Saint Sophronius, patriarche de Jérusalem

€LOGE DE SANINT JEAN LE PRECURSEUR

1. O toi qui étais la voix du Verbe, inspire-nous, donne-nous les mots a dire. O Lampe de
Lumiére, éclaire-nous. O Précurseur du Verbe, fais que nos paroles coulent de source, afin que,
pouvant te louer a la mesure de tes ceuvres, nous nous réjouissions aujourd'hui. Car, par devoir,
nous désirons chanter tes louanges, 6 Baptiste, plus encore que tes péeres et tes contemporains,
puisque nous avons recu de toi plus de dons que de tous tes ancétres. Et puisque, incapables de
te louer dignement, nous nous tournons a nouveau vers toi, le généreux dispensateur, et nous te
prions de guider nos louanges jusqu'a toi. De peur que nos louanges a votre égard ne reposent
que sur nos paroles, et que, du fait de leur insignifiance et de leur petitesse, nous ne soyons
percus comme des insulteurs plutét que comme des louangeurs reconnaissants aux yeux de ceux
qui ignorent nos imperfections d'expression, mais exigent que nos louanges soient a la mesure de
la grandeur ou de la dignité de Celui qui est loué, et qui ne pardonnent pas a I'orateur si, faute de
pouvoir, il ne parvient pas a atteindre son but et a enflammer le cceur de ses auditeurs. Mais en
vérité, ceux qui voudraient vous couronner de louanges seront toujours loin du compte et ne
parviendront jamais a vous louer comme il se doit; du moins, nul ne pourrait le prétendre avec
autant de force, a moins d'étre fou ou délirant. Alors, que dois-je faire, moi qui, tel un arbre planté
prés de l'eau, suis «arrosé» a chaque instant par vos innombrables dons et me réjouis sans cesse
de la source de vos bénédictions ? Mais puisque personne n'est capable de le faire dignement,
vaut-il mieux pour lui se taire et ne rien dire du tout, plutét que, au contraire, de crier de toutes
ses forces, démontrant ainsi la ferveur de son esprit, méme si, par faiblesse de voix, il ne peut
pousser un cri puissant ? Or, c'est précisément une telle personne qui est reconnue comme digne
d'approbation et comptée parmi les prudents, a l'instar de cet étranger, ce paria, qui figurait parmi
les dix que le Sauveur guérit de la lepre (et qui vint a lui, le remerciant a haute voix pour sa
guérison), bien qu'il appartint a la catégorie des ingrats qui ne remercierent pas leur Bienfaiteur a
la hauteur de leurs moyens, car, ayant eux-mémes été guéris de leur maladie, ils ne rendirent pas
gloire au Christ qui leur avait accordé cette guérison.

2. C'est pourquoi nous ne devons pas garder le silence, mais par amour, hous devons vous
offrir un éloge, méme si les paroles sont indignes de votre grandeur, de peur de mériter la censure
de ces neuf ingrats, mais plutot d'étre comptés parmi les louables compagnons de celui qui fut
reconnu pour sa prudence. C'est pourquoi, criez en nous maintenant, 6 Précurseur, comme vous
avez jadis crié dans le désert. Car nous aussi sommes devenus un désert par nos paroles et notre
voix, et, de plus, par le rayonnement spirituel croissant d'ou et par lequel est tissée votre couronne
de gloire. Criez en nous maintenant, plus fort encore. Car nous crierons si vous criez, et hous nous
tairons si vous restez silencieux, méme si nous avons l'intention de crier fort. Car notre cri sera
vain si, par votre cri divin, il ne prend pas force, et la terre n'entendra pas notre voix si nous ne
recevons pas I'harmonie de votre grande voix. C'est pourquoi, dans toutes nos souffrances, nous
implorons ton aide et te supplions de libérer nos langues, paralysées par le mutisme, comme tu as
libéré la langue de ton pere Zacharie a ta naissance. Nous te demandons de nous donner une voix
pour proclamer tes louanges, tout comme tu lui as donné une voix a ta naissance pour proclamer
ton nom au peuple. Car si sa langue était paralysée jusqu’a ce que ta naissance la libére et le
pousse a te louer, comment pourrions-nous libérer nos langues pour te louer si tu ne les |

3. Mais mon discours, parvenu au seuil ou commence la parole, et émerveillé par la
multitude de tes miracles, se trouve plus perplexe encore, ne sachant par ou commencer le récit
de ta vie. Dois-je évoquer ta naissance, que Gabriel annonca comme le commencement de la joie
promise au monde ? Ou ta conception, qu’une femme stérile et agée cacha soigneusement ? Ou
encore tes sauts dans le sein de ta mere, qui, pour la premiere fois, ont proclamé a tous
I'existence de Dieu, existant dans le sein de la sainte Vierge ? Et la Mére non mariée, qui devait
donner naissance a I'Unique de la sainte Trinité, n'a-t-elle pas entrepris un voyage de trois jours
(de Nazareth, ou eut lieu son Annonciation, jusqu'au lieu de résidence en Judée des saints
Zacharie et Elisabeth, et n'y est-elle pas restée trois mois, afin d'assister a ta naissance
miraculeuse et d'en tirer une foi encore plus forte ? Ou encore ta vie dans le désert, que le monde
ne pouvait comprendre ? Est-ce du désert que tu es apparu a Israél, le premier et le dernier, pour
leur révéler le Christ et leur annoncer le royaume des cieux ? Ou encore que tu as purifié le peuple

1



Saint Sophronius, patriarche de Jérusalem

dans le Jourdain, par lequel le Christ t'a purifié (sanctifié), en t'acceptant et en faisant de toi le
ministre de son propre baptéme ? Ou encore les lois que tu as prophétiqguement et humainement
proposées a ceux qui étaient convaincus ? Ou bien la réprimande que tu as adressée avec fermeté
aux désobéissants ? Ou encore ton courage, avec lequel tu as réprimandé princes et rois, et
qu’Hérode a craint a juste titre, bien qu'il e(t rejeté toute crainte a cause de sa passion pour une
femme ? Etait-ce la décapitation héroique et ... de ta téte honorable, par lesquelles tu t'es
doublement révélé comme le Précurseur du Sauveur, non seulement sur terre en le précédant et
en le devancant, mais aussi en enfer en devenant son Précurseur, I'attendant et y demeurant, tout
comme sur terre, annongant ainsi sa venue salvatrice ?

4. Quant a vos actes, lesquels proclamerons-nous en premier, et lesquels reléguerons-nous
au second plan ? Car chacun a sa propre prééminence, et il est juste de discuter de sa primauté,
et de ne laisser personne parler dautre, de peur que le discours ne reste incomplet ou
insatisfaisant. Mais il me semble juste de nous en tenir a l'ordre chronologique, car I'ordre domine
le temps qui le suit (et détermine le cours des événements); et que nos discours suivent
également ce principe. Afin que le discours se déroule dans l'ordre voulu et évite toute confusion
due aux changements liés au temps, je donnerai a chaque événement un résumé approprié et
bref. Le rusé Laban n’était-il pas louable a cet égard, car il n‘a pas permis que la cadette se marie
avant l'ainée, bien qu’elle f(t désirée et préférée par son mari, non seulement pour sa beauté
physique, mais aussi pour sa beauté spirituelle ? Revenons donc a notre propos initial, a la
conception du Miraculeux (Jean-Baptiste), comme si c'était le commencement de sa venue au
monde et de tout ce qui suivit. Que nos louanges suivent le cours des événements, afin que Celui
que nous louons daigne nous accorder un mot. Il ne serait peut-étre pas déplacé de commencer
notre propos par les événements qui ont précédé sa conception, car avant méme sa conception
dans le sein de sa mere, il devait apparaitre ainsi, comme un étre destiné a la grandeur et a naitre
en prévision de grandes bénédictions a venir, comme si cela était d(i a notre propre chute, a notre
insu, qui a frappé notre nature par notre obéissance. Et non seulement la vie humaine est devenue
désastreuse, mais I'athéisme s'y est aussi mélé, car, ayant abandonné le Créateur et Maitre de
I'univers, nous en sommes venus a déifier les créatures qui nous servent et a appeler «dieux» les
ceuvres de nos mains. Ainsi, nous nous sommes asservis a des passions infames, au point de
prodiguer I'honneur qui appartient a Dieu seul a des idoles et des démons. La maladie qui rongeait
la nature humaine était si grave, si grave que rien de grand ne pouvait se produire, que sa
guérison exigeait le plus grand de tous les remédes. Ce reméde consistait en ce que le Créateur
devienne semblable a nous, créatures, et que Dieu devienne un homme semblable a nous,
s'unissant a la nature humaine et assumant les qualités humaines naturelles, réalisant ainsi
pleinement le plan divin. Ainsi, I'nomme, prisonnier de ses passions, devait étre sauvé et ramené a
I'état de béatitude primordiale que Dieu, en le créant, lui avait conféré dés le commencement.

5. Et Dieu promit d'abord a Abraham qu'il recevrait la bénédiction de toutes les tribus de la
terre par sa descendance, en raison de I'Incarnation, qui descendrait de sa lignée, le Fils unique de
Dieu et Verbe. Aprés Abraham, Dieu confirma cette promesse par un serment a David, lui
annoncant que de ses reins, sur son trone royal, naitrait le Roi de Gloire. Cela se produirait a la fin
des temps, et le temps qu'il avait fixé pour I'accomplissement de la loi écrite (Ancien Testament)
serait enfin atteint. Non seulement Abraham et David, jugés dignes de recevoir une telle
promesse, mais aussi de nombreux prophetes et rois qui leur succéderent, désirerent ardemment
voir et contempler cet accomplissement, car le Christ lui-méme, le Désir de tous les saints, fut
révélé dans I'Evangile a la multitude bénie de ses disciples. Ainsi, les derniers temps de cette ére
sont arrivés, la promesse faite a chacun s'est accomplie et la Loi, par le Christ, a recu son
accomplissement tant attendu. Tous les prophetes et les justes qui se trouvaient a Jérusalem,
attendant la rédemption d'Israél et croyant par I'Esprit qu'elle était advenue, désiraient la voir se
réaliser non seulement de leurs yeux spirituels, mais aussi de leurs yeux physiques, avant leur
départ de cette vie. Non seulement ils le désiraient, mais ils priaient et suppliaient Dieu, et ils
obtinrent ce qu'ils demandaient (car ils en étaient dignes). Tel fut Siméon, prétre qui accueillit le
Christ et le confessa comme le Seigneur de toute la création. Telle fut Anne, qui avait vécu ses
longues années de veuvage avec grace, passant jour et nuit dans le temple de Dieu. Inspirée par
I'Esprit prophétique, elle annonca alors a tous la vision qui s'était manifestée, celle de ce que
chacun attendait, et qu'avant cette vision, ils ne verraient pas la mort imminente. Telle était la
priere que cet vieillard adressait toujours a Dieu, le suppliant que la Lumiére du salut brille bientot

2



Saint Sophronius, patriarche de Jérusalem

sur tous, priant pour pouvoir lui-méme en contempler l'aube. Et pour que, lorsque ce moment
serait venu, il ne soit pas arraché a la vie sans avoir participé a cette vision, il pria longuement a ce
sujet, et surtout, lorsqu'il offrit a Dieu le service prescrit par la loi, il pria pour que ce service soit
bientét transformé en quelque chose de plus spirituel et de plus parfait, et que ceux qui
partageaient son sort et portaient le méme joug soient libérés de ce fardeau. Car, pendant qu'ils
officiaient, ils se tenaient prés des encensoirs.

6. Zacharie, se trouvant la (car il était digne d'un tel service), se tenait devant l'autel et
implorait ardemment le Pére pour la venue du Verbe, tout en faisant s'embaumer I'autel d'encens.
Soudain, un ange du ciel apparut a la droite de l'autel et lui apporta une bonne nouvelle. I
s'agissait de Gabriel, devenu le messager de ces événements, qui lui révéla la venue du Verbe
avant méme qu'il ait besoin de paroles : il était venu annoncer I'Incarnation divine du Verbe, pour
laquelle I'ancien avait ardemment prié. L'ange de Dieu, voyant que Zacharie était troublé par cette
vision, et que sa confusion se muait en crainte, est ainsi dit : «A cette vue, Zacharie fut troublé et
saisi de crainte» (Luc 1,12). Car, par sa personne, il incarnait le bouleversement qu'avait connu la
Loi lors du passage du mode de vie qu'elle présentait a celui de I'Evangile; il dissipa d'abord sa
confusion et sa peur, puis commenca a lui révéler la bonne nouvelle. Car ce qu'il lui annoncait
n'était pas source de crainte, mais de confiance et de joie. Que dit-il alors ? «N'aie pas peur,
Zacharie, car ta priere a été exaucée» (Luc 1,13). Par I3, il semble dire : Pourquoi es-tu terrifié, 6
ancien ? Pourquoi es-tu terrifié maintenant, alors que ta priére a été exaucée ? Pourquoi as-tu
peur alors que le fardeau de la Loi est 6té de toi ? Pourquoi es-tu consterné en voyant I'ombre
disparaitre ? Pourquoi es-tu perplexe en voyant la cessation des choses éphémeres ? Mes
proclamations sont véritablement prodigieuses, mais elles ne doivent pas inspirer la crainte a ceux
qui les entendent. J'ai de grands mystéres a vous annoncer, mais il ne convient pas que vous, qui
m'écoutez attentivement, soyez saisis d'effroi et de crainte; au contraire, réjouissez-vous et soyez
dans l'allégresse avec moi, car ces annonces sont source de joie et d'allégresse. Car la délivrance
des hommes est arrivée; la résurrection des déchus est arrivée; I'accomplissement de la Loi est
parvenu; le temps de la Grace s'est levé. Et vous en verrez bientot le commencement de vos
propres yeux : Dieu le Verbe, incarné de la Vierge et né d'elle a I'image de vous, hommes,
rachetant ainsi toute I'humanité. Et vous ne serez pas seulement témoins de ces choses, mais
aussi leurs serviteurs bienheureux. Mais, afin que vous croyiez ce que je vous ai dit, je vous
exhorte a la foi par un nouveau miracle, vous révélant ce que vous n'espériez plus voir. Quel est-
il ? «Ta femme Elisabeth te donnera un fils, et elle I'appellera Jean. Tu seras dans la joie et
I'allégresse, et beaucoup se réjouiront de sa naissance. Car elle sera grande devant le Seigneur.
Elle ne boira ni vin ni boisson forte, et elle sera remplie du saint Esprit dés le sein de sa mere. Elle
ramenera beaucoup d'Israélites au Seigneur leur Dieu. Et il marchera devant lui avec l'esprit et la
puissance d’Elie, pour ramener le cceur des peres vers leurs enfants, et ceux qui s‘opposent a la
sagesse des justes, afin de préparer au Seigneur un peuple irréprochable» (Luc 1,14-17).

7. Voyez-vous comment la gloire de Jean, avant méme sa conception, est attestée par les
paroles des anges ? Samuel, lui aussi, est né d'une femme stérile, mais non d’une vieille femme ni
d’'un pere agé. Isaac, quant a lui, est né de parents agés, alors que leur corps était affaibli.
Pourtant, Iui aussi ne fut pas rempli du saint Esprit dans le ventre de sa mére. Et de tous les
autres, aucun ne fut aussi marqué que Jean, avant méme sa naissance. Samuel, Iui aussi, était
véritablement un prophéte et, en tant que voyant, il portait des jugements justes, car il voyait
I'avenir comme s'il était déja présent et, étant ascéte, il ne buvait ni vin ni boisson forte. Pourtant,
il ne vécut pas dans le désert, ne se nourrit pas d'aliments étrangers aux hommes et n'apporta pas
la joie a beaucoup par sa naissance, comme Jean, qui, par la sienne, apporta la plus grande joie
au monde entier. Joseph, le plus sage, était le fruit d'une femme stérile. Mais avant que Rachel,
qui l'avait été auparavant, ne le enfante, Jacob (son pére) était déja béni (portant sur lui la
bénédiction de Dieu) et, en effet, chaste (car il s'était forgé un trophée digne d'admiration par
rapport a I'Egyptien). Cependant, il ne devint pas un modele de virginité, comme le devint Jean. La
différence entre virginité et chasteté est clairement manifestée par les mérites de ces vertus, et en
particulier par la place privilégiée des fils et des filles, réservée au ciel a ceux qui, de toute leur
ame et de tout leur corps, ont honoré la virginité inhérente au Christ et se sont montrés a l'image
de la Vierge tres pure qui lui a donné naissance. Le Sauveur lui-méme I'a clairement proclamé a
tous, affirmant que tous ne peuvent recevoir ce don de la virginité (Mt 19,11), mais seulement
ceux que Jésus, selon la prescience divine, y a préparés. Jacob était aimé de Dieu dés le ventre de

3



Saint Sophronius, patriarche de Jérusalem

sa mere : «J'ai aimé Jacob, et j’ai hai Esati» (Mal 1,2; Rom 9,13). Mais dans le ventre de sa mére,
il n"était pas rempli du saint Esprit. Et bien qu’il ait pu lutter avec Dieu toute la nuit (car alors les
ténebres de l'ignorance de Dieu avaient enveloppé I'univers entier), il fut incapable de courir vers
Dieu et de le baptiser, chose que seul Jean, parmi tous les hommes, eut I'audace de faire. Car
I'aube de la connaissance de Dieu s'était levée, et la lumiére du vrai jour avait déja resplendi. Et
bien que Jacob soit resté invaincu dans son combat avec Dieu, blessé a la cuisse (par la
descendance issue de sa cote), il perdit toute force pour se déplacer rapidement. Ceci illustrait
mystérieusement leur lenteur et leur apathie face a la venue de la grace de Dieu, et la «boiterie»
fatale qui en résulterait. Jean, bien slr, n'était pas soumis a cela, bien que, comme eux, il
descendit de Jacob. Au contraire, il devint une sorte de précurseur de la Grace, un précurseur, loin
des images mystérieuses de l'incrédulité et des ténebres du judaisme.

8. A titre de comparaison, je voulais également citer Samson. Car lui aussi était né d'une
femme stérile et était le fruit de la priere a Dieu; il avait volontairement fait voeu de ne pas se
couper les cheveux. Dieu avait dit de lui : «Le fer ne touchera pas sa téte» (Jug 13,5); et il avait
recu de Dieu d'autres dons. Cependant, Dalila la prostituée le retenait souvent captif, ce qui ne
peut étre dit de Jean. Et bien gu'ils fussent tous véritablement grands aux yeux du Seigneur, ils ne
se sont pas montrés capables de convertir un grand nombre de fils d'Israél au Seigneur leur Dieu,
ni de précéder le Christ Dieu dans la puissance et I'esprit d'Elie, ni de ramener le coeur des peres
vers leurs enfants — autrement dit, ils n'ont pas transformé ceux qui avaient grandi dans la Loi en
enfants de grace, ni guidé les Juifs désobéissants sur le chemin des justes, justifiés en Christ, ni
préparé le peuple a la venue du Seigneur qui avait brillé sur la terre; ils n'ont méme pas accompli
de choses plus grandes encore. Car quoi de plus grand que de voir le Seigneur en chair et en os,
de le baptiser dans les eaux et de naitre d'une meére stérile ? Et ces grands hommes possédaient
certes de grandes vertus, comparées a celles d'autres, mais bien petites en comparaison des dons
emplis de grace de Jean. Cest pourquoi, et compte tenu de leur excellence inégalée, méme
Zacharie, qui allait devenir le pére de Jean, fut stupéfait de leur apparente impossibilité et piqué
par l'incrédulité. Atteint de ce choc, il adressa a I’'Ange bienheureux des paroles empreintes d'une
terrible incrédulité : «Pourquoi dis-je cela ? Car je suis un vieillard, et ma femme est malade en
son age» (Jug 13,18). De telles paroles n'étaient absolument pas dignes du pére de Jean. Il les
prononga non pas en tant que pere de la Voix de Celui qui profere des paroles grandes et nobles,
mais en tant que personnification de la Loi, dont la parole et la langue étaient faibles, car Moise,
qui l'avait écrite, était, comme il est écrit, «d’'une voix et d’une langue faibles» (Ex 4,10). Et c'est
pourquoi, voici, il devait agir ainsi en toutes choses, et préfigurer par sa personne le fait que la Loi
de Moise se tut lorsque le Grand Législateur, le Christ, nous apparut en chair et en os, daignant
que Zacharie devienne une image de cette loi (de I'Ancien Testament); et aprés que I'Ange eut
guéri son mutisme, il crut. - «Je suis Gabriel, qui me tiens en présence de Dieu; et j'ai été envoyé
pour te parler et t'annoncer cette bonne nouvelle. Et voici, tu resteras muet et incapable de parler
jusqu'au jour ou ces choses arriveront; Parce que tu n‘as pas cru a mes paroles, qui devaient
s'accomplir en leur temps» (Ex 4,19-20). Et combien justement il lui imposa la pénitence du
silence, bien qu'il f(it destiné a devenir le pere de la Voix ! Non seulement parce qu'il était I'image
des Juifs incrédules qui s’en tenaient a la lettre de la Loi, mais aussi parce qu’il ne croyait pas que
la Voix envoyée pour proclamer ces choses viendrait de lui; et parce qu'il les laissa entrer
injustement dans son ceeur, il fut privé de sa voix. Car, comme le dit le sage Salomon : «C'est par
ces choses mémes que quiconque péche est tourmenté (puni)» (Sg 11,17); de sorte que, grace a
cela, il apprendrait a ne pas douter de la Voix venant du désert; car de la terre aride, c’est-a-dire
de la terre stérile.

9. Alors, pourquoi cet ancien, prétre, docteur de la Loi, qui attendait la consolation d'Israél
et priait sans cesse avec ferveur pour les sept, n'a-t-il pas cru aux bonnes annonces de l'ange ?
N'était-ce pas simplement parce que, par sa propre personne, il préfigurait I'incrédulité de ceux qui
étaient sous la Loi ? S'il a conclu qu'un ange se tenait prés de l'autel et s'adressait a lui, pourquoi
n'a-t-il pas écouté ses paroles avec foi ? N'a-t-il pas suivi I'exemple d'Abraham et de Sarah dans sa
foi ? Mais méme si tel n'était pas le cas, il aurait d{i croire pleinement en Dieu qui annongait qu'll
accomplirait un miracle, un acte transcendant les lois de la nature. Car y a-t-il quoi que ce soit
dans la nature qui n'accomplisse pas immédiatement et pleinement la volonté de Dieu ? C'est aussi
ce que Job, instruit par Dieu Lui-méme par une voix venue de la nuée, a miraculeusement
proclamé : «Je sais que Tu le peux, mais rien ne T'est impossible» (Job 42,2). Si Zacharie

4



Saint Sophronius, patriarche de Jérusalem

supposait qu'une puissance hostile et contraire a Dieu lui parlait, pourquoi cherchait-il a confirmer
ce qui lui avait été révélé, en lui demandant : «Comment dois-je comprendre cela ?» Car il savait
que le diable était menteur depuis le commencement et incapable de dire la Vérité; et que, apres
avoir trompé les premiers hommes et ceux qui étaient plongés dans le mensonge, il n'hésiterait
pas a mentir une seconde fois, afin d'entrainer sa victime dans des tromperies plus grandes encore
si celle-ci succombait a ses premiéres attaques. Certes, mais Zacharie, le péere du grand Jean,
n'était pas si naif. Quelle idée absurde ! Et ce n'est pas d'une racine aussi insensée que jaillit le
plus doux des fruits : Jean, qui, peut-étre, mangea du miel dans le désert précisément pour cette
raison : pour devenir agréable et doux a tous ceux qui aiment la voie de la vertu, et pour les
appeler et les exhorter tous, par une grace divine, a l'imiter. Mais, comme nous l'avons dit, il me
semble que I'ancien, a l'instar d'Isaac, tomba en extase et révéla a la fois le silence de la Loi et
l'incrédulité de ceux qui s'y soumettaient, et annonca également le tonnerre a venir de I'Evangile,
ébranlant les confins de l'univers et préfigurant la foi des paiens sous la grace (c'est-a-dire au
temps du Nouveau Testament).

10. Ainsi, ce grand prétre, de fagon mystérieuse, ne crut pas, et, plus mystérieusement
encore, fut privé de la parole a cause de la folie (a I'origine, le mutisme) de l'incrédulité des Juifs;
et pourtant, de lui est issu Jean, le Précurseur du Verbe, portant en lui les vertus de son pére. Si,
en effet, on reconnait un arbre a ses fruits, et qu'un mauvais arbre ne peut porter de bons fruits —
selon les paroles divines de Dieu lui-méme (Mt 7,18) —, alors, si I'on ne souhaite pas comprendre
l'incrédulité du vieillard autrement que par ce sens (c'est-a-dire au sens évoqué précédemment), il
s'ensuit que, du point de vue de la vertu, Zacharie est a bien des égards inférieur a Elisabeth. Car
elle, bien qu'ignorant totalement ce qui s'était passé (le vieillard étant redevenu muet), voyant la
Vierge Marie venir a elle, la salua avec des exclamations joyeuses et, entendant son baiser, I'appela
aussitot Enfantrice de Dieu, s'écriant a haute voix : «Tu es bénie entre toutes les femmes, et le
fruit de tes entrailles est béni ! Comment ai-je mérité que la Mére de mon Seigneur vienne a
moi ?» Car voici, dés que le son de ton baiser parvint a mes oreilles, I'enfant tressaillit de joie dans
mon sein» (Luc 1,42-44), et elle la proclama dignement «Bienheureuse», disant : «Heureuse celle
qui a cru, car ce qui lui avait été dit de la part du Seigneur s'accomplirait» (Luc 1,45). Ainsi, non
seulement elle sut par I'Esprit que la Mére de Dieu était enceinte, mais elle fut aussi enrichie par la
connaissance des paroles que Dieu lui avait adressées par la voix d'un ange, ce qui, bien sdr, aurait
été totalement impossible si elle avait été incrédule. Mais la perfection de Zacharie devant Dieu est
manifeste non seulement par le fait qu’un ange lui fut envoyé, lui qui avait accompli de si grandes
missions sur terre, et par le fait qu'il allait devenir le pére de Jean et étre exalté par sa relation
avec le Christ — «Voici Elisabeth, ta fille», dit 'ange Iui-méme qui apporta la bonne nouvelle a la
Sainte Vierge —, mais aussi par sa perfection. Cela ressort clairement des paroles qu'apres la
naissance de Jean, il chanta prophétiguement et annonca au sujet du Christ, s'écriant : «Béni soit
le Seigneur, le Dieu d'Israél, car il a visité son peuple et accompli une rédemption; il a suscité pour
nous, dans la maison de David, son serviteur, une force de salut, comme I'a annoncé la bouche de
ses saints prophetes, qui existent depuis le commencement du monde» (Luc 1:68-70), et ainsi de
suite, paroles qu'il évoqua et qu'il implora Dieu a chaque instant de voir se réaliser avant sa mort.

11. Cela ressort également des paroles qu'il proclama prophétiquement au sujet de son fils
a la fin de son cantique : «Et toi, petit enfant, dit-il, tu seras appelé prophéte du Treés-Haut, car tu
iras devant le Seigneur pour préparer ses voies, pour annoncer a son peuple la connaissance du
salut, en vue du pardon de leurs péchés, par la miséricorde de la grace de notre Dieu» (Luc
1,76-78). Et il ne parlait pas de lui-méme, mais parce qu'il était rempli du saint Esprit; car dans
I'Evangile, il est écrit de Iui : «Zacharie, son pere, fut rempli du saint Esprit et prophétisa» (Luc
1,67). Que dit-il donc ? La méme chose que nous avons citée plus haut. Il est donc clair que
Zacharie n'aurait pas été visiblement rempli de I'Esprit s'il n'avait pas été fidele a I'Esprit et digne
d'étre rempli de son désir. Et il ne serait pas devenu le pere de Jean s'il n‘avait pu rivaliser avec lui
en dignité.

Ainsi, que tout cela précede la conception de Jean, révélant avant méme sa naissance qu'il
était le plus grand de tous ceux nés de femmes, a l'instar du Christ. La Vérité elle-méme a
véritablement témoigné de lui, de peur que, sous prétexte qu'il n'était pas né de parents illustres
(du monde), on ne le considere inférieur a tout autre homme. C'est pourquoi, afin de dissiper un
tel soupgon, qui pourrait naitre chez certains a la lumiere du passage précédent de I'Ecriture
relatant sa naissance, le texte de I'Evangile a clairement évoqué ses parents, disant : «IIs étaient

5



Saint Sophronius, patriarche de Jérusalem

tous deux justes devant Dieu, observant sans reproche tous les commandements et les
ordonnances du Seigneur» (Luc 1,6). Qu'en est-il alors ? Le texte de IEvanglle tem0|gne que
Zacharie et Elisabeth, les parents de Jean, atteignirent un tel sommet de vertu qu'on peut le
considérer comme la plus grande qualité qui soit : car le témoignage impartial de I'Evangile leur
attribue non seulement la justice, mais précisément : «la justice devant Dieu»; car, conformément
a la loi de I'Evangile — qu'ils avaient prophétiquement prédite comme déja établie —, ils
s'efforcaient de paraitre justes uniqguement devant Dieu; et le commandement : «Que ta main
gauche ignore ce que fera ta main droite» (Mt 6,3), ils s'efforcaient de le mettre en pratique par
leur mode de vie et d'anticiper la prescription légale par leurs actes et leur comportement.
Conformément a ce témoignage, un autre élément s'ajoute clairement : leur observance
irréprochable de tous les commandements et justifications mosaiques — montrant ainsi qu'ils
suivaient les lois en toutes circonstances : d'une part, couronnés par la gloire de I'Ancien
Testament; d'autre part, rayonnant des sommets de la vie évangélique.

12. Car il faut et il convient de voir en eux les principes fondamentaux inhérents a Jean lui-
méme, puisqu'il devait nous apparaitre comme un médiateur entre I'Ancien et I'Ancien Testament
et qu'il incarnait véritablement le meilleur des deux. Ainsi, il est reconnu qu'avec lui I'Ancien
Testament fut accompli (car il compléta le nombre des propheétes, puisque tous les prophéetes
prophétiserent jusqu'a Jean-Baptiste); il est le commencement et lintroduction du Nouveau
Testament : car il précéda tous les apotres, ayant recu d'en haut la dignité angélique (le ministere)
du Christ qui l'avait précédé et précédé. Il recut l'ordre, en tant qu'ange, de précéder Dieu.
«Depuis le temps de Jean-Baptiste jusqu'a présent, le royaume des cieux est forcé, et les violents
s'en emparent» (Mt 11,12); car avec lui, il commenga a étre conqws par l'effort, et il est arraché a
tous par I'adhésion volontaire & la vie de I'Evangile. Ainsi, d'un pere prétre et prophéte, homme
lumineux et porteur de Dieu a tous égards, dans le sein d'une mére sainte et prophétesse, naquit
ce Jean, surpassant tous les prophétes. Car il est le seul a avoir prophétisé dés le sein de sa mére,
puisqu'il connaissait le Maitre présent dans le sein de la Vierge Trés Pure et qu'il fut le seul a étre
rempli du saint Esprit dans le sein de sa mére, «le concevant» et «étant congu par lui» : concu
d'une mere stérile, recevant la grace de I'Esprit et éprouvant les douleurs prophétiques de
I'enfantement avant méme de naitre, donnant naissance aux dons de I'Esprit, tout comme, selon le
divin Isaie, ceux qui servent prophétiquement I'Esprit concoivent dans le sein maternel, souffrent
les douleurs de l'enfantement et enfantent, c'est-a-dire qu'ils proclament clairement la volonté
cachée de Celui-ci. Mais ce Jean accomplit cela plus tard, apres sa conception miraculeuse. Voici, il
fut concu dans le sein stérile d'une mere agée par un pere agé, et il y demeura un temps, se
soumettant aux circonstances et a la volonté de sa mere, bien qu'il ne veuille pas que la grace de
I'Esprit, dont il était rempli — selon la proclamation de I'ange — durant sa croissance dans le sein
maternel, demeure inactive en lui. Ainsi s'écoula le temps de cing mois (de son séjour dans le sein
de sa mére), période durant laquelle la loi commence a se manifester en nous, par la perception
des cing sens corporels et les plus immédiats (ou les plus expressifs) qui lui appartiennent et y
contribuent. Pourtant, sa mére dissimula sa venue au monde en tant que mere, et en méme
temps, elle dissimula ce Prophéte infatigable.

13. Et voici, le sixieme mois était déja arrivé, et la Vierge vint, portant en son sein I'Incréé,
qui se formait en elle. Car au sixieme mois (depuis la conception de Jean), elle congut Celui qui
créa le monde en six jours, et le sixieme jour, créa I'nomme, puis le recréa par sa Croix lorsqu'il se
trouva dans une situation misérable. Jean ne put plus se taire, et en présence du Verbe, il ne put
plus retenir sa voix. Il devint prédicateur avant méme d'avoir atteint I'age adulte, nullement géné
dans sa prédication par le fait que sa langue était liée. Car, tressaillant dans le sein de sa mere, il
cria de joie a l'apparition de Celui qui nous libére de nos chaines et nous donne la joie de cette
libération. Il cria de joie a I'Esprit lorsqu'il vint, lui qui essuie toute larme de tout visage et donne
une joie inébranlable a toute I'humanité. Il étendit le doigt et révéla I'Agneau de Dieu, qui, pour
nous, pour nos péchés, est immolé et Ote tout péché au monde; il étendit les deux mains et
annongca ainsi la victoire de la Croix; celui qui est maintenant dans le sein de la Vierge vint résister
aux démons; il se tint droit et proclama ainsi mystérieusement la résurrection de tous les damnés,
que celui qui est maintenant caché dans le sein stérile avait révélée lorsqu'il était caché dans le
tombeau; et il est possible qu'il ait lutté avec sa mére, que, voulant proclamer ces choses, il ait été
lié par les liens de la nature et, contre sa volonté, retenu prisonnier, bien qu'elle lui ait plutot cédé
sa voix et lui ait permis, par elle, de saluer la Sainte Vierge : «Béni soit le fruit de tes entrailles ! Et

6



Saint Sophronius, patriarche de Jérusalem

d'ol me viendra cela, pour que la Mére de mon Seigneur vienne a moi ?» Ces paroles
appartiennent plutét a Jean, bien qu'elles aient été prononcées par Elisabeth. Car il s'écria, de
fagon presque solennelle, au Sauveur Christ, lorsqu'il revint vers lui alors qu'il baptisait le peuple
dans le Jourdain, et qu'il vint lui-méme se faire baptiser par Iui. En effet, le voyant s'approcher, il
s'écria : «C'est moi qui ai besoin d'étre baptisé par toi, et c'est toi qui viens a moi ?» (Mt 3, 14).
Vous avez constaté la similitude de leurs paroles; sachez que c'est lui-méme qui les a prononcées :
I'une de son propre nom, et l'autre par la bouche de sa mére.

14. II me semble qu'il était si désireux de précher le Christ qu'il s'adressa en silence a celui
qui l'avait envoyé, Iui adressant une priere et, en méme temps, une plainte contre sa mere, qui le
retenait dans son sein et I'empéchait d'en sortir : «Maitre, tu m'as envoyé proclamer ton ineffable
venue sur terre, mais ma mére me tient enchainé; tu m'as ordonné de crier, mais elle m'a lié la
langue.» Tu m'as ordonné de te précéder, mais elle m'a barré le chemin. Tu es le Seigneur de la
nature : ordonne, et la nature obéira; ordonne, et la mére ne pourra s'y opposer; parle seulement,
et ce que tu as dit deviendra aussitot réalité. Ta volonté est accompagnée de puissance, et tout est
soumis a ta divine omnipotence. Mais si tu ne m'ordonnes pas d'agir ainsi, alors, ayant placé cet
obstacle sur le chemin de I'humanité, tu ne me condamneras pas pour ma négligence. Car tu as
toi-méme fixé les limites de la nature, limites que ne peuvent franchir ceux qui sont soumis a ses
lois. Mais face au zele de Jean, le Maitre de la nature, qui depuis le commencement a fidelement
suivi sa volonté et a qui il a daigné se soumettre, avec nous, en devenant pour nous un homme
semblable a nous, n'a rien prévu. Mais peut-étre méme a ce moment-la, Il lui répondit par les
mémes paroles qu'il lui avait données plus tard, a l'approche du baptéme : «Laisse faire
maintenant, car il convient ainsi d'accomplir toute justice» (Mt 3,15). Et Jean, sans doute,
entendant cela, se tut et n'osa plus parler, bien qu'il fit accablé par la grossesse de sa mere,
comme c'est le cas pour tous, désirant sortir au plus vite du sein qui le retenait et commencer la
prédication que Dieu lui avait confiée. Ainsi, trois mois s'écoulérent encore, durant lesquels il vit le
Créateur demeurer avec lui et étre soumis aux mémes lois de la nature que lui; et voici, le temps
de sa naissance était arrivé, et la Vierge enceinte demeura avec Elisabeth pendant trois mois, de
sorte qu'ayant accompli son terme, le véritable prédicateur envoyé au monde naquit d'elle, lui qui,
encore dans le sein de sa mere — tel Moise dans la nuée — fut initi€ aux mystéres de la Divine
Trinité. et il naquit par I'ordre de Dieu, qui (a cette époque) était caché dans le sein de la vierge.

15. Dés sa naissance, il mit fin a la douleur de sa mere, qui souffrait de la honte de ne pas
avoir d'enfant. Mais le pére, qui l'avait porté, ne déliait pas la langue, car il était prisonnier de son
incrédulité. L'enfant devint un sujet de controverse pour tous ceux qui le virent : sa mere, dont
I'dme était illuminée par I'Esprit, voulait I'appeler «Jean», un mot hébreu qui, traduit en grec,
signifie «la grace de Dieu», «l'intercession auprés de Dieu». Or, les gens de la synagogue et la
nourrice, apprenant qu'elle voulait appeler le Prophéte ainsi, et considérant que la grace de Dieu le
Pére était déja descendue dans le monde, s'y opposerent et, aprés avoir donné leurs instructions,
cherchérent a lui en choisir un autre. Non sans insolence, ils dirent a ses parents : «Car il n'y a
personne dans votre famille qui porte ce nom» (Luc 1,63). Ils dirent cela car ils entendaient
respecter la coutume juive en vigueur a sept ans. Mais son pere, ne pouvant parler, prit une
tablette pour exprimer sa volonté et y inscrivit : «Jean est le nom de I'enfant.» Et il ne se contenta
pas d’écrire a la cire, mais, tout en tracant les lettres, il les prononcait a voix haute : le mouvement
de la main et celui de la langue étaient unis, de sorte que la tablette et les mots ne faisaient qu'un.
Car, voulant le préciser, le bienheureux Evangéliste dit aussi : «Et il demanda une fille qui écrivait,
disant : “Jean sera son nom.”» Car il écrivait et parlait, et il était évident que les deux actions, celle
de la langue et celle de la main, étaient simultanées. Ce n'était pas qu'il écrivait sans parler, ni qu'il
parlait sans écrire; mais il parlait et écrivait également; la main descendait et la parole jaillissait; et
ni 'un ni l'autre ne cédait la palme de la victoire a l'autre, mais ensemble et harmonieusement, ils
remportaient la victoire dans la course. Et comme ils avaient pris le départ ensemble, ils furent
couronnés ensemble de la victoire, car aucun d'eux ne voulait étre vaincu. Et a cela, tous
s'émerveillerent, car ce qui se passait était véritablement digne d'émerveillement. Mais si, pour
ceux qui s'en émerveillaient alors, ce n'était qu'un objet d'étonnement selon I'entendement
charnel, parce que cela ne leur apparaissait que par l'entendement charnel, alors, pour les
mystéres de I'Esprit, ce qui appartient a I'Esprit ne demeure pas seulement dans les limites du
visible; mais la Parole (c'est-a-dire le nom «Jean») montre qu'elle contient quelque chose de
caché, et qu'en I'examinant avec l'aide de I'Esprit, nous en comprendrons le sens spirituel. Et afin

7



Saint Sophronius, patriarche de Jérusalem

d'atteindre cette illumination spirituelle qui nous est envoyée, a nous, enfants de I'Esprit, hatons-
nous vers la table spirituelle.

16. Le nom «Jean» signifie, comme nous l'avons dit, «la Grace de Dieu», puisqu'il a été
envoyé pour en étre le Précurseur et le bon prédicateur. C'est par la grace de Dieu que la Parole de
Dieu est révélée, Iui qui, couvert de honte par le péché, est apparu sur terre dans notre chair et,
nous ayant libérés de ce déshonneur, nous a remplis de sa gloire et de sa grace; car ainsi Dieu, le
Créateur et le Pourvoyeur, est apparu a tous également : Juifs, Grecs, barbares, ignorants, sages,
fous, esclaves, maitres, et a réchauffé tous également de son amour pour I'humanité; bien que,
selon la chair, il soit né de Juifs, en raison de sa promesse et de ses paroles a Abraham, né des
Gentils et qui a engendré le peuple juif. «Ou bien est-il le Dieu des Juifs seulement, et non aussi
des paiens ?», dit le sage Paul, «car il y a un seul Dieu qui justifiera la circoncision par la foi et
I'incirconcision par la foi» (Rom 3,29-31); de sorte que la méme grace, semblable a la leur, fut
révélée aux uns comme aux autres. Zacharie, inspiré par I'Esprit prophétique, exprima alors par
ses paroles et ses lettres le nom merveilleux de Jean, montrant ainsi, dans la rivalité entre les
deux, que cette unique grace d’adoption a Dieu sera donnée a tous : a ceux qui sont sous la Loi et
a ceux des paiens qui se tournent vers elle, la désirent et la regoivent avec une foi véritable et une
ame pure. «A tous ceux qui I'ont regu», dit I'évangéliste, «a tous ceux qui I'ont recu, il a donné le
pouvoir de devenir enfants de Dieu, lesquels sont nés non du sang, ni de la convoitise de la chair,
ni de la convoitise de 'homme, mais de Dieu» (Jn 11,10; 1,12-13); car, par la lettre écrite sur la
tablette, les Juifs étaient clairement présentés comme serviles a la lettre de la Loi; et par la parole
et I'esprit de la bouche, les nations paiennes étaient présentées comme étant devenues a un plus
grand degré participantes a la Parole (Logos) et s'étant rapprochées de I'esprit de la Loi; puisque la
Loi elle-méme est connue pour étre double : a un égard, étant charnelle et exprimée par les
lettres; a un autre égard, étant liée a I'ame et exprimée par l'esprit; En ce sens, ce mystére de
I'Evangile nous est expliqué, contenant la signification particuliere et mystérieuse du nom Jean, et
nous-mémes n'aurions pas été capables d'en trouver la raison, si Jean lui-méme ne nous l'avait
pas révélée, comme une lumiere inextinguible, illuminant et éclairant ce qui est caché; et c'est
pourquoi nous sommes maintenant encore plus émerveillés que ceux qui n'étaient émerveillés que
par ce qui se passait alors et par ce qui apparaissait a leurs yeux. Ainsi, Jean, par sa vie, a précédé
le Soleil de Justice, le dépassant par une course fulgurante (orig. bonds), comme si

17. Ce Jean, né et nommé, son nom indiquant aussi la puissance de Celui qui naitrait de la
Vierge apres lui, delivre du mutisme le pere qui Ia engendré et nommé, dont la langue était
jusqu’alors asservie a la Loi. Etant la Voix destinée a proclamer a haute voix le Verbe qui devait
naitre apres lui, il accorde a la Loi, qui était muette, et a son pére (lié au mutisme) le pouvoir de
parler, afin qu'ils se liberent de la faiblesse de la parole inhérente a Moise, le Législateur. Et serait-il
possible, maintenant que la Voix qui produit (proclame) le Verbe est née avant le Verbe, que le
pere de cette Voix soit frappé de mutisme ? Ou que la langue, qui elle-méme, dans une certaine
mesure, doit précéder et proclamer le Verbe, soit liée par les chaines du mutisme ? Car il s’ensuit
clairement que Jésus, le Verbe, né aprés Jean, la Voix, a libéré la langue de la Loi des chaines du
mutisme. Car les choses cachées qu'elle contenait, ainsi que la promesse prophétique, y étaient
imprimées, et Il lui donna une voix puissante et juste pour les proclamer, dissipant son mutisme
apparent. Par la manifestation de Son illumination (ou : Venue), Il la libéra du silence qui
I'opprimait invisiblement. Ainsi, en la personne de Zacharie, a la fois prétre et prophéte, ces deux
aspects s'accomplissaient mystérieusement, comme en celui qui portait en lui I'i'mage des deux :
par son sacerdoce, il représentait la Loi; par sa vieillesse, il en symbolisait I'ancienneté; et par le
don de prophétie, il incarnait toute la multitude des prophetes. «Aussitot, sa bouche et sa langue
s'ouvrirent», est-il dit, «et il parla, bénissant Dieu» (Luc 1,64) : c'est-a-dire qu'il annonca que,
véritablement, le Christ était apparu sur terre a ceux qui étaient sur terre; Il est la Parole et la
Sagesse du Pere, et Il avait 6té le sceau des lévres prophétiques et brisé les liens de la langue de
la Loi. et les deux a égale mesure; a savoir : la Loi et les Prophetes proclament clairement le
Mystere du Christ et le bénissent (le louent) comme le Dieu éternel, ceuvrant de concert et
s'enflammant de la prédication de I'Evangile. C'est pourquoi une grande crainte s'empara de ceux
qui étaient présents alors et des voisins qui habitaient cette région, et, inquiets, ils se demandaient
a son sujet : «Qu'est-ce que c'est, et que deviendra Jean ?» Et en méme temps, ils remarquérent,
disant qu'a sa naissance se produisaient des choses si merveilleuses que nous n'en avions jamais
vues pour personne d'autre.

8



Saint Sophronius, patriarche de Jérusalem

18. Mais je répondrai a leur raisonnement : tout cela est arrivé pour cette raison : personne
comme lui n'était né d'une femme avant lui, de sorte que cela s'est combiné a de tels miracles et a
de tels phénomenes étonnants; et pour cette raison, il a été reconnu comme le plus grand de tous
ceux qui sont nés de femmes, et a été jugé digne d'une si grande gloire a sa naissance, afin que
par elle il glorifie le Christ, qui devait naitre apres lui pour nous. Mais le Christ n'a pas seulement
entouré son Précurseur d'une telle gloire par des signes miraculeux, mais aussi invisiblement, car
Dieu, étant avec lui, I'a fait apparaitre grand et glorieux aux yeux de tous. Voici ce que dit
I'Evangile : «La crainte s'empara de tous ceux qui les habitaient, et tout ce qui se disait dans le
pays des Juifs se répandait. Tous ceux qui I'entendaient se demandaient : Que sera donc cet
enfant ? La main du Seigneur était avec lui» (Luc 1,65-66). Car la Main de Dieu, c'est-a-dire le
Verbe unique de Dieu, ne I'a jamais privé de sa présence, demeurant avec lui par sa divinité et
I'exaltant comme son premier et plus grand héraut; car le Fils de Dieu a été appelé la «main droite
de Dieu», la «main» et les «bras», car tout a été créé par Dieu a travers lui, bien qu'incarné, il ait
été congu dans le sein maternel et ait reposé comme sur un lit royal. Ainsi, a sa naissance, Jean
était supérieur a tous ceux nés de femmes. Sa naissance suscita une grande crainte, non
seulement chez ceux qui vivaient avec lui, partageaient ses convictions et désiraient ardemment la
venue divine du Christ, mais aussi chez ceux qui vivaient autour d'eux et qui, en raison de leur
difficulté a s'attacher a la lettre de la Loi, étaient exclus de la grace. Ne comprenant la Loi que
partiellement et ne s'en tenant qu'a sa lettre, ils nous considéraient, d'une certaine maniére,
comme des étrangers, se séparant ainsi de nous et se détournant de la grace qui leur était
destinée. De ce fait, ces malheureux, par leur malice, furent privés de la vie cachée contenue dans
la Loi. Mais son prédicateur et précurseur, né avec elle, I'absorba avec le lait de sa mere. Apres
avoir été nourri, il se retira dans le désert, renoncant a tout contact avec les hommes, qu'il jugeait
indignes de la vie surhumaine qu'il menait, car il ne possédait en lui rien de terrestre ni de
spirituel. Humain, sans foyer, sans nourriture, sans abri, sans amitié, sans besoins, sans relations,
sans désirs charnels, sans contact avec les femmes, ni rien de ce qui se passe dans les villages et
les villes, comment aurait-il pu vivre avec les hommes ? Il n‘est pas allé dans le désert pour
rivaliser avec le grand Moise, car il en savait plus que Moise sur les révélations divines, et, ayant
établi la loi, il est retourné chez lui.

19. Il était juste qu'il entretienne avec eux une si saine et pieuse rivalité, lui qui était le seul
a étre apparu comme un ange incarné sur terre. Il devint ainsi un participant de la dignité céleste
et rendit au Christ un service égal a celui des anges, baptisé dans les eaux du Jourdain,
accomplissant tout le service qu'il avait rendu durant sa vie terrestre de maniere angélique. C'est
pourquoi, dans ce but, il quitta le foyer de son pére pour s'établir dans un royaume céleste et
exalté, a savoir le désert, permettant a tous de voir, comme dans une image mystérieuse, que la
grace de Dieu, c'est-a-dire le Christ, quittera la synagogue qui a enfanté selon la chair et les péres
pour s'établir dans le désert, c'est-a-dire dans I'Eglise de ceux qui se sont convertis du paganisme.
Il y demeurera non pas pour un temps déterminé, mais pour toujours, jusqu'a ce qu'il apparaisse
de nouveau, une seconde fois, du ciel dans une grande gloire et une grande puissance, afin de se
révéler au véritable Israél. «L'enfant grandissait et se fortifiait en esprit; et il demeurait dans le
désert jusqu’au jour ou il apparut a Israél» (v. 80). Ainsi, ceux qui sont dotés d'une sagesse
paternelle comprennent les paroles du Christ au peuple juif : «Voici, votre maison vous est laissée»
(Mt 23,38), en ce sens qu'il a fait de I'Eglise, issue du monde paien et résidant dans le désert, sa
demeure, et qu'il a fait de ceux qu'il appelait son corps, et qu’il est devenu leur chef. Car «nous
sommes le corps du Christ, et nous en sommes les membres, et nous avons pour chef le Christ» (I
Cor 12,27; Col 1,18), comme I'enseigne le vase élu. Le Christ demeure en nous, fait croitre nos
membres et notre corps, et nous fortifie par I'Esprit, ce qui fortifie notre force spirituelle; et pour
nous, il accueille notre croissance comme sienne. Il est magnifiquement dit dans le texte qu'il
demeurait «dans les déserts», ce qui montre clairement que le Christ est et sera non seulement
présent dans un seul peuple, comme autrefois seulement en Israél, mais dans toutes les nations et
dans toutes les Eglises qui les composent. C'est pourquoi, en de nombreux passages de I'Ecriture,
les lieux sont cités sous divers noms : tant6t comme «hautes montagnes», tant6t comme
«collines», tantdt comme «sources», ou méme comme «iles des Gentils», et ailleurs, ils sont
désignés figurativement par le nom de «navires carthaginois». Ainsi, 0 bienheureux Baptiste (je
m'adresserai a toi du titre de «Baptiste du Christ», bien que mes paroles ne te présentent pas

9



Saint Sophronius, patriarche de Jérusalem

ainsi), c'est précisément pour cela que tu as atteint les lieux déserts, leur annoncant, d'une
maniere plus mystérieuse, la grace divine salvatrice qui leur parviendra bientot et qu'ils recevront.

20. Pour ma part, malgré mon amour pour toi, je m'abstiens de poursuivre cette
explication, car cela m'est grandement empéché; Et cela est di a la faiblesse humaine (et je n'ai
pas honte de vous I'avouer : vous le saviez déja avant mon discours). Car, comme vous le voyez, le
temps est venu de célébrer la sainte liturgie; et cela, en soi, nous contraint tous (dans nos
discours) a une pause et ne nous permet pas de nous retirer avec vous dans le désert bien-aimé.
Si notre discours a été plus bref que vous ne l'auriez souhaité, s'il a dépassé mes forces, et s'il n'a
pas répondu a vos louanges, alors, vous demandant pardon, je vous prie : restez avec nous en
esprit, méme si vous vous retirez physiquement au désert, et continuez a nous apporter votre
aide, car nous en avons constamment besoin. Si vous daignez nous secourir, aucun lieu (de votre
demeure) ne peut nous en empécher; demeurant en esprit au ciel, vous nous contemplez tous
aisément. Accordez-nous de célébrer cette honorable féte avec une joie digne, comme il vous plait,
Précurseur de la Grace, et a l'image de votre vie, bénie de Dieu. Et pour le reste de notre vie
terrestre, guidez-nous et instruisez-nous selon la loi de I'Esprit, dont vous nous avez vous-méme
donné I'exemple en Christ. Afin que, inspirés par vous, nous la mettions en pratique, et que le
Christ, Maitre de cette vie, soit invoqué par ceux qui se sont retirés dans l'une des villes qui vous
sont consacrées. Je n'ose affirmer que le Christ soit apparu aprés vous uniquement pour veiller,
d'une maniére ou d'une autre, a vos saintes ordonnances, qu'il vous a données, ainsi qu'aux
hommes de Dieu qui viendront apres vous. Afin que nous, qui demeurons en elles, unis a vous,
notre protecteur et guide, notre gardien, notre législateur et notre instructeur du chemin lumineux
de la vie, ainsi qu'a vos serviteurs et véritables disciples qui ont vécu ici sous votre protection,
puissions participer a la vie éternelle qui vous a été préparée en Jésus notre Seigneur. Par lui et
avec lui, a Dieu le Pere, avec le saint Esprit, soient gloire, honneur et puissance, pour les siecles
des siecles. Amen.

10



