Saint Sophrone de Jérusalem

SERMON POUR. LA FETE DE LA PRESENTATION DU SEIGNEUR.

Chapitre 1. Les Mystéres du Christ que nous devons célébrer. Quelle est la signification de cette
féte ?

1. Voici un autre mystere du Christ; une autre splendeur du Christ Dieu. Car ses miracles
sont toujours grands, de sorte qu’ils surpassent toute parole et toute intelligence, et toute
sagesse, non seulement des hommes, mais aussi des puissances angéliques invisibles. En effet,
une intelligence et un langage particuliers, qui nous sont impossibles a comprendre, ont été
donnés aux anges célestes. C’est pourquoi, avec Paul, je crie a haute voix : «Ou est le sage ? Ou
est le scribe ? Ou est le débatteur de ce monde ?» (I Cor 1,20). Ou est I’éloquence des orateurs ?
Ou est la problématique des philosophes ? Ou est I'art raffiné des grammairiens ? En effet, Dieu a
transformé la sagesse de ce siecle en folie, la révélant vaine et inutile, car elle ne provenait pas
d'eux, mais était un don, une grace accordée aux paiens infideles afin qu'ils honorent et
recherchent Dieu, et qu'ils reviennent a la raison, se détournant de I'erreur qu'il leur avait révélée.
Mais comme le monde, par la sagesse de ce siecle, ne connaissait pas Dieu, «Dieu a plu a Dieu
par la force de la prédication de sauver ceux qui croient» (I Cor 1,21). C'est pourquoi, avec Paul,
je m'écrie, et moi-méme, rempli d'émerveillement, je proclame : «O profondeur des richesses, de
la sagesse et de la science de Dieu ! Car son jugement est insondable, son jugement est
insondable, et ses voies sont insondables» (Rom 11,33-34). Comment une créature pourrait-elle
comprendre la pensée de son Créateur, ses voies et sa pensée ? Ou une créature peut-elle
conseiller son Créateur, celui qui I'a créée, comme si Lui-méme, imparfait et déficient, avait
besoin de ses conseils ? C'est pourquoi, comme on l'annonce, la folie s'est emparée des
insensés, car la sagesse humaine s'est égarée. C'est pourquoi I'Académie s'est endormie; I'école
des Stoiciens s'est tue; les cours péripatéticiens sont désertés; le Lycée est endormi; Athenes est
tombée en ruine, de sorte que, tous ayant abandonné Dieu, le Créateur de I'univers, ils n'ont pas
voulu déifier les choses qu'll avait créées. Car, s'opposant a Dieu et a sa sagesse, ils
considéraient les choses qu'ils voyaient comme supérieures a Dieu Lui-méme, et ils ne
souhaitaient pas connaitre Dieu et leur Créateur. C'est pourquoi ils étaient destinés a se taire et a
sombrer dans I'abime de I'oubli.

2. Désormais, Nazareth, lieu de I'Annonciation a la Trés Sainte Vierge,® jouit d'une plus
grande gloire; Bethléem est désormais proclamée, ou Dieu est né dans la chair... ou (le Christ) a
accompli des miracles durant sa vie.® Désormais, Golgotha est célebre, ou Dieu a porté la Croix;
on y chante la Résurrection, quand Dieu est ressuscité du tombeau; désormais, on préche la
gloire de Sion et on délimite les frontieres d'Aquilon, ou le Christ est apparu apres sa résurrection;
désormais, le mont des Oliviers est glorifié, d'ou, avec la nature humaine qu'il a assumée, Dieu
est retourné au ciel. L'ancien est mis de co6té et le nouveau est introduit; le premier, a juste titre —
car ne servant pas la gloire de Dieu — est devenu méprisable, et ce, parce qu'il honorait Dieu —
comme il se devait — et qu'il était lui-méme jugé digne de gloire. Le premier servait I'erreur des
hommes; Cela les a conduits a leur perte et les a plongés dans |'abime de I'enfer, mais cela sert le
salut des hommes, les faisant passer de la mort a la vie et les ramenant de la terre au ciel. L'ayant
relégué a I'oubli, nous I'honorons déja comme une féte; nous la célébrons aujourd'hui; c'est par
elle, comme il est naturel, que nous commencons. Car ce sont la les fétes de Dieu et de ses
mysteres qui, lorsqu'ils sont célébrés dignement selon les forces humaines, perfectionnent alors,
d'une maniere mystérieuse, celui qui les accomplit.

3. Et quel est ce mystere présent (car la féte d'aujourd'hui lui est dédiée) ou quelle est
cette splendeur du Christ (car c'est son triomphe et sa croissance)’, me demande sans cesse une
personne, soit possédée par l'incrédulité, soit souffrant de I'ignorance de la Foi. Car pour les fils
de I'Eglise et ceux qui sont éclairés par I'Esprit Saint, tout ce qui concerne le Christ est révélé et
connu, et rien de ce qui se passe dans la Sainte Eglise ne leur est inconnu. Je proclamerai haut et
fort ce qui appartient a cette Féte. «Car je n’ai pas honte de I’'Evangile du Christ», proclama Paul
devant nous, confondant ainsi la sagesse des profanes. «Car la puissance de Dieu, insondable,
est pour le salut de quiconque croit» (Rom 1,16). Et, en vérité, comment pourrais-je avoir honte de
proclamer la puissance ineffable de Dieu ? Que nos mysteres ne soient pas vainement censurés
par Aristagore, Anaxagore, Anaximandre, Pythagore, Aristote, Platon, ces champions si savants
d’une sagesse humaine déja corrompue, qui ne savent ni ne comprennent ce gu’ils disent, que le
roseau du pécheur a justement marqués du sceau de la censure, et que le couteau du cordonnier
a tranché, révélant ainsi leur statut de populace terrestre morte et insensible. Les ayant exclus de
notre sage célébration (car ils ont eux-mémes rejeté la sagesse de Dieu et se sont remplis d'un

1



Saint Sophrone de Jérusalem

délire vain et vide), honorons tous ensemble, avec des paroles théologiques, les ceuvres
merveilleuses de Dieu et célébrons-les avec un esprit pur. Car cela est conforme aux fétes de
Dieu et requiert de tels vénérateurs.

4. Le Christ est né dans la chair et, selon notre coutume, a pris sur lui une Mére, qui, sans
aucun doute et de maniere ineffable, lui a donné naissance. Nous qui, par elle, avons atteint le
salut, avons récemment célébré mystiguement ce jour. Apres cela, le huitieme jour, comme le
voulait la coutume, eut lieu sa circoncision attendue (selon la loi), et nous qui avions regu les dons
de Dieu et étions ainsi initiés aux mysteres, I'avons de nouveau célébrée mystiquement. Un autre
mystére suit ceux-ci et est accordé aux mortels sous la forme d'un autre don. Car rien de ce qui
vient du Dieu né n'est accompli sans le bénéfice des hommes, puisque, par désir d'exalter les
humbles et les rejetés, il est né pour nous. Quel est donc ce mystere que nous célébrons a juste
titre devant Dieu ? C'est la merveilleuse progression du Christ. La venue du Christ, qui nous a
comblés de joie; le don du Christ, qui surpasse toute explication; le passage du Christ d'un lieu a
un autre; venant de la véritable Bethléem divine et arrivant dans cette ville, Jérusalem.

5. Et qui peut expliquer cette migration de Dieu d’un lieu a un autre ? Car, 6 hommes
remplis de la méme sagesse que nous, les mysteres ineffables du Christ sont d’une nature telle
gu’aucun fleuve de paroles ne saurait les embrasser. Comment celui qui a entendu parler de la
croissance du Dieu indescriptible et de son passage d’un lieu a un autre ne pourrait-il pas sans
cesse ridiculiser celui qui affrme une telle chose, comme s’il introduisait quelque chose
d’incroyable pour la compréhension humaine et d’absolument inacceptable ? Et pourtant,
I’Indescriptible grandit (méme si les paiens peuvent censurer une telle affirmation, la jugeant
déraisonnable); Il grandit, Lui qui ne connait pas le changement de ce qui releve de sa nature
(comme Dieu), et qui en méme temps est illimité quant a sa nature et a sa puissance, et (parce
que notre nature est limitée et ses pouvoirs sont limités) Il grandit a I'image des hommes (ayant
assumé notre chair lors de son Incarnation); Que ce malheureux Nestorius soit mis en piéces, lui
qui prétend que l'un est le Fils qui grandit, et I'autre, comme il le délire, qui ne grandit pas,
inventant ainsi pour nous une dualité de Fils et de Christs. Mais, en réalité, il s'enfonce impiement
cette idée dans sa téte et, avec une insolence criminelle, déchire le mystere du Christ. Car il
voulait que le concept de croissance ne s'applique qu'a Celui qui est né de la Vierge, et non aussi
au Fils engendré du Pere, le Verbe éternel. Or, Dieu a véritablement et clairement grandi. Car |l est
devenu chair et corps et est devenu compréhensible par une description charnelle. Que ce
malheureux Eutyches soit marqué au fer rouge, lui qui nie la nature charnelle du Verbe incarné et
considere sa croissance comme une simple apparence, non comme une réalité. Car si la nature
du Verbe incarné était restée une, et si ce qui apparaissait aux yeux n'était qu'illusion (et non
réalité), et si ce mystere du Christ n'était qu'une ombre, alors, par conséquent, le Verbe, en réalité,
ne s'était pas incarné. Car si le Verbe n'a pas assumé la nature de la chair, comment a-t-il
invariablement «fait chair» (Jn 1,14) ? Or, le Verbe était véritablement chair, et en méme temps n'a
nullement subi la transformation de lui-méme en chair; et de la Vierge Immaculée, il a recu la
nature de chair, selon laquelle il est aussi né d'elle. Elle n'admet pas de division des natures (dont
elle est constituée, c'est-a-dire la divine et I'humaine), mais se connait en deux natures (la divine
et I'numaine); et elle n'est pas divisée sur la base de la différence entre elles, comme le délirait le
fou Nestorius. et ne confond pas les essences des natures dont Il a réalisé I'union selon
I'Hypostase (unissant les deux natures en une seule Hypostase). Ainsi, étant un et méme, étant
dans une seule et méme Hypostase, Il est connu comme Dieu et comme Homme, et révele une
seule Personne, composée et combinée des deux natures; sans toutefois méler en une seule les
propriétés caractéristiques des deux; car Il s'est révélé inséparablement dans les natures dont Il a
été composé, sans en changer les propriétés; ne mélangeant ni Son mystere (c'est-a-dire ne
mélangeant pas en une seule les deux natures dont Il est composé); ni ne divisant Sa Personne
(c'est-a-dire préservant les deux natures inséparablement |'une de l'autre dans Son unique
Hypostase).

Chapitre 2
La Rencontre du Seigneur. Que signifient les lampes allumées dans les mains des fidéles en ce
jour ? Les Jours de la Purification.

6. Ainsi grandit cette Bethléemite céleste; ainsi Celui qui est invisible a I'ceil se révéle aux
spectateurs; ainsi I'Incorporel apparait dans la chair; ainsi Celui qui ne peut étre décrit vient tel
qu'il est décrit. Et nous qui, ainsi, honorons et adorons pieusement le mystere de son Incarnation,
hatons-nous tous d'aller a sa rencontre; allons-y tous avec un esprit bien disposé. Qui sera le
premier a courir vers lui ? Qui sera le premier a voir Dieu de ses propres yeux ? Qui sera le

2



Saint Sophrone de Jérusalem

premier a recevoir Dieu ? Qui sera le premier a porter Dieu dans ses bras ? Que nul n'hésite a
accélérer le pas; que nul ne recule devant une course rapide; que nul ne s'arréte dans |'ceuvre
pieuse; que nul ne se relache dans la rencontre divine; que nul ne reste a I'écart de cette
excellente féte; que nul ne reste a I'écart des Mysteres; que nul ne se prive de cette joie éclatante;
que nul ne soit plus faible que la course rapide du vieillard Siméon; Que nul ne paraisse plus lent
dans sa course que la vieille Anne; de peur que les personnes agées, et méme les plus agées, ne
condamnent celui qui peine a avancer et traine en longueur, mais ne le traitent de paresseux, voire
d'infidele (au Christ). Que nul donc ne manque la Rencontre du Seigneur; que nul ne se tienne a
I'écart de la lumiere. 20

7. Ajoutons aussi I'éclat des bougies; d'une part, révélant ainsi le rayonnement divin de
Celui qui vient, de qui tout rayonne, et qui illumine d'une abondance de lumiere éternelle ceux qui
sont plongés dans les ténebres les plus profondes; d'autre part, illustrant magnifiquement le
rayonnement de I'ame avec lequel nous devons aller a la rencontre du Christ. De méme que la
Vierge Marie, Mere immaculée de Dieu, a porté la Vraie Lumiere dans ses bras et I'a révélée a
ceux qui étaient plongés dans les ténebres, de méme, comblés de son illumination et tenant des
lampes qui éclairent tout, hatons-nous d'aller a la rencontre de Celui qui est la Vraie Lumiere. Car,
en vérité, puisque la Lumiere est venue au monde et a illuminé les ténébres environnantes, et
puisque I'Orient d'en haut nous a visités et a illuminé ceux qui étaient assis dans les ténebres — et
ceci est notre Mystere —, alors nous partons en procession, tenant des lampes a la main. C'est
pourquoi, portant des lampes, nous poursuivons notre chemin, signifiant d'une part que la
Lumiere a brillé sur nous, et d'autre part, symbolisant I'éclat qu'll nous donnera. Et pour cette
raison, avangons tous ensemble. Allons tous a la rencontre de Dieu, afin que, si nous tardons,
nous ne soyons pas condamnés pour ingratitude ou négligence envers Lui, accusation digne de
crainte. Alors nous entendrons les paroles qui s'appliquaient a ces Juifs qui, eux aussi, vivaient
dans les ténebres et que la lumiére du Christ n'a pas atteints, car «la lumiere est venue dans le
monde, et les hommes ont préféré les ténebres a la lumiere, parce que leurs ceuvres étaient
mauvaises» (Jn 3,19) (car le mal obscurcit toujours I'ame et I'empéche de voir la lumiére); ou
encore, nous entendrons ces paroles que dit I'Evangile : «La lumiere brille dans les ténebres, et
les ténebres ne I'ont pas comprise» (Jn 1,5).

Ainsi, la Vraie Lumiére, qui éclaire tout homme venant au monde, est venue au monde.
Ainsi, freres et sceurs, soyons tous illuminés ! Soyons tous illuminés ! Que nul ne demeure dans
I'ignorance de cette lumiere. Que nul ne demeure dans les ténebres, mais avangons tous dans la
lumiere de I'ame. Allons a la rencontre du Christ illuminé et, avec le vieillard Siméon, recevons
cette Lumiere rayonnante et éternelle. Avec elle, emplis de joie, chantons avec gratitude les
louanges du Pere et du Pere de Lumiere, qui a envoyé la vraie Lumiére, dissipé nos cécités et
nous a tous rendus rayonnants. Car, par elle, nous avons contemplé le Salut de Dieu, qu'il a
préparé devant tous les peuples et révélé pour notre gloire, nous, le Nouvel Israél. Nous aussi,
nous avons sombré dans la décrépitude a cause de ce péché ténébreux, et tout comme Siméon,
a la vue du Christ, fut libéré de cette vie, nous aussi avons été immédiatement libérés (des
chaines du péché). Et nous aussi, par la foi, ayant embrassé le Christ venu de Bethléem, nous
sommes passés du paganisme au peuple de Dieu (car il est le Salut que Dieu le Pere nous
envoie). Avec les yeux de notre ame, nous avons vu Dieu, et ayant contemplé sa venue et |'ayant
accueilli dans les bras de notre esprit, nous sommes appelés le «<Nouvel Israél», et nous célébrons
aujourd'hui cette féte, qui ne sera jamais oubliée.

8. Mais peut-on vraiment dire que le Christ, qui est partout, «vient» ? Ou que la Lumiere,
qui remplit toutes choses, «entre au milieu» ? Car il semble tout a fait inconcevable que Celui dont
la nature est indescriptible et sans limite ait voulu accomplir la loi antique. Or, c’est précisément le
cas : Il vient et, préfigurant sa Nativité dans sa plénitude, Il se fait connaitre par la bouche de
Moise. Et quelle est cette annonce ? «Tout gargon qui ouvre le sein maternel sera consacré au
Seigneur» (Luc 2,23). Et ce commandement, ou plutot cette proclamation prophétique, Lui seul
I’accomplit, car Lui seul fut ainsi engendré du sein de la Vierge, sans pour autant la priver de sa
virginité originelle, de sorte que, méme apres sa naissance, Il ne rompit pas les liens (de sa
pureté), ce qui, de Lui seul, avait été clairement annoncé. Car Lui seul est né de I'unique Vierge, et
seul est sorti du sein stérile, et seul, étant sorti du sein de la Vierge, L'a préservée comme Vierge.
Né sans que Sa beauté soit altérée, venu au monde sans que Son éclat ne soit diminué, sorti
sans que les liens de Sa virginité ne soient rompus, cela montre que Lui, né d'Elle, est Dieu, et Il
révele dignement Celle qui L'a porté comme la Mere de Dieu. C'est pourquoi Nestorius apparait a
nouveau présomptueux, lui qui ne veut pas appeler Dieu Celui qui est né; il ne permet pas non
plus que Celle qui L'a enfanté soit appelée la Mere de Dieu. Des lors, Eutyches, qui a renié la
chair du Seigneur et le fait qu'll soit devenu un homme comme nous, est considéré comme digne

3



Saint Sophrone de Jérusalem

de damnation. Car comment le Verbe, qui pour nous s'est revétu de chair, aurait-il pu
véritablement «devenir chair» (Jn 1,14), s'il n'avait pas véritablement assumé la nature charnelle a
partir de nous, et ainsi ne s'était-il pas uni a lui, de maniere a la révéler clairement comme telle
que nous la possédons également, nature que le Verbe, autrefois incorporel, a assumée et est
ainsi véritablement devenu un homme comme nous ? Et s'il n'avait pas eu son corps,
consubstantiel aux corps de notre race humaine, ni son ame, qui correspond a notre nature ? Et
en vérité, «le Verbe fait chair» désire nous sauver, et Dieu, qui est en lui, étant véritablement
devenu homme, n'a rien présenté de faux et ne nous a pas trompés, nous autres humains, mais,
ayant assumé notre nature, nous a donné la sienne.

9. Car si cela n'était pas tel que nous le croyons, comment I'évangéliste qui a écrit cela
aurait-il pu dire : «Et lorsque furent accomplis les jours de sa purification» (Luc 2,22) ? Quelle
purification peut-il y avoir, 6 Eutyches répugnant, si la chair du Christ n'était pas véritable ? Si la
nature humaine n'était pas unie au Verbe ? Car la nature divine incorporelle a-t-elle besoin d'une
quelconque purification ? Quelle souillure peut-il y avoir dans la nature divine incorporelle ? Et en
présentant la demande faite au peuple, I'évangéliste le fit avec plus d'humilité, peut-étre avant
tout pour toi (Eutychius) ! Et a cause de ta folie et de ton incroyable stupidité, presque
manichéenne. Car le Christ, Rédempteur de tous, n'avait besoin d'aucune purification, car la chair
qu'il a assumée était seule immaculée, et sa Mere, la Vierge immaculée et véritablement sans
défaut, qui a porté la purification de tous, n'avait besoin d'aucune purification prescrite par la loi.
Mais ce qui est écrit «selon la loi» a été fait afin que le Christ ne soit pas considéré comme un
transgresseur de la loi.

Chapitre 3. Lors de la rencontre avec le Seigneur, les orthodoxes sont recus et les hérétiques sont
rejetés.

10. Comment la Vierge Marie, la Vierge immaculée, I'aurait-elle porté dans ses bras, ou
comment Siméon I'aurait-il recu dans les siens, s'il ne s’était pas véritablement incarné ? Et avec
un amour respectueux, le prophete Siméon recut Dieu dans ses bras et le présenta a son Pére et
Dieu, accomplissant ainsi la loi en esprit : «Maintenant, dit-il avec des levres reconnaissantes,
Seigneur, tu laisses ton serviteur s’en aller en paix, selon ta parole.» |l parle ainsi car le Saint-
Esprit lui avait promis qu’il ne verrait pas la venue de la mort avant d’avoir vu le Christ du
Seigneur et d’avoir été libéré des chaines de la loi. Car cet vieillard incarnait la loi. «Car, dit-il, mes
yeux ont vu ton salut.» Car le «salut» n’était pas cette loi mosaique. Mais la loi ancienne, décrépite
et faible, lorsqu'elle vit le Christ, c'est-a-dire «le Salut de Dieu», revint de sa faiblesse a la vigueur
et, renouvelée selon le nouvel état de choses, fut libérée de la décrépitude qui I'accablait, car la
Lumiere qui libére I'ancien Israél de toute décrépitude, la Lumiére qui attire méme les paiens a
elle, devint visible aux yeux. C'est pourquoi le juste Siméon s'écria : «Maintenant, Maitre, tu
laisses ton serviteur s'en aller en paix, selon ta parole; car mes yeux ont vu ton salut, que tu as
préparé devant tous les peuples : lumiere pour éclairer les nations et gloire de ton peuple Israél»
(Luc 2,29-32). (La nouvelle loi nait de I'ancienne; la Galilée paienne est illuminée; le nouvel Israél
apparait.)26.

11. Qu’a-t-il donc vu de ses yeux, sinon un corps et une forme semblables aux nétres, ce
qui aussi sert de réfutation a la folie engendrée par les semailles d’Eutychés et des manichéens ?
Car la Divinité, par sa nature, est inaccessible a la vue et ne peut étre visible aux yeux des
hommes. Que donc Eutyches et Nestorius, ennemis et adversaires de notre célébration, qui ont
pour but d’en perturber la joie, s’en éloignent ensemble : le premier, voici, divisant le Christ
indivisible, et le second, mélant impiement en un seul élément ce qui ne peut se mélanger, car
notre célébration ne tolérera jamais rien avoir en commun avec de tels gens. Purifiez-vous donc;
ornez-vous donc; C'est pourquoi, amis du Christ, glorifiez ses mystéres, car autrement il
n'autorise pas ceux qui sont présents a le rencontrer et ne leur accorde pas I'occasion de le voir
de leurs propres yeux, mais ordonne leur exclusion de son festin et les place parmi les
blasphémateurs et ceux qui ne sont pas admis a la rencontre avec lui. Que les Eunomes, les
Eudoxes et les Astérios s'en aillent avec eux, ainsi que les Manichéens et les Apollinaires, les
Séveres et les Dioscoriens, et toute cette misérable et véritablement insensée clique des
Acéphales. Ainsi, certains, se fondant sur la chair visible du Christ, tentent de réduire a néant la
Divinité invisible et parfaite (c’est-a-dire la nature divine du Dieu-Homme) et affirment que la
nature divine du Christ differe par sa nature et son essence de celle du Pére qui I’'a engendré. Ce
faisant, ils nient la consubstantialité du Fils et du Pere, le considérant hardiment comme une
créature et décretent que le Christ est le Dieu créé. Selon eux, compte tenu de ses deux natures,
divine et humaine, il doit étre adoré et il ne faut en aucun cas reconnaitre en lui une seule

4



Saint Sophrone de Jérusalem

Personne et une seule Hypostase. D’autres, se fondant également sur la nature divine invisible du
Christ, souhaitent réduire sa chair a néant et la rendre illusoire, s’appropriant ainsi les
caractéristiques naturelles qui lui sont propres. lls inventent une confusion des natures unies en
Christ et embrassent sans hésiter les erreurs aberrantes d’Apollinaire et de Polémon. Que les
Ebionites, les Paul de Samosate et les Bardésaniens soient mis au méme rang qu'eux; qu'ils
soient exclus de notre féte. C'est pourquoi certains croient que le Christ n'est qu'un homme
comme nous, dépourvu des attributs propres a la divinité, et ne le reconnaissent en aucun cas
comme Dieu. D'autres, en revanche, ne reconnaissent pas que le Christ soit le Dieu éternel égal
au Pere tout-puissant, mais affirment qu'il n'est devenu Dieu qu'a partir de son ineffable
Incarnation de Marie.

12. C’est pourquoi, si certains ont sombré dans la folie et I’hérésie, ou sont devenus
impies en suivant la folie de ces hérétiques, qu’ils soient éloignés de la rencontre divine avec le
Christ, afin que nous, qui sommes sains d’esprit (orthodoxes), honorant ensemble cette féte, sans
subir le moindre mal causé par de nombreuses hérésies, puissions aller a la rencontre du Christ
Dieu et, avec le vieillard Siméon et la vieille femme et prophétesse Anne, le recevoir. Car tous
deux étaient agés, et la loi elle-méme, ainsi que les prophetes qui la suivaient, attendaient
I’absolution. Jusqu’a la manifestation rayonnante du Christ, la loi était en vigueur, et les
prophetes, prophétisant, annongaient avec sagesse les mysteres accomplis par Dieu concernant
la venue du Christ et pronongaient des prophéties admirables a son sujet. Nous qui, arrachés a la
multitude des paiens et intégrés au «Nouvel Israél», sommes appelés le «Peuple Nouveau de
Dieu», le démontrerons clairement en chantant le psaume : «Chantons au Seigneur un cantique
nouveau» (Ps 98,1). Magnifiguement renouvelés et exaltés par la venue du Christ, ayant rejeté les
artifices et la décrépitude de tout ce qui appartient aux temps paiens et a I'époque de la Loi, et
tout ce qui est lié a la sagesse charnelle (vision du monde) et indigne de cette féte du Christ,
chantons véritablement au Seigneur un cantique nouveau. Car nous avons été renouvelés, nous
sommes devenus nouveaux, et il nous est commandé de chanter un cantique nouveau a Dieu le
Pere, qui, par la venue du Christ, nous a tous renouvelés et révélés comme son peuple nouveau.
Chantons au Seigneur un cantique nouveau, car il a fait des merveilles. Et véritablement, grace a
la venue du Christ, par laquelle toutes choses sont renouvelées, ce qui était perdu dans la
vieillesse est restauré de fagon encore plus miraculeuse, et est pergu comme nouveau et divinisé,
et ainsi transporté dans sa jeunesse originelle.

13. Et comment tout cela se produira nous est clairement révélé par la harpe de I'Esprit,
qui dit : «Sa droite et son bras saint le sauveront» (Psaume 97, 1). Et que signifient d'autre, je vous
le demande, «la droite de Dieu le Pere» et «son bras saint», sinon Lui, le Fils de Dieu, par qui Il a
créé toutes choses ? Par qui ll a créé ce qui n'existait pas auparavant, et |'a fait exister a partir de
rien, et qui ensuite subissait une inerte tendance a la destruction et a la décrépitude (car toute
chose qui vieillit et se décompose, selon la coutume de sa nature, tend toujours vers la mort et la
destruction), Il I'a sauvé par Sa droite toute-puissante et son bras élevé et en toutes choses saint.
Ainsi, enrichis par la lumiere de la connaissance divine et illuminés de la plus belle des manieres
dans notre corps, notre ame et notre esprit, nous reconnaissons que dans ces paroles du
psaume, nous devons comprendre uniquement le Christ lui-méme, qui, pour la restauration de
toute la création, est venu a nous sous une forme semblable a celle de la chair, par qui nous
sommes clairement sauvés et libérés de notre ancienne décrépitude, et par qui nous sommes
rachetés et devenons pour Dieu une «nouvelle pate» (I Cor 5,7); nous qui appartenions au vieux
levain déja aigre.

14. Car nous le sommes véritablement, et nous sommes appelés ainsi : une créature
sauvée de maniere inattendue par la Main Droite de Dieu et renouvelée par son Bras puissant;
celle dont David, prophétisant par un doux cantique, chantait : «Sa droite et son bras saint I'ont
sauvé» (Ps 98,1). Autrement dit, nous avions besoin du salut et aspirions a revenir et a étre
rachetés de la décrépitude destructrice a laquelle nous étions soumis a la suite de la Chute. Et a
nous qui, avec lui, avions besoin de la venue du Christ pour notre salut, il proclame que nous
serons fortifiés par la Main et le Bras du Pere pour le glorieux renouveau de I'humanité, comme le
souligne ce cantique divinement inspiré : «Le Seigneur a fait connaitre son salut, il a révélé sa
justice devant les nations» (Ps 98,2). C'est ce que Siméon, c'est-a-dire la Loi, ayant a I'esprit
apres avoir recu le salut, a crié a Dieu, c'est-a-dire au Christ qui lui avait fait miséricorde :
«Maintenant, Maitre, tu laisses ton serviteur s'en aller en paix, selon ta parole.» Car par «paix»,
pour ceux qui sont au ciel et sur la terre, il est fait référence au Christ. «Car mes yeux ont vu ton
salut, que tu as préparé devant tous les peuples : lumiere pour éclairer les nations, gloire de ton
peuple Israél.» La parole prophétique a été donnée dans toute sa plénitude; la promesse s'est
accomplie; ce qui était dans I'erreur a été éclairé. Ce qui était déshonoré fut revétu de gloire; et

5



Saint Sophrone de Jérusalem

moi-méme (et la loi en moi), je suis sorti de la vieillesse, et non seulement je suis devenu nouveau,
mais j'ai aussi contemplé ton salut, 6 Seigneur, et, fixant ta gloire de mes yeux séculaires, j'ai recu
la force d'une jeunesse éternelle. Car le Christ est devenu la lumiere des nations, et il a revétu le
nouvel Israél, devenu et appelé «nouveau», d'une gloire incomparable et merveilleuse, lui
accordant une gloire véritablement éternelle et I'illuminant d'une lumiere qui ne s'éteint ni ne vieillit
jamais, grace a la loi.

Chapitre 4. Explication de la prophétie de Siméon et Anne.

15. Et en Vérité, le grand vieillard Siméon, ayant vu le Salut de Dieu, lui adressa ces
paroles reconnaissantes, portant dans ses bras ce Salut divin et ce Salut venant du Peére, par
lequel Il envoya le salut pour tous et accorda la rédemption parfaite. Se tournant ensuite vers la
Vierge, qui enfanta ce Salut et I'incarna, et vers Joseph, que I'on croyait étre le pére de cette
Lumiére et qui, comme on le sait, n’était pourtant absolument pas impliqué dans la naissance de
cette Lumiere dans la chair : «Voici, dit-il, cet Enfant est destiné a la chute et a la résurrection de
beaucoup en Israél»; a la chute des esclaves de la lettre, a la résurrection des fils de la grace; a la
chute de ceux qui ont jusqu’ici adoré la loi de I'ancien &ge, a la résurrection de ceux qui aiment la
nouveauté de I'Evangile; a la chute de ceux qui se vantent de leur descendance charnelle
d’Abraham le Pére, a la résurrection de ceux qui sont devenus fils d’Abraham par la foi; Pour la
chute de ceux qui sont revétus de la sagesse du vieil Adam; pour la résurrection de ceux qui sont
revétus de la sagesse du Nouvel Adam; pour la chute de ceux dont la vision du monde est
terrestre et propre a la poussiére; pour la résurrection de ceux qui ont soif du plus haut et du
céleste. Car le premier Adam, créé de la terre, appartenait a la poussiére et avait une affinité pour
le terrestre. Ce Second Adam, qui repose maintenant dans mes bras, et qui me porte, qui le
porte, est venu a nous d'en haut, du ciel, et accorde la citoyenneté céleste a tous ceux qui
accueillent sa venue avec foi, qui rejettent avec dédain les vétements du premier Adam et qui
désirent renaitre selon le Nouvel Adam. Car a tous ceux qui le regoivent avec foi, il accorde
I'adoption immortelle de Dieu le Pére, qui ne sont pas créés par la volonté de la chair ni par le
désir de I'homme, mais engendrés de Dieu par grace et ne procédent pas de son essence ni de
sa nature.

16. Car Lui seul, 6 Vierge et Mere Immaculée, est par nature engendré de Dieu et
consubstantiel a Dieu le Pere. Le Fils unique de Dieu, son Pére et le seul Fils connu, et,
assurément, par toi, la Vierge, en t'incarnant, a recu de toi |'origine humaine. Et ton ame méme -
toi qui as contemplé les grands mysteres de Dieu et nous as porté ce Trésor de grace — sera
transpercée par une épée a double tranchant, et Ton esprit, frappé de confusion (stupeur), sera
transpercé par la pointe : lorsque de tes propres yeux tu Le verras, par ta propre volonté, cloué a
la croix et pendu parmi les brigands, mourant de la méme mort que nous, mais mourant afin qu'll
puisse nous donner la vie, a nous qui avons mérité la mort, et, ayant lié les Iégions de démons,
délier les chaines du péché de I'homme, liées par le diable depuis les temps anciens. Mais cette
épée percante ne restera pas, et ne restera pas a jamais, dans ton cceur, car jamais, 6 Mere de
Dieu, tu n'oublieras ce qui s'est passé en toi : la conception divine et la naissance miraculeuse. Tu
éprouveras certainement une certaine confusion humaine face aux événements qui se dérouleront
lors de l'indicible crucifixion du Christ. Comment Dieu, qui par sa nature ne peut ni mourir ni
souffrir, pourra-t-il endurer la souffrance sur la croix ? Comment Celui que les anges exaltent de
gloire éternelle pourra-t-il étre insulté, crucifié parmi les brigands ? Comment Celui qui nourrit
tous les affamés et donne a boire a tous les assoiffés pourra-t-il boire du fiel et du vinaigre ?
Comment cette Vie, qui donne la vie a tous ceux qui en sont privés, pourra-t-elle souffrir d'étre
tuée ? Comment le c6té de Celui qui, d'une lance qui dépasse toute compréhension, transperce
la mort, pourra-t-il étre transpercé ? Comment Celui qui détruit la mort et la corruption, qui libere
les morts de leurs tombes, lui qui, descendant d'Adam, porte le méme corps sans vie que lui, eux
qui, morts a cause de la souillure contractée de leur ancétre Adam, pourront-ils leur accorder la
vie, les ressuscitant et leur faisant endurer un séjour de trois jours dans la tombe ? Et en voyant
tout cela, vous serez consternés et connaitrez un bref moment de confusion, car votre ame et
votre esprit seront transpercés par I'épée de ces chocs si grands et si terribles. Mais cela ne
restera pas en vous et ne trouvera pas de place pour y demeurer, car en un instant, cela sera
arraché par Celui qui a été concu en vous sans semence et qui est né de vous d'une naissance
virginale.

17. 1l n'y a rien de plus terrible ni d'inconcevable pour ceux qui ne comprennent pas (le
sens de ce qui se passe). Aussi seront révélées les pensées de nombreux cceurs incapables de
comprendre tes divins et stupéfiants mysteres, que méme les puissances célestes n'ont pu

6



Saint Sophrone de Jérusalem

percevoir. C'est pourquoi celui qui ne croit pas a la proclamation (ou a celui qui la proclame)
chute; mais celui qui croit en ton Enfant se reléeve et est illuminé a la vie et a I'immortalité, et
proclame de ses levres (confesse) qu'll est Dieu, et te reconnait, sa Mére, comme I’Enfantrice de
Dieu. Ainsi, le Christ, né de toi, est véritablement établi comme un signe de contradiction pour
ceux qui ignorent son mystere; et ils subissent une chute dont ils ne peuvent se relever, étant
devenus complices de I'incrédulité. Et, a cause de leur incrédulité en la vie éternelle, ils ne verront
jamais (n'expérimenteront jamais) le réveil d'entre les morts et la vie céleste. Apres avoir dit cela,
Siméon, le juste, se retire. Voyant que le regne de la loi est aboli, puisque le Législateur lui-méme
est venu et a institué sa propre loi, il disparait avec elle (I'ancienne loi). Car le Christ,
I'accomplissement de la Loi, vient; et nul ne contredira I'affirmation de I'apotre Paul selon laquelle
«la puissance de Dieu est pour le salut... de celui qui croit», mais pour celui qui est possédé par
I'incrédulité, elle est pour la destruction et la chute (Rom 1,16; 9,32).

18. Anne était également présente a cet événement, s'approchant sur ses jambes agées.
Car elle aussi fut appelée par le mystere a accomplir le ministére prophétique au moment ou,
animée de |'esprit prophétique, elle témoigna que Dieu avait révélé son salut et sa vérité aux
nations, et que la loi, qui, telle une ombre et une figure, imposait aux hommes des fardeaux
insupportables, cesserait d'exister, maintenant que la grace était apparue, offrant un joug facile a
porter et un fardeau léger et agréable. Et que la loi cesserait d'exister, les prophétes I'avaient
prédit en parlant du Christ, disant que cela se produirait lorsque Celui qui les avait inspirés par les
prophéties et les avait envoyés prophétiser viendrait. Lorsqu'Anne expliqua cela avec une autorité
prophétique et I'annonga au peuple qui attendait la rédemption d'lsraél, elle leur apporta une
consolation totale : le Rédempteur de tous était venu, le Sauveur de l'univers était apparu,
désirant racheter son image et accorder le salut a I'nomme qu'il a crée. C'est pourquoi le Christ
est appelé «Jésus», ce qui signifie «Sauveur».

19. Et voici, tandis que tout cela se produisait, tant dans les faits que dans les paroles,
Marie, la Mére de Dieu, fut émerveillée, et elle et Joseph, qui était avec elle, s'en émerveillerent.
Cependant, aprés que tout ce qui était prescrit par la loi eut été accompli — car le Christ était venu
accomplir tout ce qui concernait la loi et abolir ses prescriptions -, ils retournérent a Nazareth, ou
elle recut un baiser et I'Annonciation de I'archange Gabriel, qui lui annonga qu'elle porterait le
Sauveur du monde et qu'elle concevrait sans semence, restant vierge méme apres la naissance
du Christ. Et en le proclamant a tous ceux qui le voyaient, elle fit savoir que le salut de Dieu était
accompli, que la Lumiere avait brillé pour les paiens, et que la vérité de Dieu et la rédemption
étaient apparues jusqu'aux extrémités de la terre, et que ceux qui |'attendaient étaient revétus de
la gloire divine et d'un rayonnement éternel, qui ne connait ni diminution ni imperfection.

Chapitre 5. Explication du mystére du sacrifice des tourterelles et des pigeons. Epilogue.

20. Quelle est donc la signification des tourterelles, et pourquoi les jeunes pigeons, que le
Christ, venu a Jérusalem pour se présenter a Dieu le Pere, a-t-il offerts en sacrifice, ont-ils été
acceptés ? Et pourquoi a-t-on choisi des couples des deux espéeces d’oiseaux, si celle qui I'a
porté est restée vierge ? En sa personne, il a offert en sacrifice au Pere ces animaux, considérés
comme purs et excellents parmi les oiseaux, et aussi parce que les deux espéces de ces oiseaux
sont pures et non sans sainteté, et que, ensemble ou séparément, elles possédent chacune une
vertu particuliere. Ces oiseaux manifestent également quelque chose d’excellent et de choisi, une
qualité innée, source d’un grand bienfait pour ceux qui comprennent les choses spirituellement.
Car les commandements qui nous enjoignent d’observer la loi ne contiennent pas seulement la
lettre, mais aussi un sens plus profond que leur forme visible et d’'une valeur incomparablement
plus grande. C’est pourquoi, si je ne suis que la lettre, cette lettre me perd. «L’Esprit donne la vie»
lorsque j’obéis bien aux commandements de I’Esprit (Il Cor 3,6). Lorsque la lettre est quelque peu
libérée du voile qui la recouvre, I’Esprit rend visible le fondement sur lequel elle repose et révele le
trésor gqu’elle recéle, ouvrant ainsi des possibilités infinies (énoncées dans les commandements
de la loi). Les tourterelles et les pigeons sont des oiseaux purs, comme il a été dit. Ainsi, les
tourterelles font preuve de la plus grande abstinence, qu’elles observent avec une telle rigueur
que si leur conjoint venait a mourir, I'oiseau survivant ne se laisserait pas accoupler, mais méenerait
une vie de célibat, honorant davantage le veuvage que de se remarier. Les colombes sont les plus
pures, exemptes de toute malice et incapables de nuire a autrui. C'est pourquoi le Christ les
qualifie de «simples», et méme envers ses persécuteurs, comme s'il n'avait subi aucun mal de
leur part, elles, apres s'étre envolées, reviennent bientdt vers eux, signe de bonté et d'une grande
simplicité. Ainsi, les chastes tourterelles vivent dans la solitude et I'intimité, et les colombes
inoffensives sont non seulement douces et casaniéeres, mais aussi aimantes envers les hommes.

7



Saint Sophrone de Jérusalem

Que cela soit confirmé par la colombe fidéle qui revint a Noé dans I'arche, portant un rameau
d'olivier dans son bec et annongant la miséricorde du Seigneur et la fin du déluge, symbolisant de
maniere mystérieuse la venue bienfaisante du Christ, accomplie par la grace du Pere et du saint
Esprit, mO par un amour plein de miséricorde, dans les derniers temps. Car c’est «vers le soir»
que la colombe revint a Noé, le second apres Adam, le premier de notre race, le péere de la vie, lui
apportant prophétiquement un rameau fleuri (Gen 8,10-11), préfigurant ainsi la miséricorde du
Christ Dieu envers nous a la fin des temps (c’est-a-dire dans les derniers jours).

21. Ainsi, le Christ a clairement montré qu’il désire que ceux qui s’approchent de lui
possedent, outre la pureté de la maitrise de soi, et, outre la douceur, le rayonnement de I’humilité
dans leur ame, afin qu’ils rayonnent d’un éclat plus vif encore et réjouissent le Christ lui-méme,
qui les a créés et qui, par miséricorde envers I’humanité, a daigné les sauver, pour qu’il voie, se
réjouisse et accueille de bon cceur ceux qui le rencontrent avec amour. Car rien ne plait autant a
Dieu que la perfection dans la maitrise de soi, la chasteté et toute humilité. Il est digne, agréable
et paisible d'étre libore des années de cette vie et, autant que possible pour I'homme, de
s'attacher a Dieu et de ne se laisser trop attacher a quoi que ce soit, c'est-a-dire d'étre abstrait,
c'est-a-dire détaché de tout attachement aux préoccupations terrestres, auquel le psaume
suivant semble s'adresser : «Arrétez, et voyez que je suis Dieu» (Ps 46,11), comme s'il s'adressait
a des personnes qui, vivant dans la solitude, s'aboliront (c'est-a-dire se libéreront de tout
attachement a leur «<moi» et a tout ce qui est terrestre et qui consume I'homme, suivant I'appel de
I'Eglise : «Rejetons maintenant tout souci du monde»), toujours prét a leur révéler sa sainteté
illuminatrice. La douceur, la sociabilité et I'amour mutuel rayonnent également de la maniere la
plus digne, permettant a une personne d'agir correctement, de fagon appropriée, en faisant
preuve de miséricorde envers son prochain, ce qui est naturellement lié a la philanthropie et en
quoi s'exprime la grande ressemblance de I'homme avec Dieu.

22. Pourquoi donc sacrifia-t-on deux oiseaux ? Parce que la loi le prescrivait ainsi, et ce
pour la raison (symbolique) que le Christ, unique et identique, se manifeste en deux natures,
véritablement unies par deux natures, et en deux natures — divine et humaine — en lesquelles il est
composé, sans séparation ni confusion, et donc connaissable. Mais nous-mémes, composés
d’ame et de corps, sommes duaux, c’est-a-dire existant a la fois en esprit et en corps, afin d’agir
honorablement dans les deux; afin de ne pas étre privés de I'éclat de la vertu si nous la
poursuivons dans I’'un des deux aspects de notre étre, mais que nous nous montrons insignifiants
dans I'autre. Et le Seigneur lui-méme, connu comme le bienfaiteur de toute vertu, I’a confirmé
dans son enseignement, disant : «Soyez parfaits, comme votre Pere céleste est parfait» (Mt 5,48).
Car tout ce qui est imparfait et inachevé est, par conséquent, inacceptable aux yeux de Dieu.

23. Sachant cela aussi, mes bien-aimés, avangons tous ensemble a la rencontre du Christ,
lui offrant la maitrise de soi, exaltant la chasteté, faisant preuve de douceur, pardonnant les
offenses, nous détachant des soucis du monde et nous montrant purs devant Dieu, humbles de
ceceur, bienveillants et aimants envers tous, animés d'un esprit de compassion et débordant de
miséricorde, procédant d'un coeur compatissant. Et ainsi accueillons le Christ qui vient a nous;
ainsi voyons le Christ. Ainsi, dans un sens divin, embrassons le Christ et, devant sa face,
confessons-le (glorifions-le) par des paroles prophétiques, louant sa venue parmi nous et la
miséricorde qu'il a manifestée, proclamant de nos levres et de notre voix, afin que nous recevions
aussi le royaume des cieux et jouissions des bénédictions éternelles en Christ lui-méme, notre
Dieu le Rédempteur et Sauveur, a qui soient gloire, honneur et adoration en toutes choses, a Dieu
le Péere et au saint Esprit, maintenant et toujours et dans les siecles des siecles. Amen.



Saint Sophrone de Jérusalem

Voici un autre mystére du Christ, une autre glorification du Christ notre Dieu. Mais ses
miracles sont toujours si grands qu'ils surpassent la puissance de toute parole et la valeur de
toute sagesse, non seulement humaine mais aussi angélique. C'est pourquoi, avec le grand Paul,
je crierai a haute voix : «Ou est le sage ? Ou est le scribe ? Ou est le disputeur de ce monde ?» (|
Cor 1,20) ? Ou est I’éloquence des rhéteurs ? Ou est la finesse des philosophes ? Ou est 'art
subtil des grammairiens ? En vérité, «Dieu a revétu la sagesse de ce monde» (I Cor. 1,20) et I'a
rendue vaine et inutile, car cette sagesse, comme un don de miséricorde, a été donnée aux
nations incrédules, afin qu’elles cherchent Dieu et, par de vaines errances, comprennent leur
impuissance. «Car puisque, par la sagesse de Dieu, le monde n’a pas compris la sagesse de
Dieu, Dieu a plu au tumulte de la prédication de sauver ceux qui croient» (I Cor 1,21).
M’exclamant a juste titre avec Paul, je vais maintenant proclamer avec émerveillement ce qui
suit : «O profondeur des richesses, de la sagesse et de la science de Dieu ! Car ses jugements
sont insondables, et ses voies impénétrables. Qui donc a connu la pensée du Seigneur ?» Ou qui
est devenu son conseiller (Rom 11,33) ? Car comment une créature pourrait-elle comprendre la
pensée du Créateur ? Comment un vase pourrait-il conseiller son fabricant, alors méme que celui-
Ci y a consenti et avait besoin de I'imperfection pour atteindre la perfection ? Ainsi, la sagesse
humaine s’est muée en folie. L’Académie a disparu, I’école des Péripatéticiens est désertée, le
Lycée est endormi, Athenes a été rejetée — pour avoir abandonné Dieu, le Créateur de toutes
choses, pour avoir divinisé les objets qu’il avait créés — pour avoir combattu Dieu et la sagesse
divine, pour avoir placé les choses visibles au-dessus de Dieu et pour avoir refusé de voir le
Créateur de ces choses lui-méme. C’est pourquoi ils se sont tus et sont plongés dans un profond
oubli. C’est pourquoi, maintenant, sont glorifiées en premier lieu : Nazareth, ou la bonne nouvelle
de Dieu a été proclamée; Bethléem, ou le Seigneur est né dans la chair; Jérusalem, ou il a vécu,
accomplissant des miracles. C’est pourquoi, maintenant, on se souvient tout particulierement du
Golgotha, ou le Seigneur a enduré les souffrances de la croix. On chante la résurrection du
Seigneur d'entre les morts; Sion est glorifiée; les «cétes du nord» (Ps 48,3), ou le Christ est
apparu lors de sa résurrection, sont exaltées; le mont des Oliviers est glorifié, d'ou le Seigneur est
monté au ciel avec I'hnumanité. Ainsi, la premiere (la sagesse paienne) a disparu, et la seconde
(I'enseignement chrétien) est apparue; I'une est devenue folie, et I'autre s'est révélée vraie; I'une a
été jetée dans la poussiere, et I'autre a resplendi. La premiére a été, a juste titre, considérée
comme insignifiante, puisqu'aucun culte n'y était rendu a Dieu, tandis que la seconde a acquis, a
juste titre et progressivement, la gloire, car c'est la que Dieu a recu la gloire qui lui était due. La
premiere a apporté le malheur aux hommes, les a entrainés a la destruction et les a précipités
dans |'abime de I'enfer, tandis que la seconde les sert pour leur salut, les fait passer de la mort a
la vie et les éléve de la terre au ciel. La premiére est vouée a I'oubli, tandis que la seconde est
honorée par des fétes. En ce jour, dans tout I'univers, nous célébrons une féte solennelle. Car les
fétes et les sacrements appartiennent a Dieu et, célébrés comme il se doit et en accord avec la
condition humaine, ils élevent mystérieusement a la perfection ceux qui les célebrent. «Quel est
donc ce sacrement, et quelle glorification du Christ ?» pourrait nous demander celui qui est atteint
d'incrédulité ou d'ignorance religieuse. Car pour les fils de I'Eglise, éclairés par I'Esprit Saint, tout
ce qui concerne le Christ est révélé et connu, et rien de ses ceuvres ne demeure inconnu. C'est
pourquoi je proclamerai et précherai ce qui concerne cette féte. Car je n'ai pas honte, comme I'a
dit I'ap6tre Paul, de I'Evangile du Christ : «Car la puissance de Dieu est pour le salut de
quicongue croit» (Rom 1,16).

Le Christ éternel est né dans la chair et, selon notre nature, a eu une Mere qui lui a
véritablement et ineffablement donné naissance. Aprés cela, le huitieme jour, selon la coutume, il
a recgu la circoncision. Un nouveau mystere s'est produit, et le Seigneur a accordé un autre don
aux mortels. Quel mystere, donc, célébrons-nous aujourd'hui, digne de Dieu ? La manifestation la
plus merveilleuse du Christ, sa venue, couronnée d'un succes parfait, le sacrifice du Christ, si
difficile a expliquer — ce Christ apparu de la divine Bethléem et arrivé dans cette Jérusalem, son
passage d'un lieu a un autre. Et qui peut expliquer cette migration de Dieu d'un lieu a un autre ?
Les mysteres de Jésus-Christ sont si ineffables que méme un flot d'éloquence ne saurait les
expliquer. Car l'indicible apparait, il vient, lui qui, comme Dieu, n'est pas soumis au mouvement
naturel, lui qui est infini dans sa nature et sa puissance — et pourtant il apparait selon la coutume
humaine. Mais hatons-nous tous d'aller a sa rencontre — vous tous qui honorez pieusement son
mystere et le révérez — allons-y tous avec une parfaite empressement. Qui sera le premier a le
rencontrer ? Qui sera le premier a voir Dieu de ses propres yeux ? Qui sera le premier a recevoir
Dieu ? Qui sera le premier a le porter dans ses bras ? Que nul ne tarde a rencontrer le Seigneur,
que nul ne reste indifférent a ce mystere, étranger a la lumiere qu'il apporte. Accroissons la
lumiere de nos lampes, tant pour manifester le rayonnement divin de Celui qui vient, de qui tous

9



Saint Sophrone de Jérusalem

recoivent la lumiere, par qui les ténebres profondes sont dissipées et tout est abondamment
illuminé par la lumiere éternelle, que pour témoigner de la lumiere de nos ames, sans laquelle il
est impossible de rencontrer le Seigneur. Car, de méme que la Mere de Dieu et la Vierge
Immaculée porterent la vraie lumiere dans leurs bras et la répandirent sur ceux qui vivaient dans
les ténebres, de méme nous, éclairés par son rayonnement et tenant entre nos mains la lumiere
visible de tous, nous haterons a la rencontre de Celui qui est la vraie lumiéere. Car, en vérité,
«comme la lumiere est venue dans le monde» (Jn 3,19) et a éclairé celui qui était entierement
entouré de ténebres, et comme I'Aurore venue d'en haut nous a visités, «pour éclairer ceux qui
étaient assis dans les ténebres et I'ombre de la mort» (Luc 1,78-79) — tel est notre mystere. C’est
pourquoi, allons-y, munis de lampes, hatons-nous, portant la lumiere — témoignant ainsi de la
Lumiere qui a brillé sur nous et de I’éclat gqu’ll nous accordera. Hatons-nous ensemble d’aller a la
rencontre de Dieu, afin que nul ne soit accusé d’ingratitude ou de crainte envers Lui. Comprenons
ce qui fut dit auparavant aux Juifs ignorants, assis dans les ténebres : «Car la lumiére est venue
dans le monde, et les hommes ont préféré les ténebres a la lumiere, parce que leurs ceuvres
étaient mauvaises» (Jn 3,19), et que «la lumiere brille dans les ténebres, et les ténebres ne la
comprennent pas» (Jn 1,5). Et cette lumiére est «la vraie lumiéere, qui éclaire tout homme venant
au monde» (Jn 1,9). Ainsi donc, fréres et sceurs, soyons tous éclairés, rayonnons tous. Que nul ne
demeure dans l'ignorance de cette lumiere, que nul ne reste plongé dans les ténebres de la nuit.
Rayonnons tous et, éclairés, allons a sa rencontre, et, unis au vieillard Siméon, recevons cette
lumiere claire et éternelle. Dans la joie, chantons avec Siméon et rendons grace au Pere de
Lumiere, qui a envoyé la vraie lumiere, dissipé les ténebres et nous a tous illuminés. Car le salut
appartient a Dieu, qu’il «a préparé devant toutes les nations» (Luc 2,31), nous révélant pour notre
gloire — le nouvel Israél. Par lui, nous avons appris a nous connaitre, car nous étions prisonniers
de ce péché ancien et ténébreux, comme enchainés a cette vie, mais nous en avons été libérés
apres que Siméon a contemplé le Christ. Ayant accepté avec foi le Christ, venu de Bethléem,
nous sommes devenus le peuple de Dieu, nous avons contemplé Dieu incarné, nous sommes
devenus le nouvel Israél, et nous célébrons sa présence parmi nous par des fétes annuelles. Le
Christ est venu de Bethléem a Jérusalem pour accomplir le commandement de la Loi de Moise,
selon lequel «tout enfant male qui ouvre le sein maternel sera consacré au Seigneur» (Ex 13,2; Luc
2,23). — car Lui seul est né de la Vierge, sans toutefois avoir violé sa virginité. Et Siméon prit dans
ses bras Dieu, qui s'était incarné. L'ayant pris par inspiration divine, il le présenta devant le Pere
et accomplit ainsi la loi. Avec des levres reconnaissantes, il dit : <Maintenant, Seigneur, laisse ton
serviteur s'en aller en paix, selon ta parole» (Luc 2,29), car «il avait été prédit par le Saint-Esprit
qu'il ne verrait pas la mort avant d'avoir vu le Christ du Seigneur» (Luc 2,26) et d'avoir été libéré
des chaines de la loi. Et cet ancien tenait pour celui qui accomplit la loi, car, dit-il, <mes yeux ont
vu ton salut» (Luc 2,30). Car la loi de Moise n'était pas le salut, mais cette loi ancienne, faible et
imparfaite a été élevée de son imperfection au salut par le Christ — le Salut de Dieu — et a été
libérée par lui de sa décrépitude inhérente par le renouveau, car le Christ est la lumiére qui libere
de toute la décrépitude de I'ancien Israél et attire les nations a lui. C'est pourquoi Siméon s'écria :
«Maintenant, Seigneur, laisse ton serviteur s'en aller en paix, selon ta parole, car mes yeux ont vu
ton salut, qui Tu as placé devant tous les peuples une lumiere pour éclairer les nations et pour
glorifier ton peuple lIsraél» (Luc 2,29-32). Il a vu en Christ une lumiere nouvelle, surgie de
I'ancienne. Et nous tous qui sommes justes, nous viendrions a la rencontre du Christ notre Dieu et
nous le recevrons avec le vieillard Siméon et la veuve et prophétesse Anne. Nous sommes
devenus un nouvel Israél au milieu de toutes les nations et nous sommes appelés le nouveau
peuple de Dieu. Confessons-le donc en proclamant les psaumes : «Chantons au Seigneur un
cantique nouveau» (Ps 98,1). Nous avons été parfaitement renouvelés et élevés a la grandeur par
le Christ. C'est pourquoi, ayant rejeté le vieux monde et tout ce qui séduit la chair et est indigne
de la lumiere rayonnante du Christ, chantons au Seigneur un cantique nouveau. Nous avons été
renouvelés, nous sommes devenus nouveaux a partir du passé et nous sommes poussés a
chanter un cantique nouveau a Dieu le Pere, qui nous a tous renouvelés par la présence du Christ.
Il est venu parmi nous et nous a révélés comme son peuple nouveau. Chantons au Seigneur un
cantique nouveau, car il a accompli des miracles et, par la présence du Christ, non seulement a
miraculeusement renouvelé toutes choses, mais il a aussi restauré pour lui-méme ce qui était
perdu. Le prophete dit aussi de cela : «Sa droite et son bras saint I’ont sauvé» (Ps 98,1). Et qui est
donc cette droite de Dieu le Péere et son bras saint, sinon le Fils, par qui sont toutes choses, par
qui il a créé ce qui n’existait pas auparavant et a fait passer toute chose du néant a I’étre ? Par lui,
nous aussi sommes préservés, affranchis de notre ancienne décrépitude, renouvelés et
transformés en une nouvelle entité (I Cor 5,7). Le Seigneur a véritablement parlé de son salut : «l|
a révélé sa justice devant les nations» (Ps 98,2). Et le juste Siméon a proclamé quelque chose de

10



Saint Sophrone de Jérusalem

semblable, comme pour dire : «La prophétie s’est accomplie, la promesse s’est accomplie, ce qui
était dans I’erreur a été dissipé.» ils ont été éclairés, ce qui était ignoble a été recouvert de gloire;
Et moi (puisque la Lumiere — le Christ — est en moi), j’ai été libéré de la vieillesse, j’ai paru
renouvelé, ayant vu, Seigneur, ta vraie lumiere et contemplé ta gloire avec les yeux d’un vieillard,
et j’ai recouvré la force de ma jeunesse, car le Christ est devenu la lumiére des nations et, par sa
gloire infinie, a créé un nouvel Israél, lui accordant une gloire et une lumiere éternelles. Le vieillard
Siméon, ayant vu le Salut du Seigneur et I’ayant accueilli, apres avoir rendu grace, se tourna vers
la Vierge qui avait donné naissance dans la chair a ce Salut divin et dit : «Voici, ceci est destiné a
la chute et a la résurrection de beaucoup en Israél» (Luc 2,34) — c’est-a-dire a la chute des
esclaves de la lettre et a la résurrection des enfants de la grace, a la chute de ceux qui honorent
encore I’Ancienne Loi et a la résurrection de ceux qui aiment la Nouvelle Loi de I'Evangile, a la
chute de ceux qui se vantent de leur naissance charnelle d’Abraham et a la résurrection de ceux
qui sont devenus fils d’Abraham par la foi, a la chute de ceux qui s'attachent aux choses
corruptibles et terrestres, et a la résurrection de ceux qui aspirent aux choses exaltées et
célestes. Car le premier Adam, créé de la terre, était corruptible et désirait les choses terrestres.
Ce second Adam nous est apparu du ciel et a généreusement accordé le désir des choses
célestes a tous ceux qui ont accueilli cette apparition, se sont dépouillés de leurs vétements
anciens et ont désiré la renaissance. «Mais a tous ceux qui l'ont regu, a ceux qui croient en son
nom, il a donné le pouvoir de devenir enfants de Dieu; «Car ils sont nés, non du sang, ni de la
convoitise de la chair, ni de la convoitise de ’hnomme, mais de Dieu» (Jn 1,12-13). «Et une épée te
transpercera I’ame», poursuivit Siméon, s’adressant a la Vierge Marie, «afin que les pensées de
beaucoup de cceurs soient révélées» (Luc 2,35). Autrement dit, votre ame, saisie d’étonnement et
de crainte, sera transpercée comme par une épée lorsque vous le verrez volontairement cloué a la
croix et suspendu au milieu des brigands, afin de vaincre la mort qui nous a tués, de nous donner
la vie et de libérer ’lhomme des chaines du péché dont le diable I'a enchainé depuis des temps
immémoriaux. Car comment Dieu, qui par nature ne peut ni mourir ni souffrir, a-t-il pu étre
crucifié ? Comment lui, entouré des louanges incessantes des anges, a-t-il pu se retrouver au
milieu des outrages des brigands ? Comment lui, qui donne a manger a tous les affamés et a
boire a ceux qui ont soif, a-t-il pu boire du fiel et du vinaigre ? Comment La Vie elle-méme, qui
donne la vie a tous ceux qui I'aiment, pourrait-elle accepter la mort et la sépulture ? Vierge, tu en
seras frappée, et une épée transpercera ton ame. Mais tu ne resteras pas dans cet état, et bientot
I'épée sera arrachée de ton ame. Nombreux seront ceux qui se révéleront. Quelle est donc la
signification des tourterelles et des jeunes pigeons que le Christ, venu a Jérusalem pour se
présenter devant Dieu le Pere, offrit en sacrifice ? Ces oiseaux sont considérés comme purs. De
plus, les tourterelles se distinguent par une extréme modération, la chasteté et la solitude, tandis
que les pigeons se caractérisent par la simplicité (Mt 10,16), la douceur, I'innocuité et I’affection
pour autrui. Ainsi, le Christ a voulu démontrer trés clairement par cet exemple que ceux qui
viennent a lui doivent faire preuve de modération, de pureté, de douceur et de dignité, et rayonner
particulierement dans ces qualités. Et ainsi, le Christ lui-méme, qui a créé tous les hommes et qui,
dans sa miséricorde, est descendu sur terre pour les servir, se réjouirait a cette pensée et
accueillerait volontiers tous ceux qui viennent a sa rencontre. Car il n’y a pas de plus grande
adoration rendue a Dieu que par une perfection progressive dans la modération, la pureté et une
douceur absolue. Et s’attacher a Dieu (autant que possible) est une chose respectueuse, agréable
et paisible, libre des soucis des affaires et des préoccupations terrestres. «Arrétez», dit le
psalmiste, «et sachez que je suis Dieu» (Ps 46,11). La douceur, I'unité et I'amour mutuel, unis a la
compassion et a I'humanité, sont également empreints de respect et permettent d'atteindre la
parfaite ressemblance avec Dieu. Pourquoi le Christ a-t-il apporté deux oiseaux ? Parce que la loi
le commandait, le Christ ayant une double nature. Nous sommes nous-mémes composés d'un
corps et d'une ame, et devons donc accomplir la vertu par notre corps et par notre esprit. Le
Christ, source de tout bien, nous I'a enseigné lorsqu'il a dit : «Soyez parfaits, comme votre Pere
céleste est parfait» (Mt 5,48). «Apres avoir accompli tout ce que la loi du Seigneur avait prescrit,
ils retournerent en Galilée, a Nazareth, leur ville» (Luc 2,39). Ainsi, mes bien-aimés, sachant cela,
allons ensemble a la rencontre du Christ notre Dieu, en faisant preuve de maitrise de soi, en
manifestant pureté et douceur, en oubliant nos offenses, en nous libérant des soucis de ce
monde, en nous présentant purs devant Dieu, distingués par notre douceur et notre bienveillance,
en ayant un amour mutuel pour tous, ainsi que de I'empathie et de la compassion. Ce faisant,
nous rencontrerons le Christ a venir, nous le verrons, nous |'accueillerons dans nos bras, nous le
confesserons par une parole prophétique, en louant sa venue parmi nous, et d'une voix
majestueuse, nous glorifierons la miséricorde qu'il nous a manifestée — afin que nous puissions
atteindre le royaume des cieux et jouir des bénédictions éternelles en Christ notre Rédempteur et

11



Saint Sophrone de Jérusalem

Sauveur, notre Dieu, a qui, avec Dieu le Pere éternel et le saint Esprit, soient gloire, honneur et
adoration, maintenant et toujours et dans les siécles des siecles. Amen.

12



