
Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

Sermon sur la Nativité du Christ, prononcé un dimanche


Le sermon sur la Nativité du Christ, prononcé un dimanche, fut donné par saint Sophrone de 
Jérusalem à Bethléem en 634.  1

	 De plus, je vois que ce jour joyeux et lumineux est illuminé, pour ainsi dire, d’une double 
gloire et d’une double luminosité, et emplit l’humanité d’une double joie et d’une double douceur. 
Non pas parce qu’Il ​​ nous a révélé deux soleils et nous illumine ainsi d’une double grâce, mais 
parce que l’unique Soleil de Vérité, qu’Il ​​nous offre aujourd’hui, se lève doublement pour nous qui 
vivons notre temps sur terre, et confère à l’humanité une double gloire et une double gloire, et lui 
apporte, en même temps, une double joie spirituelle. Il se lève, d’une part, ayant émergé du sein 
virginal, et, d’autre part, ayant émergé des portes des cachots infernaux. Né du sein de sa Mère 
toujours vierge, il a comblé de joie les âmes des mortels; ressuscité, il a vaincu la mort et délivré 
de son emprise tous ceux qui étaient morts; et pour nous qui errons sur cette terre, il a ouvert le 
chemin de la vie incorruptible et immortelle. Car aujourd'hui, la Nativité et la Résurrection ne font 
plus qu'une, comme le dit le psaume : «La bonté et la vérité se sont rencontrées, la justice et la 
paix se sont embrassées; la vérité a germé de la terre, et la justice a contemplé du haut des 
cieux» (Ps 85,11-12). Car cette année, la Nativité du Christ et la commémoration de sa 
Résurrection ont été célébrées le même jour. C'est pourquoi il serait juste et mérité d'appeler ce 
jour radieux «le Seigneur des Jours», car il nous révèle le Seigneur commun de tous, ressuscité 
des morts, et, en même temps, du fait de sa Nativité de la Vierge, il est empli et intensifié par les 
festivités de Noël. 
	 Rien n'est plus éclatant; rien n'est plus doux à contempler pour l'âme. Car quoi de plus 
lumineux pour l'âme que la divine Nativité du Dieu Très Grand et Très Miséricordieux ? Quoi de 
plus digne d'être célébré ? Et, encore, quoi de plus festif ? Car cette Lumière véritable, qui procède 
éternellement et inséparablement de la Lumière Éternelle, se lève pour nous aujourd'hui de 
manière double, à savoir par sa Nativité et sa Résurrection, et nous illumine de rayons salvateurs : 
car tous deux sont emplis d'une joie salvatrice. C'est pourquoi ils illuminent cette fête de noms 
joyeux et festifs et appellent les fidèles, par leur double nom, à une célébration digne de ce jour 
de fête. Ici, la Vierge qui a porté le Christ au monde reçoit un ange qui, non sans raison, lui 
adresse ces paroles : «Réjouis-toi, pleine de grâce ! Le Seigneur est avec toi» (Luc 1,28). Par là, il 
semble dire : la malédiction à laquelle Ève s'est soumise est enfin, grâce à toi, levée. De même, les 
bergers, vigilants et veillant toute la nuit, entendent l'ange leur proclamer : «Car voici, je vous 
annonce une bonne nouvelle, une grande joie pour tout le peuple : aujourd'hui, dans la ville de 
David, il vous est né un Sauveur, qui est le Christ, le Seigneur» (Luc 2,10-11). C'est par lui que 
nous sommes sauvés et que, libérés du joug de l'esclavage, nous sommes gratuitement (sans 
aucun mérite de notre part) élevés au rang d'enfants de Dieu. Et là, les femmes renommées, 
disciples de la rédemption du Christ, entendent le Seigneur lui-même les appeler : «Réjouissez-
vous» (Mt 28,9). Car, bien sûr, le Christ est la source d'une telle joie pour tous. Car, grâce à lui, la 
mort est morte, et cette terrible sentence prononcée contre nous, devenue pour ainsi dire inutile, a 
été annulée; la malédiction légale a disparu, la douleur d'Ève a cessé, le pouvoir de la mort a été 
renversé, et la résurrection des morts, ne permettant plus à la mort de faire rage, a véritablement 
commencé. 
	 Ici, à cause de l'aveu de trahison (par les premiers hommes) au paradis, cette malédiction : 
«Tu enfanteras dans la douleur» (Gen 3,16), a été complètement annulée : car la Nativité du 
Christ a eu lieu dans la joie et l'allégresse. 
	 Et là, une autre malédiction : «Tu es poussière, et tu retourneras à la poussière» (Gen 
3,19), a été complètement effacée par la Vie manifestant clairement la résurrection des morts. 
Ainsi, pour Ève, la malédiction et le châtiment consistaient en ceci : «Tu enfanteras dans la 

 L'éditeur de cette traduction latine rapporte également : «Le codex grec que j'ai utilisé est 1

incomplet : il manque l'épilogue à ce sermon qui, d'après la taille de la feuille manquante, ne 
devait pas excéder trois ou quatre paragraphes.»

1



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

douleur»; et pour Adam, cela s’exprimait sous une forme différente : «Tu es poussière, et tu 
retourneras à la poussière.» 
	 Je vois que ce jour joyeux et lumineux est illuminé, pour ainsi dire, d'une double gloire et 
d'une double luminosité, et emplit l'humanité d'une double joie et d'une double douceur. Non pas 
parce qu'il nous a révélé deux soleils et, pour cette raison, nous illumine d'une double grâce, mais 
parce que le seul et unique Soleil de Vérité, qu'il nous offre en ce jour, se lève doublement 
aujourd'hui pour nous qui vivons notre temps sur terre, et apporte une double gloire et une double 
gloire à l'humanité, et lui apporte, en même temps, une double joie spirituelle. Il se lève, d'une 
part, ayant émergé du sein virginal, et d'autre part, ayant émergé des portes des cachots 
infernaux. Ayant émergé (du sein de sa Mère toujours vierge), il a rempli les âmes des mortels de 
joie; et, comme ressuscité (d'entre les morts), il a détruit la mort et l'a délivrée de tous les morts 
qu'elle tenait sous son emprise. Et pour nous qui évoluons dans ce monde terrestre, Il a ouvert la 
voie à la vie incorruptible et immortelle. Car aujourd'hui, les deux ne font plus qu'un, comme le dit 
le psaume : «La bonté et la vérité se sont rencontrées, la justice et la paix se sont embrassées  la 
vérité a germé de la terre, et la justice a contemplé du haut des cieux» (Psaume 85, 11-12). Car 
cette année, la Nativité du Christ et le souvenir de sa Résurrection ont coïncidé. Il est donc juste et 
approprié d'appeler ce jour radieux le «Seigneur des Jours», car il nous révèle le Seigneur commun 
de tous, ressuscité des morts et, en même temps, grâce à sa Nativité de la Vierge, empli et 
intensifié par la fête de Noël. 
	 Rien n'est plus éclatant  rien n'est plus doux aux yeux de l'âme. Quoi de plus radieux pour 
l'âme que la divine Nativité du Dieu très grand et très Miséricordieux ? Quoi de plus digne d'être 
célébré ? Et quoi de plus festif ? Car cette Lumière véritable, qui procède éternellement et 
inséparablement de la Lumière Éternelle, se lève aujourd'hui pour nous de manière double, à 
savoir par sa Nativité et sa Résurrection, et nous illumine de rayons salvateurs doubles : car toutes 
deux sont emplies d'une joie salvatrice. C'est pourquoi elles illuminent cette fête de noms joyeux et 
festifs et appellent les fidèles, par leur double nom, à une célébration digne de ce jour de fête. 
	 Ici, la Vierge qui Le porta reçut un ange qui, non sans raison, s'adressa à elle en ces 
termes : «Réjouis-toi, toi qui es comblée de grâce ! Le Seigneur est avec toi» (Luc 1,28); par là, il 
semble dire : la malédiction à laquelle Ève s'est soumise est enfin, grâce à Toi, levée. À présent, 
les bergers, vigilants et veillant toute la nuit, entendent l'ange leur proclamer : «Car voici, je vous 
annonce une bonne nouvelle, une grande joie pour tout le peuple. Car aujourd'hui, dans la ville de 
David, il vous est né un Sauveur, qui est le Christ, le Seigneur» (Luc 2,10-11), par qui nous 
sommes sauvés et, libérés du joug de l'esclavage, élevés gratuitement (sans aucun mérite de 
notre part) au rang d'enfants de Dieu. 
	 Et là, les femmes illustres, disciples de la rédemption du Christ, entendent le Seigneur lui-
même les appeler : «Réjouissez-vous !» (Mt 28,9). Car, bien sûr, le Christ est la source d'une telle 
joie pour tous. Car, grâce à lui, la mort est vaincue, et cette terrible sentence qui pesait sur nous, 
comme rendue inutile, a été annulée. La malédiction légale a été levée, la douleur d'Ève s'est 
apaisée, le pouvoir de la mort a été vaincu et la résurrection des morts, ne permettant plus à la 
mort de faire rage, a véritablement commencé. Ici, grâce à l'aveu de trahison (par les premiers 
hommes) au paradis, la malédiction : «Tu enfanteras dans la douleur» (Gen 3,16), est 
complètement annulée : car la Nativité du Christ a eu lieu dans la joie et l’allégresse. 
	 Et là, une autre malédiction : «Tu es poussière, et tu retourneras à la poussière» (Gen 
3,19), est complètement effacée par le fait que la Vie a clairement manifesté la résurrection des 
morts. Ainsi, pour Ève, la malédiction et le châtiment étaient : «Tu enfanteras dans la douleur»; et 
pour Adam, ils s'exprimaient autrement : «Tu es poussière, et tu retourneras à la poussière». Tous 
deux étaient destinés à mener une vie misérable et misérable. Mais voici que leur Libérateur et 
Rédempteur tout-puissant, par sa Nativité et sa Résurrection, est apparu dans le monde et s'est 
révélé comme le véritable Rédempteur et Libérateur. Car rien ne peut surpasser la toute-puissance 
de Dieu. Car : «L'Éternel fait mourir et il fait vivre; il fait descendre au séjour des morts et il en fait 
remonter», comme il est écrit (I Sam 2,6). Pourtant, rien ne peut entraver sa volonté toute-
puissante. Sa main châtie l'homme pour son péché, et elle guérit aussi ce qui est brisé, à cause de 
son grand amour pour l'humanité. Mais qui suis-je pour expliquer ce que nous voyons et 
entendons ? Car il me manque la parole, la langue et les lèvres pour exprimer dignement les 
merveilles de ces fêtes divines. C'est pourquoi, dans une grande confusion et une extrême 
difficulté, j'emprunte un cantique chanté par les anges, et à Dieu – qui a assumé la nature 

2



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

humaine, et qui est ressuscité aujourd'hui du tombeau et d'entre les morts – je chanterai à haute 
voix, proclamant clairement et distinctement : «Gloire à Dieu au plus haut des cieux, et paix sur la 
terre parmi les hommes qu'il agrée» (Luc 2,14). Car pour nous exalter et nous révéler comme 
célestes plutôt que terrestres, il est descendu d'en haut vers nous, les indignes et les rejetés. Et de 
nouveau, il nous a accordé, vaincus dans un combat invisible, la sécurité et la paix, et nous a 
réconciliés avec son Père. Et en lui-même, en opérant notre réconciliation avec Dieu le Père, il a 
révélé qu'il est notre Paix. Et nous aussi, qui étions loin de Dieu et coupables devant Lui, Il nous a 
ainsi parés de Ses vertus et restaurés, afin que nous lui devenions agréables et qu'Il pose sur nous 
un regard miséricordieux. Et surtout, Il nous a accordé que le mur qui nous séparait de Lui soit 
abattu, afin que nous puissions contempler, «le visage découvert», la gloire de Dieu (Éph  
2,14-15). Enfin, nous qui, par transgression (du commandement de Dieu au Paradis), avions été 
soumis à la mort et l'avions acceptée volontairement, comme si nous avions conclu un pacte avec 
elle, «car Dieu n'a pas créé la mort et, étant très bon, il ne se réjouit pas de la destruction des 
vivants» (Sag 1,13), Il nous a de nouveau appelés à la vie et nous a relevés du tombeau et de la 
corruption, et nous a ordonné de dire : «Où est ta vraie mort ? Où est ton mur, ô séjour des 
morts ?» (Osée 13,14). Car le Christ, s'abaissant à nous, les humbles, et acceptant volontairement 
notre condition humaine, et, en véritable homme, s'exposant à la mort, a brisé la mort et le séjour 
des morts et les a privés de leur force. 
	 «Ô profondeur des richesses, de la sagesse et de la science de Dieu !» (Rom 11,33). Quelle 
immense bonté ! Car avant nous, il nous a créés à partir de rien. Puis, lorsque nous avons sombré 
dans la perdition par une folie et une imprudence insensées et avons été précipités dans l'abîme 
infernal de la mort, il nous a ressuscités. Et, ayant vaincu la mort qui nous tenait captifs, il a rendu 
la vie à notre nature et, de plus, il n'a jamais cessé de l'imprégner de force spirituelle, comme 
auparavant. Puisqu'il est Dieu, il dispense sans cesse des dons et des bénédictions à ceux qui ont 
besoin de son aide, des dons véritablement divins et grands. C'est pourquoi je crie encore, et je 
crierai toujours avec les armées célestes : «Gloire à Dieu au plus haut des cieux, et paix sur la 
terre parmi les hommes qu'il agrée !» Car, en vérité, quoi de plus juste, de plus digne, et de plus 
glorieux encore, peuvent dire ceux qui veulent louer et exalter le Dieu né, que : «Gloire à Dieu au 
plus haut des cieux, et paix sur la terre parmi les hommes qu'il agrée !» Dieu habite sur terre, et 
qui ne désire monter au ciel ? Dieu, né de la Vierge, vient parmi nous, et qui ne désire pas devenir 
divin aujourd'hui ? Qui, pour se rapprocher de Lui, ne désirerait la virginité et ne se consacrerait 
pas, avec joie, à l'abstinence ? Dieu se revêt d'humbles et humbles langes, et qui, s'il rencontrait 
une épreuve pénible et douloureuse dans sa vie, ne l'accueillerait pas à bras ouverts, afin de 
participer à la Divinité ? C’est uniquement pour nous, par sa grâce, que Dieu s’est revêtu de la 
pauvreté humaine afin de nous élever au rang de dieux. Ainsi, le psalmiste David, ancêtre du 
Christ, éclairé par l’esprit prophétique et informé de la bénédiction que le Christ descendrait de lui 
(selon la chair), et contemplant clairement ses œuvres divines et rayonnantes, proclama jadis sans 
ambages : «J’ai dit : Vous êtes tous des dieux, des fils du Très-Haut» (Ps 82,6). 
	 Dieu est parmi nous, et nous, nous dépouillant du vieil homme et nous imitant autant que 
possible, nous deviendrons divins. Le Très-Haut s'est fait terrestre, et nous aussi, nous élèverons 
les intentions de notre esprit et les désirs de notre âme, et nous nous efforcerons de nous rendre 
dignes de recevoir les dons divins. 
	 Dieu repose manifestement dans une crèche, et à nous qui languissons de faim, et qui, tels 
des bêtes de somme, pourrions-nous dire, dépourvus de toute sagesse, il s'offre lui-même, de son 
plein gré, comme nourriture. Et lorsque cette nourriture bienfaisante, tel un festin divin, est 
donnée par amour à ceux qui ne l'ont absolument pas méritée, qui ne goûtera pas à sa divinité ? 
Je dis : «Gloire à Dieu au plus haut des cieux, et paix sur la terre parmi les hommes qu'il agrée.» 
Je me réjouis et, comme les bergers, je suis empli de joie en entendant ces paroles véritablement 
divines. Je brûle d'envie de courir vers la crèche qui accueillit Dieu, comme je l'ai fait vers cette 
grotte céleste (où eut lieu la Nativité du Christ), m'efforçant de toute mon âme de la pénétrer. Je 
désire contempler de mes propres yeux le mystère qui s'y accomplit, et je désire imiter de toute 
mon âme cet hymne angélique : «Gloire à Dieu au plus haut des cieux, et paix sur la terre parmi 
les hommes qu'il agrée» – en l'honneur et la gloire du Christ nouveau-né. 
	 Mais j'honore et je glorifie aussi les divins rois mages, et je m'émerveille plus encore de 
leur voyage, qu'ils accomplirent par la grâce de Dieu et guidés d'en haut, jusqu'à Bethléem céleste. 
Et ils y parvinrent, sans craindre la fureur d'Hérode ni l'épée du meurtrier des enfants, ayant reçu 

3



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

pour leur salut une étoile qui, par sa lumière, leur montra le chemin et leur servit de guide, si 
sublime et, assurément, si céleste, pour ce même chemin sublime et céleste. Oh, je voudrais être 
leur compagnon et, pour ma part, apporter des offrandes au Dieu né   et bien qu’Il ​​n’exige plus 
d’or, d’encens ni de myrrhe de ceux qui Lui sont dévoués (car, comme pour toutes les choses 
nécessaires à la vie, Il a Lui-même, en tant que Créateur et Seigneur de tout, plus coutume de 
donner à ceux qui sont dans le besoin que d’exiger de quiconque),² au lieu d’or, Il exige de nous la 
sincérité (la pureté) de la foi. Au lieu de myrrhe, Il insiste sur la perfection immaculée de l’âme et 
du corps : d’une part, la pureté dans la confession des dogmes   d’autre part, une compréhension 
orthodoxe des objets de la foi. Au lieu d’encens, Il exige de nous le parfum des bonnes actions. 
Non pour qu’Il ​​s’en enrichisse, mais pour qu’Il ​​nous enrichisse. Car existe-t-il quelque chose de si 
exalté et de si céleste, ou une bénédiction si remarquable, dont le trésor, la source et la 
profondeur incommensurable ne soient connus que de Dieu ? Et non seulement Il est leur origine 
et leur cause, mais Il est aussi le magnanime et le généreux – s'il y a des nécessiteux – celui qui 
leur donne. Que les mages et les bergers divins se rendent à Bethléem, qui a accueilli Dieu, et 
qu'ils aient l'étoile pour compagne et guide sur leur chemin, et qu'ils voient de leurs propres yeux 
ce miracle extraordinaire, et, à sa vue, qu'ils soient émerveillés et qu'ils offrent joyeusement des 
présents dignes des mages, et qu'ils reprennent la doxologie angélique, disant : «Gloire à Dieu au 
plus haut des cieux, et paix sur la terre parmi les hommes qu'il agrée.» Qu'ils n'aient aucune 
crainte; qu'ils n'éprouvent aucune appréhension; qu'ils ne soient pas alarmés par la fureur 
d'Hérode ou par tout autre danger qu'ils pourraient rencontrer en chemin; Mais qu'ils ne 
s'occupent que de réflexions divines, et qu'ils contemplent, le regard fixé sur l'Enfant, emmailloté 
et couché dans une crèche divine, l'Enfant qui est le Gardien de tous les enfants, Dieu et Seigneur, 
véritablement incompréhensible; et pourtant, pour nous qui sommes charnels et totalement 
incapables de contempler Sa pure et dévoilée Divinité, Il s'est couvert du voile de la chair et du 
corps humains. Nous, cependant, à cause de nos innombrables péchés et de nos graves erreurs 
(ou fautes), devenus indignes de contempler ces choses, nous sommes exclus de ce lieu et de 
cette présence, mais, contraints et inaptes, nous sommes forcés de rester chez nous. Certes, non 
liés par des liens matériels, mais possédés et enchaînés par la crainte des Sarrasins, et agités par 
le chagrin, comme par une tempête, un chagrin bien mérité pour notre malheureuse situation, 
indigne des bénédictions qui nous étaient destinées dans une autre condition. Car si notre 
situation malheureuse était digne de ces bénédictions, alors, bien sûr, nous aussi, qui sommes près 
de ces lieux (car nous ne les contemplons pas de loin),3 avec les bergers nous formerions des 
chœurs, et avec les Rois mages nous apporterions des présents à Dieu, et avec les anges nous 
chanterions ce chant : «Gloire à Dieu au plus haut des cieux, et paix sur la terre parmi les hommes 
qu’il agrée.» 
	 Certes, il nous est permis de répéter ces chants et de profiter librement de ce lieu (c’est-à-
dire les lieux saints de Jérusalem)   mais il nous est formellement interdit de voir la crèche elle-
même ou cette grotte céleste et élevée, car nous sommes indignes de les contempler. En effet, 
nous imitons à présent le chef de l’humanité et notre ancêtre, Adam, qui fut cruellement privé 
d’une demeure au paradis. Car, à cause des péchés et des chutes que nous commettons sans 
cesse avec une disposition mauvaise et perverse, nous endurons les mêmes épreuves qu’il a 
endurées, et l’on pourrait même dire des épreuves plus difficiles encore. Car de même que lui, 
privé des délices du paradis et devenu exilé, chassé de là par la sentence la plus sévère et 
irrévocable de Dieu, avait néanmoins le jardin d'Éden devant ses yeux (car il demeurait en face)⁴, 
bien qu'il ne pût y retourner (car Dieu, de même qu'Il avait établi une épée flamboyante et 
tournoyante qui interdisait l'entrée de ce lieu, et qu'Il l'avait privé lui-même – à cause du péché de 
trahison qu'il avait commis – de ce bien si désiré, Il avait aussi décidé qu'il l'aurait devant ses 
yeux)⁵; de même nous souffrons aujourd'hui de la même chose : car, bien que la ville de Bethléem, 
qui a accueilli Dieu, soit près de nous, il ne nous est pas permis d'y aller, non pas parce que nous 
voyons cette épée flamboyante et tournoyante qui interdisait l'entrée du paradis, mais parce que 
nous craignons l'épée féroce, véritablement barbare et pleine de cruauté des Sarrasins. Car cette 
épée redoutable, qui lance des éclairs et exhale meurtre et menace, nous rend inaccessible cette 
vision bénie et nous contraint à demeurer chez nous, sans progrès. Mais que le poignard 
d'Agarène lance à présent des éclairs, comme l'épée qui gardait jadis les portes du paradis; 
néanmoins, si nous le désirons – c'est-à-dire si, convertis, nous cherchons, par la diligence dans 
nos actes et par une bonne disposition spirituelle, comme auparavant, Dieu, né pour nous 

4



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

(aujourd'hui incarné), alors cette épée elle aussi sera bientôt retirée et ne nous entravera plus. Si, 
dis-je, nous, par la repentance, éteignons la flamme du péché et révérons Dieu, le très-haut, le 
très-bon, né pour nous et à notre image, et cessons de faire ce qui lui est odieux, alors il cessera 
aisément d'être en colère contre nous. Mais comment osons-nous nous présenter devant Dieu, 
nous qui n'avons rien à lui offrir en dons : ni fécondité d'âme ni chasteté de corps ? Comment se 
fait-il que nous n'ayons pas peur de nous approcher de Lui, alors que nous sommes totalement 
dépourvus du parfum des œuvres qui Lui sont agréables et acceptables ? Surtout lorsque nous 
ignorons combien l'odeur des mauvaises actions Lui est insupportable ? Je crains, et je tremble, 
que, tout en paraissant posséder la foi orthodoxe, nous ne soyons pas à la hauteur des œuvres 
qu'elle exige de nous. De sorte que si nous ne possédons que cette foi seule – c'est-à-dire sans 
œuvres droites et dépourvus des bonnes œuvres qui l'accompagnent — nous soyons conduits à 
périr. Car si une foi zélée, privée des œuvres qui dégagent une agréable odeur, est morte, comme 
le dit Jacques, le frère du Seigneur, qui fut jadis le Pasteur de ce troupeau (Jac 2,17), comment 
pouvons-nous rester sur le droit chemin si nous ne prenons pas la peine d'orner notre foi 
d'œuvres, comme si elles étaient inutiles ? Et si nous ne revêtons pas nos âmes des ailes 
puissantes des œuvres de miséricorde ? C’est pourquoi, mes très chers frères, je vous en prie, 
unissons les bonnes œuvres à la foi, de peur que, par l’absence des œuvres qui doivent y être 
présentes, nous ne l’affaiblissions (n’en amoindrissions pas la signification). Qu’il en soit ainsi : de 
même que, grâce à la foi, nous devenons forts et puissants (car, protégés et préservés par la grâce 
du Christ, nous ne l’avons en aucune façon ébranlée), de même fortifions-la par les bonnes 
œuvres. Et le Christ lui-même, qui se réjouit grandement de nos bonnes œuvres, trouvera en 
notre foi unie à nos œuvres un grand réconfort, et nous obtiendrons sa miséricorde infinie envers 
nous. Car lui-même, en tant que législateur, a clairement proclamé ces commandements : «Ce ne 
sont pas tous ceux qui me disent : “Seigneur, Seigneur”, qui entreront dans le royaume des cieux, 
mais celui qui fait la volonté de mon Père qui est dans les cieux» (Mt 7,21). Et encore : «Si vous 
m’aimez, gardez mes commandements» (Jn 14,15). Et aussi : «Vous êtes mes amis si vous faites 
ce que je vous commande» (Jn 15,14). Ainsi, si nous suivons sa volonté paternelle et restons 
fidèles à la vraie foi orthodoxe, nous retirerons sans effort l’épée ismaélite et détournerons le 
poignard sarrasin; nous briserons le siège des Agaréniens et bientôt nous reverrons Bethléem, 
contemplerons ses lieux saints et verrons de nos yeux spirituels le Christ, auteur de ces œuvres 
remarquables; et d’une voix forte, nous chanterons avec les anges cette doxologie : «Gloire à Dieu 
au plus haut des cieux, et paix sur la terre parmi les hommes qu’il agrée», manifestant ainsi une 
action particulièrement agréable au Christ. Car il favorise grandement ce qui est destiné à faire 
progresser et à accomplir l’œuvre de notre salut. 
	 Et Lui, bien qu'Il soit le Verbe de Dieu et né de toute éternité du Père éternel, a-t-Il 
demeuré pour nous dans le sein immaculé de la Vierge Marie ? Et a-t-Il reçu en Elle et d'Elle la 
chair véritable ? Oui, Il a reçu d'Elle une chair, non créée et non existante auparavant, à laquelle Il 
a été uni par des liens indissolubles; mais (Il a reçu une chair) qui a reçu son existence en même 
temps que Lui et qui était contenue dans le Verbe lui-même. Car son existence et sa formation ont 
été intimement liées à sa composition et se sont produites simultanément. Le Verbe de Dieu, 
hypostatiquement, a aussi uni à Lui cette chair, dotée de l'esprit de vie rationnelle, comme 
l'enseigne cette Lumière lumineuse, Léon, et comme l'affirme avec la plus grande clarté et 
conformément à la vraie piété et à la vraie foi, le très sage Cyrille, ce grand prédicateur de 
l'enseignement céleste. Car le Christ, pour notre salut, s'étant fait semblable à nous en toutes 
choses et devenu semblable à nous, à l'exception de sa conception (car il n'eut besoin d'aucune 
assistance humaine pour naître),¹¹ reçut et fut embrassé par le sein de la Vierge, et, selon la 
coutume des hommes, par sa miséricorde, il daigna venir au monde; et par le jugement et le signe 
les plus manifestes de sa toute-puissante divinité, il préserva la Vierge dont il était né entière et 
immaculée, et néanmoins se révéla ouvertement comme la Mère de Dieu. Mais la Vierge elle-
même, pour sa part, apporta un témoignage clair de son ineffable divinité, à savoir : elle apporta 
la preuve au monde entier qu'il est vrai Dieu et vrai Fils de Dieu, de même essence et de même 
nature que le Père, bien que, du point de vue de ceux qu'il croisait, il nous apparaisse comme un 
homme seulement. Le Fils, il faut le dire ici, resplendit de ses deux natures : l'une divine, l'autre 
humaine; et pourtant il est indivisible. Car le seul Christ et le seul Fils demeurent, sans 
changement, sans confusion, sans division, sans séparation. Et étant riche et absolu par son 
règne, ne s'est-il pas revêtu de notre pauvreté afin de nous revêtir, nous les pauvres, par son aide, 

5



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

de l'immortalité ? Et étant incréé, ou plutôt, Créateur et Faiseur de toute la création, n'a-t-il pas 
voulu être compté parmi les créatures afin de nous faire participer à sa nature incréée ? Et étant 
totalement exempt de toute matière, de toute corporéité, de toute matérialité, n'a-t-il donc pas 
voulu devenir chair et corps afin de nous rendre supérieurs à ces corps et à cette chair corruptibles 
et périssables, de revêtir notre corps d'incorruptibilité et de doter notre chair de l'immortalité ? Et 
étant au-delà de toute limite dans sa divinité, n'a-t-il pas pris chair, limitée par sa faiblesse, afin de 
nous ouvrir l'entrée de son royaume infini ? Et étant exempt de tout péché, saint et irréprochable 
en toutes choses, «car il ne commit point de péché, et il ne se trouva point de fraude dans sa 
bouche» (Is 53,9), n'est-ce pas pour nous qu'il fut compté parmi les pécheurs, et n'est-ce pas pour 
nous qu'il naquit dans une chair semblable à celle du péché ? «Car le Père, pour nous, a fait péché 
celui qui n'a point connu le péché, et en qui le péché ne pouvait subsister» (II Cor 5,21), afin que 
par sa chair, incapable de tout péché, il puisse effacer la condamnation du péché et nous racheter, 
nous pécheurs, de la souillure acquise par le péché. Et étant le Fils, le Seigneur libre et véritable, 
n'a-t-il pas accepté d'être compté parmi les esclaves, afin de nous orner (ou de nous accorder) du 
don de la liberté et de nous présenter à Dieu le Père comme ses fils ? Car c’est par Lui que nous 
avons acquis le droit d’être appelés et d’être fils du Très-Haut. Toutefois, nous avons reçu ce don 
d’adoption non pas en acquérant une nature divine, mais en devenant, par grâce, enfants de Dieu. 
Et étant éternel, impassible et immortel, ne s’est-Il pas revêtu de notre chair souffrante et mortelle 
afin de nous libérer de la destruction et de toute souffrance nécessaire, des liens de la mort et des 
multiples chaînes qui nous entravaient, pour nous affranchir et nous restaurer  ? Et n’a-t-Il pas 
accordé tout cela, l’accomplissant divinement ? Assurément. Car Dieu ne peut manquer d’atteindre 
son but. Comment pourrait-on imaginer que Dieu laisserait son désir inassouvi ? Ou trouverait-on 
quelqu’un qui, en luttant avec acharnement contre sa volonté toute-puissante et efficace, puisse 
s’opposer à sa propre volonté ? Frères et sœurs, nous célébrons aujourd’hui ce grand Dieu, mais 
avec une grande tristesse : car le lieu où Dieu, le Verbe et le Seigneur, est apparu lors de son 
ineffable Nativité est proche de nous, et pourtant nous ne pouvons nous y rendre. 
	 Bien sûr, ce qui est arrivé au divin Moïse nous est arrivé aussi. Car lui, parvenu au sommet 
d'une haute montagne, contempla de ses propres yeux la Terre promise et désira ardemment y 
entrer  mais, n'ayant pas béni Dieu avant de faire jaillir un fleuve du rocher de son bâton, il lui fut 
interdit d'y pénétrer. Et lui, ainsi privé de la terre tant désirée et accablé de chagrin, s'en alla vers 
Dieu. Et nous qui souffrons (ou vivons) une épreuve semblable, que devons-nous faire ? Car, bien 
que nous éprouvions de la joie face aux dons célestes, que nous nous réjouissions pieusement de 
la fête et que nous semblions y puiser une joie incessante, nous sommes aussi affligés et quelque 
peu inquiets de ne pouvoir contempler de près le lieu même, ni y célébrer une fête, là où la vraie 
Lumière a brillé, là où la vraie Vie a fleuri, là où, enfin, la Source de tous les peuples et de toutes 
les grâces (miséricordes), apparue sous une forme accessible à notre vue, illumine, restaure et 
comble de joie céleste tous ceux qui se tournent vers Lui avec foi et piété; et Il leur accorde des 
richesses si inépuisables qu’elles ne diminuent jamais; et Il fait en sorte que, non sans joie et 
allégresse, ils chantent avec les Anges, les bergers et les Mages : «Gloire à Dieu au plus haut des 
cieux, et paix sur la terre parmi les hommes qu’il aime.» Nous sommes devenus si misérablement 
semblables à notre ancêtre Adam, et non moins semblables au divin Moïse. Mais nous imitons 
aussi le destin de notre père David, et ce, d'une manière particulièrement précise : car, pourrait-on 
dire, nous traversons actuellement les mêmes difficultés et les mêmes obstacles qu'il a jadis 
endurés. David, choisi par Dieu pour régner, assiégé de toutes parts par l'armée philistine, souffrait 
alors d'une soif spirituelle – comme, pourrait-on dire, nous en souffrons aujourd'hui – assoiffé et 
aspirant à l'eau salvatrice de la citerne de Bethléem, qu'il désirait ardemment boire. L'eau à 
laquelle il aspirait mystiquement était vivante, et par la puissance divine, elle vivifiait tous ceux qui 
en buvaient. «Si tu avais su, dit le Christ, Source de vie intarissable, à la Samaritaine, qui est celui 
qui te dit : “Donne-moi à boire”, tu lui aurais demandé, et il t’aurait donné de l’eau vive… 
Quiconque boit de cette eau aura encore soif; mais celui qui boira de l’eau que je lui donnerai 
n’aura plus jamais soif. L’eau que je lui donnerai deviendra en lui une source d’eau jaillissant pour 
la vie éternelle» (Jn 4,10-14). Cette source sacrée (à Bethléem) préfigurait la Vierge Marie, qui 
devait concevoir et enfanter Dieu. Car ce qui se déroulait alors était une prophétie du Christ et une 
image de Lui, qui est l’Eau Vive se répandant pour tous, et de la Source mystérieuse et spirituelle 
qui, ayant reçu en son sein cette Eau intarissable, a donné naissance à ce monde – c’est-à-dire 
une prophétie de la Vierge Immaculée. Le roi David désirait ardemment voir cette source et cette 

6



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

piscine, et s'efforçait de les contempler à la fois spirituellement et physiquement : d'abord en tant 
que prophète inspiré par l'Esprit, puis en tant qu'homme d'une droiture parfaite. Tourmenté par ce 
désir profond, il s'écria : «Qui me donnera à boire de l'eau de la citerne qui est à la porte de 
Bethléem ?» (II Sam 23,15). Il est frappant de constater combien nous ressemblons aujourd'hui à 
ceux qui, jadis, aspiraient à voir le Christ, spirituellement et physiquement. Le Seigneur Christ, 
l'Eau vive, a fait allusion à ce désir des anciens lorsqu'il a proclamé : «Beaucoup de prophètes et 
de femmes justes ont désiré voir ce que vous voyez, et ne l'ont pas vu; entendre ce que vous 
entendez, et ne l'ont pas entendu» (Mt 13,17).  Cela se rapporte également à ce que l’apôtre 
Pierre écrit à ce sujet, s’adressant à ceux qui croient en Christ le Sauveur  : «Vous l’aimez sans 
l’avoir vu, dit-il   et en lui, bien que vous ne le voyiez pas encore, vous croyez et vous vous 
réjouissez d’une joie ineffable et glorieuse, car vous obtenez le salut de vos âmes, qui est le but de 
votre foi. C’est lui que les prophètes ont recherché et mis à l’épreuve, et qui ont prophétisé sur 
votre grâce, cherchant comment et quand l’Esprit de Christ se manifestait en eux, rendant 
témoignage d’abord des souffrances de Christ et de la gloire qui les suit. Il leur a été révélé que 
ces choses ne vous ont pas été annoncées à eux-mêmes, mais à vous, par ceux qui vous ont 
prêché l’Évangile par le saint Esprit envoyé du ciel, dans lequel les anges désirent contempler.» (I 
Pi 1,8-12). Si les justes, les prophètes et les anges ont désiré et désirent encore voir la Nativité du 
Christ et le lieu de sa naissance bien-aimée, comment s'étonner que nous, les exclus et les plus 
humbles d'entre nous, qui partageons la même foi et la même piété, la foi orthodoxe que nous 
avons héritée, le désirions ardemment ? Mais qu'est-ce qui a empêché le divin David, natif de 
Bethléem, y étant né et ayant œuvré pour cette ville sainte, de se trouver privé de l'eau de la 
piscine de Bethléem, qu'il convoitait tant et pour laquelle il souffrait tant ? – La même raison, 
assurément, qu'aujourd'hui : parce que, comme nous, par crainte de ses ennemis, il fut privé de la 
possibilité d'atteindre la sainte Bethléem et d'y puiser l'eau tant désirée. Quoi de plus pénible pour 
un homme que d'avoir sous les yeux le bien désiré et d'être en même temps privé de la possibilité 
d'en jouir ? Car en ces jours-là, comme aujourd'hui, Bethléem était assiégée par une bande de 
Philistins, ce qui l'empêchait d'approcher la sainte Bethléem, de même que cela nous empêche, 
nous qui, dans notre situation malheureuse (à l'origine, dans cette tempête), sommes comparés à 
David, c'est-à-dire privés de ce bien si précieux et si désiré (car, en vérité, il n'y a rien de plus 
heureux, de plus honorable et de plus délicieux pour nous). 
	 Or, voici que lui, désirant boire l'eau de la piscine de Bethléem, ne put, à cause de la bande 
de Philistins qui assiégeaient alors Bethléem, qui était toujours l'objet des plus grandes louanges, 
atteindre cette ville sainte. Néanmoins, il reçut l'eau qu'il désirait, s'il désirait boire de l'eau 
matérielle (et non spirituelle) de cette source. Trois de ses plus fidèles gardes du corps et de ses 
plus braves guerriers, ayant appris le désir du roi et l'ayant entendu dire, non sans raison, «Qui me 
donnera à boire de l'eau de la source qui est à la porte de Bethléem ?» – croyant qu'il était pris 
d'une soif physique intense –, prêts à mourir pour lui, prirent le risque évident de perdre la vie, 
désirant ainsi prouver au roi la force de leur esprit et leur vaillance invincible, ainsi que leur 
dévouement exceptionnel et admirable, et manifestant leur zèle et leur amour inébranlables pour 
ses paroles bienfaisantes. Si, véritablement, «il n’y a pas de plus grand amour que de donner sa 
vie pour ses amis», dit le Sauveur (Jn 15,13), alors l’Écriture rapporte  : «Les trois puissantes 
armées étrangères se séparèrent et puisèrent de l’eau dans le fossé de Bethléem, qui était à la 
porte  ils en prirent et allèrent trouver David» (II Sam 23,16). Considérons maintenant la piété de 
David et la vertu suprême qu’il possédait : la prudence. Car, comme le raconte l’histoire des rois, il 
ne voulut pas boire l’eau qu’on lui apportait, mais la répandit en sacrifice au Seigneur, disant : «Aie 
pitié de moi, Seigneur, afin que je fasse cela : boirais-je le sang de ceux qui meurent ?» (II Sam 
23,17). 
	 Ainsi, cet homme, inspiré par une force supérieure, refusa de boire l'eau. Pourquoi ce 
refus ? Parce que, éclairé par une lumière prophétique, il pressentait que les Juifs refuseraient de 
croire en cette Eau Vive et dispensatrice, qui jaillirait de Bethléem, de la source de la Vierge, et 
viendrait au monde – c'est-à-dire le Christ. Ainsi, en voyant très saint, il symbolisait par cet acte la 
perfidie des Juifs. C'est pourquoi, je le répète, cet homme divin refusa de puiser l'eau qu'on lui 
offrait, car ce faisant, il préfigurait les Juifs, fous et criminels, qui ne croiraient certainement pas – 
à leur propre perte – à la prédication du Christ. Et lui, bien sûr, l'avait prédit. Mais nous qui 
acceptons avec gratitude le Christ Sauveur, revêtus de la foi orthodoxe, nous détournant de 
l'incroyance condamnable des Juifs et profondément dégoûtés par leur mensonge et leur folie 

7



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

abjecte, désirons ardemment venir à Bethléem, et contempler d'un regard spirituel la source 
divine, «qui se trouve à la porte», symbolisant mystérieusement la Vierge Marie (car elle a 
répandu l'«Eau Vive», source de vie pour le monde), et tourner notre regard vers le Salut révélé 
en elle, c'est-à-dire vers le Christ, qui aujourd'hui a pris naissance d'elle (car il est notre Salut, 
notre Vie et notre Rédemption). Or, il nous est impossible d'y parvenir. Nous sommes, en effet, 
saisis d'un désir ardent et tourmentés par la soif, tout comme le roi David l'était jadis. Et pourtant, 
comme cela est également relaté au sujet de David, nous sommes totalement privés de la 
possibilité – par crainte des Sarrasins – non seulement de boire cette eau, mais même d'en 
contempler la vue. Car l'armée des Agarites, ces méchants, à l'instar des Philistins d'autrefois, tient 
et assiège Bethléem, la brillante, et n'en permet en aucun cas l'accès. Car quiconque oserait 
s'approcher de cette Bethléem si divine et si désirable s'exposerait à la mort et à la destruction. 
C'est pourquoi, derrière les portes closes de cette ville (Jérusalem), et demeurant dans ce temple 
divin de la Mère de Dieu, nous célébrons solennellement ce jour de fête de l'année, et nous le 
faisons non sans tristesse  : c'est pourquoi je vous exhorte, bien-aimés en Christ notre Dieu, je 
vous demande et vous implore… 

8


