Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

SERMON SUR. LA NATIVITE DU CHRIST, PRONONCE UN DIMANCHE

Le sermon sur la Nativité du Christ, prononcé un dimanche, fut donné par saint Sophrone de
Jérusalem a Bethléem en 634. 1

De plus, je vois que ce jour joyeux et lumineux est illuminé, pour ainsi dire, d'une double
gloire et d’'une double luminosité, et emplit I'hnumanité d’une double joie et d'une double douceur.
Non pas parce qu'll nous a révélé deux soleils et nous illumine ainsi d'une double grace, mais
parce que l'unique Soleil de Vérité, qu’ll nous offre aujourd’hui, se leve doublement pour nous qui
vivons notre temps sur terre, et confére a 'humanité une double gloire et une double gloire, et lui
apporte, en méme temps, une double joie spirituelle. Il se leve, d’'une part, ayant émergé du sein
virginal, et, d'autre part, ayant émergé des portes des cachots infernaux. Né du sein de sa Méere
toujours vierge, il a comblé de joie les ames des mortels; ressuscité, il a vaincu la mort et délivré
de son emprise tous ceux qui étaient morts; et pour nous qui errons sur cette terre, il a ouvert le
chemin de la vie incorruptible et immortelle. Car aujourd'hui, la Nativité et la Résurrection ne font
plus qu'une, comme le dit le psaume : «La bonté et la vérité se sont rencontrées, la justice et la
paix se sont embrassées; la vérité a germé de la terre, et la justice a contemplé du haut des
cieux» (Ps 85,11-12). Car cette année, la Nativité du Christ et la commémoration de sa
Résurrection ont été célébrées le méme jour. C'est pourquoi il serait juste et mérité d'appeler ce
jour radieux «le Seigneur des Jours», car il nous révele le Seigneur commun de tous, ressuscité
des morts, et, en méme temps, du fait de sa Nativité de la Vierge, il est empli et intensifié par les
festivités de Noél.

Rien n'est plus éclatant; rien n'est plus doux a contempler pour I'ame. Car quoi de plus
lumineux pour I'ame que la divine Nativité du Dieu Trés Grand et Tres Miséricordieux ? Quoi de
plus digne d'étre célébré ? Et, encore, quoi de plus festif ? Car cette Lumiere véritable, qui procéde
éternellement et inséparablement de la Lumiére Eternelle, se léve pour nous aujourd'hui de
maniéere double, a savoir par sa Nativité et sa Résurrection, et nous illumine de rayons salvateurs :
car tous deux sont emplis d'une joie salvatrice. C'est pourquoi ils illuminent cette féte de noms
joyeux et festifs et appellent les fideles, par leur double nom, a une célébration digne de ce jour
de féte. Ici, la Vierge qui a porté le Christ au monde regoit un ange qui, non sans raison, lui
adresse ces paroles : «Réjouis-toi, pleine de grace ! Le Seigneur est avec toi» (Luc 1,28). Par g, il
semble dire : la malédiction a laquelle Eve s'est soumise est enfin, grace a toi, levée. De méme, les
bergers, vigilants et veillant toute la nuit, entendent I'ange leur proclamer : «Car voici, je vous
annonce une bonne nouvelle, une grande joie pour tout le peuple : aujourd'hui, dans la ville de
David, il vous est né un Sauveur, qui est le Christ, le Seigneur» (Luc 2,10-11). C'est par Iui que
nous sommes sauvés et que, libérés du joug de l'esclavage, nous sommes gratuitement (sans
aucun mérite de notre part) élevés au rang d'enfants de Dieu. Et la, les femmes renommées,
disciples de la rédemption du Christ, entendent le Seigneur lui-méme les appeler : «Réjouissez-
vous» (Mt 28,9). Car, bien s(r, le Christ est la source d'une telle joie pour tous. Car, grace a lui, la
mort est morte, et cette terrible sentence prononcée contre nous, devenue pour ainsi dire inutile, a
été annulée; la malédiction Iégale a disparu, la douleur d'Eve a cessé, le pouvoir de la mort a été
renversé, et la résurrection des morts, ne permettant plus a la mort de faire rage, a véritablement
commencé.

Ici, a cause de l'aveu de trahison (par les premiers hommes) au paradis, cette malédiction :
«Tu enfanteras dans la douleur» (Gen 3,16), a été complétement annulée : car la Nativité du
Christ a eu lieu dans la joie et I'allégresse.

Et 13, une autre malédiction : «Tu es poussiére, et tu retourneras a la poussiere» (Gen
3,19), a été completement effacée par la Vie manifestant clairement la résurrection des morts.
Ainsi, pour Eve, la malédiction et le chatiment consistaient en ceci : «Tu enfanteras dans la

1 L'éditeur de cette traduction latine rapporte également : «Le codex grec que j'ai utilisé est
incomplet : il manque I'épilogue a ce sermon qui, d'apres la taille de la feuille manquante, ne
devait pas excéder trois ou quatre paragraphes.»

1



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

douleur»; et pour Adam, cela s’exprimait sous une forme différente : «Tu es poussiére, et tu
retourneras a la poussiere.»

Je vois que ce jour joyeux et lumineux est illuminé, pour ainsi dire, d'une double gloire et
d'une double luminosité, et emplit I'humanité d'une double joie et d'une double douceur. Non pas
parce qu'il nous a révélé deux soleils et, pour cette raison, nous illumine d'une double grace, mais
parce que le seul et unique Soleil de Vérité, qu'il nous offre en ce jour, se léve doublement
aujourd'hui pour nous qui vivons notre temps sur terre, et apporte une double gloire et une double
gloire a I'numanité, et lui apporte, en méme temps, une double joie spirituelle. Il se leve, d'une
part, ayant émergé du sein virginal, et d'autre part, ayant émergé des portes des cachots
infernaux. Ayant émergé (du sein de sa Mere toujours vierge), il a rempli les ames des mortels de
joie; et, comme ressuscité (d'entre les morts), il a détruit la mort et I'a délivrée de tous les morts
qu'elle tenait sous son emprise. Et pour nous qui évoluons dans ce monde terrestre, Il a ouvert la
voie a la vie incorruptible et immortelle. Car aujourd'hui, les deux ne font plus qu'un, comme le dit
le psaume : «La bonté et la vérité se sont rencontrées, la justice et la paix se sont embrassées la
vérité a germé de la terre, et la justice a contemplé du haut des cieux» (Psaume 85, 11-12). Car
cette année, la Nativité du Christ et le souvenir de sa Résurrection ont coincidé. Il est donc juste et
approprié d'appeler ce jour radieux le «Seigneur des Jours», car il nous révele le Seigneur commun
de tous, ressuscité des morts et, en méme temps, grace a sa Nativité de la Vierge, empli et
intensifié par la féte de Noél.

Rien n'est plus éclatant rien n'est plus doux aux yeux de I'ame. Quoi de plus radieux pour
I'dme que la divine Nativité du Dieu trés grand et tres Miséricordieux ? Quoi de plus digne d'étre
célébré ? Et quoi de plus festif ? Car cette Lumiére véritable, qui procéde éternellement et
inséparablement de la Lumiére Eternelle, se léve aujourd'hui pour nous de maniére double, a
savoir par sa Nativité et sa Résurrection, et nous illumine de rayons salvateurs doubles : car toutes
deux sont emplies d'une joie salvatrice. C'est pourquoi elles illuminent cette féte de noms joyeux et
festifs et appellent les fideles, par leur double nom, a une célébration digne de ce jour de féte.

Ici, la Vierge qui Le porta recut un ange qui, non sans raison, s'adressa a elle en ces
termes : «Réjouis-toi, toi qui es comblée de grace ! Le Seigneur est avec toi» (Luc 1,28); par I, il
semble dire : la malédiction & laquelle Eve s'est soumise est enfin, grace a Toi, levée. A présent,
les bergers, vigilants et veillant toute la nuit, entendent I'ange leur proclamer : «Car voici, je vous
annonce une bonne nouvelle, une grande joie pour tout le peuple. Car aujourd'hui, dans la ville de
David, il vous est né un Sauveur, qui est le Christ, le Seigneur» (Luc 2,10-11), par qui nous
sommes sauvés et, libérés du joug de l'esclavage, élevés gratuitement (sans aucun mérite de
notre part) au rang d'enfants de Dieu.

Et I3, les femmes illustres, disciples de la rédemption du Christ, entendent le Seigneur lui-
méme les appeler : «Réjouissez-vous !» (Mt 28,9). Car, bien sir, le Christ est la source d'une telle
joie pour tous. Car, grace a lui, la mort est vaincue, et cette terrible sentence qui pesait sur nous,
comme rendue inutile, a été annulée. La malédiction Iégale a été levée, la douleur d'Eve s'est
apaisée, le pouvoir de la mort a été vaincu et la résurrection des morts, ne permettant plus a la
mort de faire rage, a véritablement commencé. Ici, grace a I'aveu de trahison (par les premiers
hommes) au paradis, la malédiction : «Tu enfanteras dans la douleur» (Gen 3,16), est
complétement annulée : car la Nativité du Christ a eu lieu dans la joie et I'allégresse.

Et 13, une autre malédiction : «Tu es poussiere, et tu retourneras a la poussiére» (Gen
3,19), est completement effacée par le fait que la Vie a clairement manifesté la résurrection des
morts. Ainsi, pour Eve, la malédiction et le chatiment étaient : «Tu enfanteras dans la douleur»; et
pour Adam, ils s'exprimaient autrement : «Tu es poussiere, et tu retourneras a la poussiere». Tous
deux étaient destinés a mener une vie misérable et misérable. Mais voici que leur Libérateur et
Rédempteur tout-puissant, par sa Nativité et sa Résurrection, est apparu dans le monde et s'est
révélé comme le véritable Rédempteur et Libérateur. Car rien ne peut surpasser la toute-puissance
de Dieu. Car : «L'Eternel fait mourir et il fait vivre; il fait descendre au séjour des morts et il en fait
remonter», comme il est écrit (I Sam 2,6). Pourtant, rien ne peut entraver sa volonté toute-
puissante. Sa main chatie I'homme pour son péché, et elle guérit aussi ce qui est brisé, a cause de
son grand amour pour I'humanité. Mais qui suis-je pour expliquer ce que nous voyons et
entendons ? Car il me manque la parole, la langue et les lévres pour exprimer dignement les
merveilles de ces fétes divines. C'est pourquoi, dans une grande confusion et une extréme
difficulté, j'emprunte un cantique chanté par les anges, et a Dieu — qui a assumé la nature

2



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

humaine, et qui est ressuscité aujourd'hui du tombeau et d'entre les morts — je chanterai a haute
voix, proclamant clairement et distinctement : «Gloire a Dieu au plus haut des cieux, et paix sur la
terre parmi les hommes qu'il agrée» (Luc 2,14). Car pour nous exalter et nous révéler comme
célestes plutdt que terrestres, il est descendu d'en haut vers nous, les indignes et les rejetés. Et de
nouveau, il nous a accordé, vaincus dans un combat invisible, la sécurité et la paix, et nous a
réconciliés avec son Pere. Et en lui-méme, en opérant notre réconciliation avec Dieu le Pére, il a
révélé qu'il est notre Paix. Et nous aussi, qui étions loin de Dieu et coupables devant Lui, Il nous a
ainsi parés de Ses vertus et restaurés, afin que nous lui devenions agréables et qu'll pose sur nous
un regard miséricordieux. Et surtout, Il nous a accordé que le mur qui nous séparait de Lui soit
abattu, afin que nous puissions contempler, «le visage découvert», la gloire de Dieu (Eph
2,14-15). Enfin, nous qui, par transgression (du commandement de Dieu au Paradis), avions été
soumis a la mort et l'avions acceptée volontairement, comme si nous avions conclu un pacte avec
elle, «car Dieu n'a pas créé la mort et, étant trés bon, il ne se réjouit pas de la destruction des
vivants» (Sag 1,13), Il nous a de nouveau appelés a la vie et nous a relevés du tombeau et de la
corruption, et nous a ordonné de dire : «Ou est ta vraie mort ? OU est ton mur, 6 séjour des
morts ?» (Osée 13,14). Car le Christ, s'abaissant a nous, les humbles, et acceptant volontairement
notre condition humaine, et, en véritable homme, s'exposant a la mort, a brisé la mort et le séjour
des morts et les a privés de leur force.

«O profondeur des richesses, de la sagesse et de la science de Dieu !» (Rom 11,33). Quelle
immense bonté ! Car avant nous, il nous a créés a partir de rien. Puis, lorsque nous avons sombré
dans la perdition par une folie et une imprudence insensées et avons été précipités dans I'abime
infernal de la mort, il nous a ressuscités. Et, ayant vaincu la mort qui nous tenait captifs, il a rendu
la vie a notre nature et, de plus, il n'a jamais cessé de l'imprégner de force spirituelle, comme
auparavant. Puisqu'il est Dieu, il dispense sans cesse des dons et des bénédictions a ceux qui ont
besoin de son aide, des dons véritablement divins et grands. C'est pourquoi je crie encore, et je
crierai toujours avec les armées célestes : «Gloire a Dieu au plus haut des cieux, et paix sur la
terre parmi les hommes qu'il agrée !» Car, en vérité, quoi de plus juste, de plus digne, et de plus
glorieux encore, peuvent dire ceux qui veulent louer et exalter le Dieu né, que : «Gloire a Dieu au
plus haut des cieux, et paix sur la terre parmi les hommes qu'il agrée !» Dieu habite sur terre, et
qui ne désire monter au ciel ? Dieu, né de la Vierge, vient parmi nous, et qui ne désire pas devenir
divin aujourd'hui ? Qui, pour se rapprocher de Lui, ne désirerait la virginité et ne se consacrerait
pas, avec joie, a l'abstinence ? Dieu se revét d'humbles et humbles langes, et qui, s'il rencontrait
une épreuve pénible et douloureuse dans sa vie, ne l'accueillerait pas a bras ouverts, afin de
participer a la Divinité ? C'est uniquement pour nous, par sa grace, que Dieu s'est revétu de la
pauvreté humaine afin de nous élever au rang de dieux. Ainsi, le psalmiste David, ancétre du
Christ, éclairé par I'esprit prophétique et informé de la bénédiction que le Christ descendrait de lui
(selon la chair), et contemplant clairement ses ceuvres divines et rayonnantes, proclama jadis sans
ambages : «Jai dit : Vous étes tous des dieux, des fils du Tres-Haut» (Ps 82,6).

Dieu est parmi nous, et nous, nous dépouillant du vieil homme et nous imitant autant que
possible, nous deviendrons divins. Le Tres-Haut s'est fait terrestre, et nous aussi, nous éleverons
les intentions de notre esprit et les désirs de notre ame, et nous nous efforcerons de nous rendre
dignes de recevoir les dons divins.

Dieu repose manifestement dans une créche, et a nous qui languissons de faim, et qui, tels
des bétes de somme, pourrions-nous dire, dépourvus de toute sagesse, il s'offre lui-méme, de son
plein gré, comme nourriture. Et lorsque cette nourriture bienfaisante, tel un festin divin, est
donnée par amour a ceux qui ne I'ont absolument pas méritée, qui ne golitera pas a sa divinité ?
Je dis : «Gloire a Dieu au plus haut des cieux, et paix sur la terre parmi les hommes qu'il agrée.»
Je me réjouis et, comme les bergers, je suis empli de joie en entendant ces paroles véritablement
divines. Je brlile d'envie de courir vers la creche qui accueillit Dieu, comme je l'ai fait vers cette
grotte céleste (ou eut lieu la Nativité du Christ), m'efforcant de toute mon ame de la pénétrer. Je
désire contempler de mes propres yeux le mystere qui s'y accomplit, et je désire imiter de toute
mon ame cet hymne angélique : «Gloire a Dieu au plus haut des cieux, et paix sur la terre parmi
les hommes qu'il agrée» — en I'honneur et la gloire du Christ nouveau-né.

Mais j'honore et je glorifie aussi les divins rois mages, et je m'émerveille plus encore de
leur voyage, qu'ils accomplirent par la grace de Dieu et guidés d'en haut, jusqu'a Bethléem céleste.
Et ils y parvinrent, sans craindre la fureur d'Hérode ni I'épée du meurtrier des enfants, ayant recu

3



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

pour leur salut une étoile qui, par sa lumiere, leur montra le chemin et leur servit de guide, si
sublime et, assurément, si céleste, pour ce méme chemin sublime et céleste. Oh, je voudrais étre
leur compagnon et, pour ma part, apporter des offrandes au Dieu né et bien qu’ll n‘exige plus
d’or, d'encens ni de myrrhe de ceux qui Lui sont dévoués (car, comme pour toutes les choses
nécessaires a la vie, Il a Lui-méme, en tant que Créateur et Seigneur de tout, plus coutume de
donner a ceux qui sont dans le besoin que d'exiger de quiconque),? au lieu d’or, Il exige de nous la
sincérité (la pureté) de la foi. Au lieu de myrrhe, Il insiste sur la perfection immaculée de I'ame et
du corps : d'une part, la pureté dans la confession des dogmes d‘autre part, une compréhension
orthodoxe des objets de la foi. Au lieu d'encens, Il exige de nous le parfum des bonnes actions.
Non pour qu’ll s’en enrichisse, mais pour qu’ll nous enrichisse. Car existe-t-il quelque chose de si
exalté et de si céleste, ou une bénédiction si remarquable, dont le trésor, la source et la
profondeur incommensurable ne soient connus que de Dieu ? Et non seulement Il est leur origine
et leur cause, mais Il est aussi le magnanime et le généreux — s'il y a des nécessiteux — celui qui
leur donne. Que les mages et les bergers divins se rendent a Bethléem, qui a accueilli Dieu, et
qu'ils aient I'étoile pour compagne et guide sur leur chemin, et qu'ils voient de leurs propres yeux
ce miracle extraordinaire, et, a sa vue, qu'ils soient émerveillés et qu'ils offrent joyeusement des
présents dignes des mages, et qu'ils reprennent la doxologie angélique, disant : «Gloire a Dieu au
plus haut des cieux, et paix sur la terre parmi les hommes qu'il agrée.» Qu'ils n'aient aucune
crainte; qu'ils n'éprouvent aucune appréhension; qu'ils ne soient pas alarmés par la fureur
d'Hérode ou par tout autre danger qu'ils pourraient rencontrer en chemin; Mais qu'ils ne
s'occupent que de réflexions divines, et qu'ils contemplent, le regard fixé sur I'Enfant, emmailloté
et couché dans une creche divine, I'Enfant qui est le Gardien de tous les enfants, Dieu et Seigneur,
véritablement incompréhensible; et pourtant, pour nous qui sommes charnels et totalement
incapables de contempler Sa pure et dévoilée Divinité, Il s'est couvert du voile de la chair et du
corps humains. Nous, cependant, a cause de nos innombrables péchés et de nos graves erreurs
(ou fautes), devenus indignes de contempler ces choses, nous sommes exclus de ce lieu et de
cette présence, mais, contraints et inaptes, nous sommes forcés de rester chez nous. Certes, non
liés par des liens matériels, mais possédés et enchainés par la crainte des Sarrasins, et agités par
le chagrin, comme par une tempéte, un chagrin bien mérité pour notre malheureuse situation,
indigne des bénédictions qui nous étaient destinées dans une autre condition. Car si notre
situation malheureuse était digne de ces bénédictions, alors, bien sir, nous aussi, qui sommes pres
de ces lieux (car nous ne les contemplons pas de loin),3 avec les bergers nous formerions des
cheeurs, et avec les Rois mages nous apporterions des présents a Dieu, et avec les anges nous
chanterions ce chant : «Gloire a Dieu au plus haut des cieux, et paix sur la terre parmi les hommes
qu'il agrée.»

Certes, il nous est permis de répéter ces chants et de profiter librement de ce lieu (c'est-a-
dire les lieux saints de Jérusalem) mais il nous est formellement interdit de voir la créche elle-
méme ou cette grotte céleste et élevée, car nous sommes indignes de les contempler. En effet,
nous imitons a présent le chef de I'humanité et notre ancétre, Adam, qui fut cruellement privé
d’'une demeure au paradis. Car, a cause des péchés et des chutes que nous commettons sans
cesse avec une disposition mauvaise et perverse, nous endurons les mémes épreuves qu'il a
endurées, et l'on pourrait méme dire des épreuves plus difficiles encore. Car de méme que Iui,
privé des délices du paradis et devenu exilé, chassé de la par la sentence la plus sévere et
irrévocable de Dieu, avait néanmoins le jardin d'Eden devant ses yeux (car il demeurait en face)’,
bien qu'il ne plt y retourner (car Dieu, de méme qu'll avait établi une épée flamboyante et
tournoyante qui interdisait I'entrée de ce lieu, et qu'll l'avait privé lui-méme — a cause du péché de
trahison qu'il avait commis — de ce bien si désiré, Il avait aussi décidé qu'il I'aurait devant ses
yeux)®; de méme nous souffrons aujourd'hui de la méme chose : car, bien que la ville de Bethléem,
qui a accueilli Dieu, soit prés de nous, il ne nous est pas permis d'y aller, non pas parce que nous
voyons cette épée flamboyante et tournoyante qui interdisait I'entrée du paradis, mais parce que
nous craignons |'épée féroce, véritablement barbare et pleine de cruauté des Sarrasins. Car cette
épée redoutable, qui lance des éclairs et exhale meurtre et menace, nous rend inaccessible cette
vision bénie et nous contraint a demeurer chez nous, sans progrés. Mais que le poignard
d'Agarene lance a présent des éclairs, comme I'épée qui gardait jadis les portes du paradis;
néanmoins, si nous le désirons — c'est-a-dire si, convertis, nous cherchons, par la diligence dans
nos actes et par une bonne disposition spirituelle, comme auparavant, Dieu, né pour nous

4



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

(aujourd'hui incarné), alors cette épée elle aussi sera bientot retirée et ne nous entravera plus. Si,
dis-je, nous, par la repentance, éteignons la flamme du péché et révérons Dieu, le trés-haut, le
trés-bon, né pour nous et a notre image, et cessons de faire ce qui lui est odieux, alors il cessera
aisément d'étre en colére contre nous. Mais comment osons-nous nous présenter devant Dieu,
nous qui n'avons rien a lui offrir en dons : ni fécondité d'ame ni chasteté de corps ? Comment se
fait-il que nous n'ayons pas peur de nous approcher de Lui, alors que nous sommes totalement
dépourvus du parfum des ceuvres qui Lui sont agréables et acceptables ? Surtout lorsque nous
ignorons combien l'odeur des mauvaises actions Lui est insupportable ? Je crains, et je tremble,
que, tout en paraissant posséder la foi orthodoxe, nous ne soyons pas a la hauteur des ceuvres
qu'elle exige de nous. De sorte que si nous ne possédons que cette foi seule — c'est-a-dire sans
ceuvres droites et dépourvus des bonnes ceuvres qui l'accompagnent — nous soyons conduits a
périr. Car si une foi zélée, privée des ceuvres qui dégagent une agréable odeur, est morte, comme
le dit Jacques, le frere du Seigneur, qui fut jadis le Pasteur de ce troupeau (Jac 2,17), comment
pouvons-nous rester sur le droit chemin si nous ne prenons pas la peine d'orner notre foi
d'ceuvres, comme si elles étaient inutiles ? Et si nous ne revétons pas nos ames des ailes
puissantes des ceuvres de miséricorde ? C'est pourquoi, mes trés chers freres, je vous en prie,
unissons les bonnes ceuvres a la foi, de peur que, par l'absence des ceuvres qui doivent y étre
présentes, nous ne l'affaiblissions (n’en amoindrissions pas la signification). Qu'il en soit ainsi : de
méme que, grace a la foi, nous devenons forts et puissants (car, protégés et préservés par la grace
du Christ, nous ne l'avons en aucune fagon ébranlée), de méme fortifions-la par les bonnes
ceuvres. Et le Christ lui-méme, qui se réjouit grandement de nos bonnes ceuvres, trouvera en
notre foi unie a nos ceuvres un grand réconfort, et nous obtiendrons sa miséricorde infinie envers
nous. Car lui-méme, en tant que législateur, a clairement proclamé ces commandements : «Ce ne
sont pas tous ceux qui me disent : “Seigneur, Seigneur”, qui entreront dans le royaume des cieux,
mais celui qui fait la volonté de mon Pere qui est dans les cieux» (Mt 7,21). Et encore : «Si vous
m‘aimez, gardez mes commandements» (Jn 14,15). Et aussi : «Vous étes mes amis si vous faites
ce que je vous commande» (Jn 15,14). Ainsi, si nous suivons sa volonté paternelle et restons
fideles a la vraie foi orthodoxe, nous retirerons sans effort I'épée ismaélite et détournerons le
poignard sarrasin; nous briserons le siege des Agaréniens et bientot nous reverrons Bethléem,
contemplerons ses lieux saints et verrons de nos yeux spirituels le Christ, auteur de ces ceuvres
remarquables; et d’une voix forte, nous chanterons avec les anges cette doxologie : «Gloire a Dieu
au plus haut des cieux, et paix sur la terre parmi les hommes qu'il agrée», manifestant ainsi une
action particulierement agréable au Christ. Car il favorise grandement ce qui est destiné a faire
progresser et a accomplir I'ceuvre de notre salut.

Et Lui, bien qu'll soit le Verbe de Dieu et né de toute éternité du Pere éternel, a-t-Il
demeuré pour nous dans le sein immaculé de la Vierge Marie ? Et a-t-Il recu en Elle et d'Elle la
chair véritable ? Oui, Il a recu d'Elle une chair, non créée et non existante auparavant, a laquelle I
a été uni par des liens indissolubles; mais (Il a recu une chair) qui a recu son existence en méme
temps que Lui et qui était contenue dans le Verbe lui-méme. Car son existence et sa formation ont
été intimement liées a sa composition et se sont produites simultanément. Le Verbe de Dieu,
hypostatiquement, a aussi uni a Lui cette chair, dotée de l'esprit de vie rationnelle, comme
I'enseigne cette Lumiére lumineuse, Léon, et comme l'affirme avec la plus grande clarté et
conformément a la vraie piété et a la vraie foi, le trés sage Cyrille, ce grand prédicateur de
I'enseignement céleste. Car le Christ, pour notre salut, s'étant fait semblable a nous en toutes
choses et devenu semblable a nous, a I'exception de sa conception (car il n'eut besoin d'aucune
assistance humaine pour naitre),1! regut et fut embrassé par le sein de la Vierge, et, selon la
coutume des hommes, par sa miséricorde, il daigna venir au monde; et par le jugement et le signe
les plus manifestes de sa toute-puissante divinité, il préserva la Vierge dont il était né entiere et
immaculée, et néanmoins se révéla ouvertement comme la Mére de Dieu. Mais la Vierge elle-
méme, pour sa part, apporta un témoignage clair de son ineffable divinité, a savoir : elle apporta
la preuve au monde entier qu'il est vrai Dieu et vrai Fils de Dieu, de méme essence et de méme
nature que le Pére, bien que, du point de vue de ceux qu'il croisait, il nous apparaisse comme un
homme seulement. Le Fils, il faut le dire ici, resplendit de ses deux natures : I'une divine, l'autre
humaine; et pourtant il est indivisible. Car le seul Christ et le seul Fils demeurent, sans
changement, sans confusion, sans division, sans séparation. Et étant riche et absolu par son
regne, ne s'est-il pas revétu de notre pauvreté afin de nous revétir, nous les pauvres, par son aide,

5



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

de l'immortalité ? Et étant incréé, ou plutot, Créateur et Faiseur de toute la création, n'a-t-il pas
voulu étre compté parmi les créatures afin de nous faire participer a sa nature incréée ? Et étant
totalement exempt de toute matiere, de toute corporéité, de toute matérialité, n'a-t-il donc pas
voulu devenir chair et corps afin de nous rendre supérieurs a ces corps et a cette chair corruptibles
et périssables, de revétir notre corps d'incorruptibilité et de doter notre chair de I'immortalité ? Et
étant au-dela de toute limite dans sa divinité, n'a-t-il pas pris chair, limitée par sa faiblesse, afin de
nous ouvrir |'entrée de son royaume infini ? Et étant exempt de tout péché, saint et irréprochable
en toutes choses, «car il ne commit point de péché, et il ne se trouva point de fraude dans sa
bouche» (Is 53,9), n'est-ce pas pour nous qu'il fut compté parmi les pécheurs, et n'est-ce pas pour
nous qu'il naquit dans une chair semblable a celle du péché ? «Car le Pére, pour nous, a fait péché
celui qui n'a point connu le péché, et en qui le péché ne pouvait subsister> (II Cor 5,21), afin que
par sa chair, incapable de tout péché, il puisse effacer la condamnation du péché et nous racheter,
nous pécheurs, de la souillure acquise par le péché. Et étant le Fils, le Seigneur libre et véritable,
n'a-t-il pas accepté d'étre compté parmi les esclaves, afin de nous orner (ou de nous accorder) du
don de la liberté et de nous présenter a Dieu le Pére comme ses fils ? Car c’est par Lui que nous
avons acquis le droit d'étre appelés et d'étre fils du Treés-Haut. Toutefois, nous avons recu ce don
d’adoption non pas en acquérant une nature divine, mais en devenant, par grace, enfants de Dieu.
Et étant éternel, impassible et immortel, ne s’est-Il pas revétu de notre chair souffrante et mortelle
afin de nous libérer de la destruction et de toute souffrance nécessaire, des liens de la mort et des
multiples chaines qui nous entravaient, pour nous affranchir et nous restaurer ? Et n‘a-t-Il pas
accordé tout cela, 'accomplissant divinement ? Assurément. Car Dieu ne peut manquer d'atteindre
son but. Comment pourrait-on imaginer que Dieu laisserait son désir inassouvi ? Ou trouverait-on
quelqu’un qui, en luttant avec acharnement contre sa volonté toute-puissante et efficace, puisse
s‘opposer a sa propre volonté ? Fréres et sceurs, nous célébrons aujourd’hui ce grand Dieu, mais
avec une grande tristesse : car le lieu ou Dieu, le Verbe et le Seigneur, est apparu lors de son
ineffable Nativité est proche de nous, et pourtant nous ne pouvons nous y rendre.

Bien s(r, ce qui est arrivé au divin Moise nous est arrivé aussi. Car lui, parvenu au sommet
d'une haute montagne, contempla de ses propres yeux la Terre promise et désira ardemment y
entrer mais, n'ayant pas béni Dieu avant de faire jaillir un fleuve du rocher de son baton, il lui fut
interdit d'y pénétrer. Et lui, ainsi privé de la terre tant désirée et accablé de chagrin, s'en alla vers
Dieu. Et nous qui souffrons (ou vivons) une épreuve semblable, que devons-nous faire ? Car, bien
que nous éprouvions de la joie face aux dons célestes, que nous nous réjouissions pieusement de
la féte et que nous semblions y puiser une joie incessante, nous sommes aussi affligés et quelque
peu inquiets de ne pouvoir contempler de pres le lieu méme, ni y célébrer une féte, la ou la vraie
Lumiéere a brillé, la ou la vraie Vie a fleuri, la ou, enfin, la Source de tous les peuples et de toutes
les graces (miséricordes), apparue sous une forme accessible a notre vue, illumine, restaure et
comble de joie céleste tous ceux qui se tournent vers Lui avec foi et piété; et Il leur accorde des
richesses si inépuisables qu’elles ne diminuent jamais; et Il fait en sorte que, non sans joie et
allégresse, ils chantent avec les Anges, les bergers et les Mages : «Gloire a Dieu au plus haut des
cieux, et paix sur la terre parmi les hommes qu'il aime.» Nous sommes devenus si misérablement
semblables a notre ancétre Adam, et non moins semblables au divin Moise. Mais nous imitons
aussi le destin de notre pére David, et ce, d'une maniere particulierement précise : car, pourrait-on
dire, nous traversons actuellement les mémes difficultés et les mémes obstacles qu'il a jadis
endurés. David, choisi par Dieu pour régner, assiégé de toutes parts par I'armée philistine, souffrait
alors d'une soif spirituelle — comme, pourrait-on dire, nous en souffrons aujourd'hui — assoiffé et
aspirant a l'eau salvatrice de la citerne de Bethléem, qu'il désirait ardemment boire. L'eau a
laquelle il aspirait mystiquement était vivante, et par la puissance divine, elle vivifiait tous ceux qui
en buvaient. «Si tu avais su, dit le Christ, Source de vie intarissable, a la Samaritaine, qui est celui
qui te dit : “Donne-moi a boire”, tu lui aurais demandé, et il t'aurait donné de l'eau vive...
Quiconque boit de cette eau aura encore soif; mais celui qui boira de I'eau que je lui donnerai
n‘aura plus jamais soif. L'eau que je lui donnerai deviendra en lui une source d’eau jaillissant pour
la vie éternelle» (IJn 4,10-14). Cette source sacrée (a Bethléem) préfigurait la Vierge Marie, qui
devait concevoir et enfanter Dieu. Car ce qui se déroulait alors était une prophétie du Christ et une
image de Lui, qui est I'Eau Vive se répandant pour tous, et de la Source mystérieuse et spirituelle
qui, ayant recu en son sein cette Eau intarissable, a donné naissance a ce monde — c'est-a-dire
une prophétie de la Vierge Immaculée. Le roi David désirait ardemment voir cette source et cette

6



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

piscine, et s'efforcait de les contempler a la fois spirituellement et physiquement : d'abord en tant
que prophéte inspiré par I'Esprit, puis en tant qu'homme d'une droiture parfaite. Tourmenté par ce
désir profond, il s'écria : «Qui me donnera a boire de I'eau de la citerne qui est a la porte de
Bethléem ?» (II Sam 23,15). Il est frappant de constater combien nous ressemblons aujourd'hui a
ceux qui, jadis, aspiraient a voir le Christ, spirituellement et physiquement. Le Seigneur Christ,
I'Eau vive, a fait allusion a ce désir des anciens lorsqu'il a proclamé : «Beaucoup de prophétes et
de femmes justes ont désiré voir ce que vous voyez, et ne l'ont pas vu; entendre ce que vous
entendez, et ne l'ont pas entendu» (Mt 13,17). Cela se rapporte également a ce que l'ap6tre
Pierre écrit a ce sujet, s'adressant a ceux qui croient en Christ le Sauveur : «Vous l'aimez sans
I'avoir vu, dit-il et en lui, bien que vous ne le voyiez pas encore, vous croyez et vous vous
réjouissez d’une joie ineffable et glorieuse, car vous obtenez le salut de vos ames, qui est le but de
votre foi. C'est lui que les prophetes ont recherché et mis a I'épreuve, et qui ont prophétisé sur
votre grace, cherchant comment et quand I'Esprit de Christ se manifestait en eux, rendant
témoignage d'abord des souffrances de Christ et de la gloire qui les suit. Il leur a été révélé que
ces choses ne vous ont pas €té annoncées a eux-mémes, mais a vous, par ceux qui vous ont
préché I'Evangile par le saint Esprit envoyé du ciel, dans lequel les anges désirent contempler.» (I
Pi 1,8-12). Si les justes, les prophetes et les anges ont désiré et désirent encore voir la Nativité du
Christ et le lieu de sa naissance bien-aimée, comment s'étonner que nous, les exclus et les plus
humbles d'entre nous, qui partageons la méme foi et la méme piété, la foi orthodoxe que nous
avons héritée, le désirions ardemment ? Mais qu'est-ce qui a empéché le divin David, natif de
Bethléem, y étant né et ayant ceuvré pour cette ville sainte, de se trouver privé de l'eau de la
piscine de Bethléem, qu'il convoitait tant et pour laquelle il souffrait tant ? — La méme raison,
assurément, qu'aujourd'hui : parce que, comme nous, par crainte de ses ennemis, il fut privé de la
possibilité d'atteindre la sainte Bethléem et d'y puiser I'eau tant désirée. Quoi de plus pénible pour
un homme que d'avoir sous les yeux le bien désiré et d'étre en méme temps privé de la possibilité
d'en jouir ? Car en ces jours-la, comme aujourd'hui, Bethléem était assiégée par une bande de
Philistins, ce qui I'empéchait d'approcher la sainte Bethléem, de méme que cela nous empéche,
nous qui, dans notre situation malheureuse (a I'origine, dans cette tempéte), sommes comparés a
David, c'est-a-dire privés de ce bien si précieux et si désiré (car, en Vvérité, il n'y a rien de plus
heureux, de plus honorable et de plus délicieux pour nous).

Or, voici que lui, désirant boire I'eau de la piscine de Bethléem, ne put, a cause de la bande
de Philistins qui assiégeaient alors Bethléem, qui était toujours I'objet des plus grandes louanges,
atteindre cette ville sainte. Néanmoins, il regut l'eau qu'il désirait, s'il désirait boire de I'eau
matérielle (et non spirituelle) de cette source. Trois de ses plus fideles gardes du corps et de ses
plus braves guerriers, ayant appris le désir du roi et I'ayant entendu dire, non sans raison, «Qui me
donnera a boire de I'eau de la source qui est a la porte de Bethléem ?» — croyant qu'il était pris
d'une soif physique intense —, préts a mourir pour lui, prirent le risque évident de perdre la vie,
désirant ainsi prouver au roi la force de leur esprit et leur vaillance invincible, ainsi que leur
dévouement exceptionnel et admirable, et manifestant leur zéle et leur amour inébranlables pour
ses paroles bienfaisantes. Si, véritablement, «il n’y a pas de plus grand amour que de donner sa
vie pour ses amis», dit le Sauveur (Jn 15,13), alors I'Ecriture rapporte : «Les trois puissantes
armées étrangéres se séparérent et puisérent de I'eau dans le fossé de Bethléem, qui était a la
porte ils en prirent et allerent trouver David» (II Sam 23,16). Considérons maintenant la piété de
David et la vertu supréme qu'il possédait : la prudence. Car, comme le raconte I'histoire des rois, il
ne voulut pas boire I'eau qu’on lui apportait, mais la répandit en sacrifice au Seigneur, disant : «Aie
pitié de moi, Seigneur, afin que je fasse cela : boirais-je le sang de ceux qui meurent ?» (II Sam
23,17).

Ainsi, cet homme, inspiré par une force supérieure, refusa de boire I'eau. Pourquoi ce
refus ? Parce que, éclairé par une lumiére prophétique, il pressentait que les Juifs refuseraient de
croire en cette Eau Vive et dispensatrice, qui jaillirait de Bethléem, de la source de la Vierge, et
viendrait au monde — c'est-a-dire le Christ. Ainsi, en voyant trés saint, il symbolisait par cet acte la
perfidie des Juifs. C'est pourquoi, je le répete, cet homme divin refusa de puiser I'eau qu'on lui
offrait, car ce faisant, il préfigurait les Juifs, fous et criminels, qui ne croiraient certainement pas —
a leur propre perte — a la prédication du Christ. Et lui, bien s(r, I'avait prédit. Mais nous qui
acceptons avec gratitude le Christ Sauveur, revétus de la foi orthodoxe, nous détournant de
l'incroyance condamnable des Juifs et profondément dégolités par leur mensonge et leur folie

7



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

abjecte, désirons ardemment venir a Bethléem, et contempler d'un regard spirituel la source
divine, «qui se trouve a la porte», symbolisant mystérieusement la Vierge Marie (car elle a
répandu I'«Eau Vive», source de vie pour le monde), et tourner notre regard vers le Salut révélé
en elle, c'est-a-dire vers le Christ, qui aujourd'hui a pris naissance d'elle (car il est notre Salut,
notre Vie et notre Rédemption). Or, il nous est impossible d'y parvenir. Nous sommes, en effet,
saisis d'un désir ardent et tourmentés par la soif, tout comme le roi David I'était jadis. Et pourtant,
comme cela est également relaté au sujet de David, nous sommes totalement privés de la
possibilité — par crainte des Sarrasins — non seulement de boire cette eau, mais méme d'en
contempler la vue. Car I'armée des Agarites, ces méchants, a l'instar des Philistins d'autrefois, tient
et assiege Bethléem, la brillante, et n'en permet en aucun cas l'accés. Car quiconque oserait
s'approcher de cette Bethléem si divine et si désirable s'exposerait a la mort et a la destruction.
C'est pourquoi, derriére les portes closes de cette ville (Jérusalem), et demeurant dans ce temple
divin de la Mére de Dieu, nous célébrons solennellement ce jour de féte de I'année, et nous le
faisons non sans tristesse : c'est pourquoi je vous exhorte, bien-aimés en Christ notre Dieu, je
vous demande et vous implore...



