Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

EXTRAIT D'UN SERMON SUR L€ DIVIN SINCREMENT

Breve présentation de saint Sophrone, patriarche de Jérusalem, et extrait de son sermon
présenté ici en traduction.

Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem a partir de 633 et décédé peu apres la prise de
Jérusalem par les Sarrasins en 636, a laissé une mémoire bénie pour ses actes de bravoure en
défense de l'orthodoxie contre les monolithes, auxquels il s'est activement opposé avant et apres
son accession au patrlarche de Jérusalem. L'histoire de I'Eglise conserve également le souvenir de
ses écrits qui, jusqu'au commentaire de Photius, tem0|gnent d'une profonde piété. Le lecteur y
trouvera une connaissance approfondie et une exposition précise des dogmes de la foi. L'Eglise,
qui a canonisé saint Sophrone comme I'un des patriarches de Jérusalem, a rendu ses actes pour
I'orthodoxie particulierement vénérables et ses écrits précieux pour chaque chrétien orthodoxe.
L'extrait du sermon de saint Sophrone, présenté ici est d'autant plus précieux qu'il a été découvert
récemment, de maniere tout a fait fortuite et inattendue : I'existence méme de ce sermon était
jusqu'alors inconnue. Il a été trouvé dans I'un des codex du Vatican et figure dans I'édition de mai
1840 du «Specilegium Romanum», tome 4, d'oli nous I'avons tiré pour la traduction. A la lecture
de cet extrait, riche en réflexions profondes et édifiantes sur le rite du culte orthodoxe, on ne peut
s'empécher de regretter que le sermon complet du saint patriarche n'ait pas été conservé et que
I'extrait lui-méme contienne des omissions, des erreurs grammaticales et plusieurs insertions qui
rendent parfois difficile pour le traducteur la compréhension du sens véritable du passage traduit.
Mais soyons également reconnaissants de ce que nous a permis de découvrir grace a ce précieux
sermon du saint pére, dont le témoignage et les commentaires sur le rite du culte orthodoxe sont
doublement précieux : par leur ancienneté et par leur valeur intrinséque. Le sermon, dont un
extrait est proposé ici, porte la légende suivante dans I'édition de mai : «Sermon présentant un
apercu général de I'histoire de I'Eglise et une explication détaillée de tout ce qui se déroule lors du
rite divin.» Cette légende correspond globalement au contenu du sermon, d'apres I'extrait, si I'on
entend par «histoire de I'Eglise» I'histoire de I'Eglise, des offices, des rituels, etc., et par «essai» la
bréve note introductive sur la composition et I'organisation originelles du cuIte chrétien. Il est
toutefois peu probable que cette Iégende n'ait pas été ajoutée au sermon aprés saint Sophrone
par un collecteur ou un copiste de ses écrits.



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

Aprés la venue du Consolateur, conformément a la promesse et a la parole de notre
Seigneur et Sauveur Jésus Christ : «Quand le Consolateur sera venu, celui que je vous enverrai de
la part du Pere, il vous enseignera, il se souviendra de tout ce que je vous ai dit, et il vous
annoncera tout le reste, que vous ne pouvez ni entendre ni supporter maintenant» (Jn 16,13-14;
14,26), les apOtres recurent le rang de grand prétre, instruits par le saint Esprit qui descendit sur
eux sous la forme de langues de feu et les ordonna évéques pour chacune des nations dont il leur
enseigna la langue. Ils composérent les prieres des sacrements du rite divin, tenant compte du
zéle du peuple, des temps de persécution et de la perfidie des persécuteurs. Et bien que leurs
prieres et leurs offrandes different naturellement, l'ordre des sacrements demeurat toujours le
méme que celui donné par notre Seigneur Jésus Christ. Apres les Apbtres, messagers de Dieu,
certains peres de I'Eglise composerent des prieres, des offrandes et I'ordre complet des offices
sacrés, tels que le glorieux et saint Epiphane, le grand Basile et le divin Jean Chrysostome. Bien
que chacun écrivit pour lui-méme, tous puiserent a la source vivifiante du Consolateur les mémes
institutions, que I'Eglise orthodoxe accepta comme si le Christ lui-méme les avait prononcées et
mises en ceuvre. Aujourd'hui, plus que toute autre, la liturgie du grand Basile et de Jean
Chrysostome est en usage, ainsi que la liturgie des dons présanctifiés, que certains disent dédiée a
Jacques, appelé le frere du Seigneur, d'autres a Pierre, et d'autres encore a une autre figure.!

Puisqu'il vous faut aborder le déroulement des offices divins, il convient d'abord d'expliquer
ce qu'est une église et la symbolique de I'agencement du demi-cercle, de I'autel, de la vo(te, etc.
L'église est ainsi nommée car les orthodoxes s'y rassemblent et y sont convoqués; elle est
également appelée réceptacle car elle abrite les miracles de Dieu. Le demi-cercle correspond a la
grotte de Bethléem et a la grotte ou le Sauveur fut enseveli. Le co-trone est une image du trone
du Seigneur, sur lequel Il siégea aprés avoir conquis le monde et étre monté au ciel; il est appelé
co-trone, et non trone, car le Fils siege aupres du Pere. Les autres sieges du co-tréne symbolisent
I'nonneur que les justes recevront apres la résurrection, conformément aux paroles de I'Ecriture :
«J'ai dit : “Vous étes des dieux”» (Ps 82,6). Les prétres siegent sur le co-tréne, symbolisant ceux
qui ont été crucifiés avec le Christ, avec leurs passions et leurs désirs, tandis que les diacres se
tiennent devant eux, tels des anges. La sainte table représente le saint Sépulcre ou le Christ fut
enseveli, et I'autel symbolise le lieu de sa crucifixion, raison pour laquelle I'agneau y est sacrifié. Le
ciboire (kiBwpiov) représente I'arche de Noé; «kiB» signifiant arche et «wpiov», sa structure. Les
piliers du ciboire sont disposés a I'image des quatre étres vivants vus par le Prophéte. L'autel est
appelé (le trone) en correspondance avec l'autel céleste et spirituel : les prétres terrestres y
représentent les rangs spirituels et immatériels, et doivent donc étre comme un feu ardent; ou
encore, en correspondance avec le lieu saint de la mort du Christ, ou, endormi, il s'offrit en
sacrifice a Dieu le Pére. La vo(ite au-dessus de I'autel est une image du ciel premier; et le plafond
au-dessus du reste de I'église symbolise le ciel visible, avec des bougies allumées en dessous, au
lieu d'étoiles. L'autel est disposé a l'image de l'autel céleste : de méme que les anges de Dieu y
servent, de méme, sur le saint autel, des prétres terrestres sont toujours établis pour servir le
Seigneur. C'est pourquoi le prétre doit étre, tel un feu ardent, pur et exempt de toute impureté et
de tout vice. Les prétres sont comparés aux archanges : car, de méme que les Séraphins prirent le
charbon et le donnérent a Isaie, de méme les prétres prennent le pain, c'est-a-dire le corps du
Seigneur, et l'offrent au peuple. Que nul ne pense que les offrandes saintes soient des images du
corps et du sang du Christ, mais que chacun croie que le pain et le vin offerts sont changés en
corps et en sang du Christ. Autrement, I'autel représente la salle du trone et symbolise le second
Avenement, car celui qui siégera alors sur le trone jugera les vivants et les morts.

Le cosmos correspond au cosmos sacré de I'Ancien Testament, représentant l'image du
Christ crucifié orné d'une croix ; parfois, le cosmos est agencé a l'image d'un rideau. Les barres
représentent la cléture du tombeau; elles sont en cuivre, afin que nul ne puisse y pénétrer sans
précaution. Elles indiquent également le lieu de priere, signifiant que I'espace extérieur est
accessible au peuple, tandis qu'a l'intérieur se trouve le Saint des Saints, accessible uniquement
aux prétres. La solea représente le fleuve de feu séparant les pécheurs des justes, conformément
aux paroles de Paul : «Le feu éprouvera les ceuvres de chacun» (I Cor 3,13). La chaire symbolise
la pierre sur laquelle I'ange, apres l'avoir roulée, s'assit prés de la porte du tombeau lorsqu'il

1 généralement a saint Grégoire le Grand pape de Rome (le dialogue)
2



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

annonca la résurrection aux femmes porteuses de myrrhe. Les marches de la chaire symbolisent
I'échelle de Jacob. La section réservée aux femmes est agencée de telle sorte que les épouses
soient séparées de leurs maris, tout comme les femmes porteuses de myrrhe ne sont pas entrées
dans le tombeau avec Joseph et Nicodeme, mais sont restées a I'écart.

La cloche (simandre) symbolise les trompettes angéliques que les anges feront sonner au
dernier jour, et par leur son, ils réveilleront toutes les nations. L'inditia représente le sein de la
Mere de Dieu; l'iliton, le linceul dans lequel (le Seigneur) fut déposé dans le tombeau.

Le disque, dans sa forme réduite, représente un nuage; le calice, la coupe dont (le Christ)
dit : «Buvez, vous tous.» La cuillere rappelle les paroles du prophéte Isaie : «L'un des Séraphins
m'a été envoyé» (Is 6,6), et symbolise aussi la Vierge, lorsqu'elle éleve le pain céleste. La petite
étoile, comme les quatre étres vivants, recouvre le charbon céleste; elle est également disposée de
maniere a empécher les particules d'adhérer au couvercle du disque. La nappe sert également a
empécher toute impureté de tomber dans le saint calice. La lampe et les bougies symbolisent la
lumiere éternelle et la lumiere dont rayonnent les justes. Le dimanche est ainsi nommé car c'est le
jour de la résurrection du Christ, et son nom signifie «guérison du Seigneur», puisque c'est ce
jour-la que le Seigneur guérit Adam de sa maladie. Nous ne nous agenouillons pas ce jour-la,
signe que le mystere de la foi a été restauré par la résurrection du Christ. Nous ne nous
agenouillons qu'a la semaine de la Pentecote, car elle compte sept fois sept jours apres Paques :
sept fois sept font quarante-neuf, et le dimanche est le cinquanti€me jour, symbole du monde a
venir. Nous prions face a I'est pour d'autres raisons, mais surtout parce que nous espérons go(ter
aux bienfaits du paradis qui se trouvent a I'est. Le grand prétre est I'image du Seigneur : de méme
que le Seigneur envoie des anges, I'évéque envoie des prétres. L'évéque est vétu de robes
blanches a l'image des puissances supérieures, c'est-a-dire du Seigneur, comme le dit Jean
(Marc) : «Ses vétements étaient comme la neige» (Mc 9,3). Il porte un omophorion a trois pans
car il sert la Trinité. La coupe circulaire des cheveux du prétre symbolise la couronne d'épines, et la
double couronne formée par ces cheveux représente la téte honorable du chef des apétres, que
les incrédules ont rasée par dérision et que le Christ a bénie; car le sommet des douze pierres est
I'apotre Pierre. La couleur flamboyante des vétements sacerdotaux du prétre correspond aux
paroles du Prophéte : «II fait de ses anges des esprits» (Ps 104,4), et encore : «Qui est celui qui
est venu d'Edom ?» (Is 63,1), qui signifie écarlate; ce terme est également employé car le Christ
portait une robe écarlate durant sa Passion. Les prétres, a I'image des séraphins, se couvrent de
leurs vétements comme d'ailes, et, les ailes de leur bouche, chantent un cantique (a Dieu) et
recoivent le charbon spirituel — le Christ — gqu'ils élevent dans le sanctuaire, le tenant dans leurs
mains, comme dans les pinces (des séraphins).

Et les diacres, représentant les armées angéliques avec les ailes Iégéres de leurs ornements
de lin, tels des esprits serviteurs envoyés pour exercer un ministere, entourent (I'église). Le
sticharion est ainsi nommé car la grace de Dieu y demeure et représente la chair du Christ, étant
blanche, comme la chair humaine. II comporte également des fentes sous les manches pour
symboliser le coté (du Christ) percé par une lance. Les doublures des manches symbolisent les
liens qui ont entravé les mains du Christ et avec lesquels il fut conduit a Anne et Caiphe : car ils ne
I'ont pas lié par derriére, mais par devant. L'épaulette du sticharion fait office de ceinture. Le prétre
est ainsi ceint pour signifier qu'il est ceint dans la vie spirituelle et que son esprit est concentré. Le
phelon est une tunique sans couture, tissée de la grace du saint Esprit, et symbolise en méme
temps la chlamyde écarlate. L'enchiron (un mouchoir) est une lentille. Si le sticharion et le phelon
sont de couleur flamboyante, cela est conforme aux paroles de I'Ecriture : «Pourquoi tes
vétements sont-ils écarlates ?» (Is 63,2). Si elles sont blanches, elles évoquent la Transfiguration
(du Seigneur) et I'apparition de I'ange aux femmes vétu de blanc, symbolisant par cette blancheur
la lumiere de la résurrection. L'omophorion (ou épitrachelion) correspond a la robe d'Aaron, portée
par les grands prétres sous la Loi, et ornée d'un petit sudari sur le c6té gauche.

La coupe de cheveux d'un diacre a la méme signification que celle d'un prétre : la couronne
d'épines fut posée sur la téte du Sauveur. Son sticharion est blanc, comme celui de I'Ange; I'orarion
représente les ailes angéliques et descend jusqu'aux pieds pour reposer sur |'épaule gauche,
symbolisant les deux Testaments, le Nouveau a I'avant et I'Ancien a l'arriere. Par conséquent, si le
diacre, lors de la communion, ne fait pas le lien entre I'Ancien et le Nouveau Testament, il ne
communie pas. Les mouchoirs, que portent les diacres, sont les maitres de la chair des apotres. —
Ayant ainsi examiné tout cela, parlons maintenant du corps sacrifié par les prétres. Notre Seigneur

3



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

Jésus Christ, offert quotidiennement en sacrifice pour la vie et le salut du monde, est, comme il fut
crucifié sur le lieu de I'exécution, immolé par le prétre lors de I'offrande sainte; il est consumé par
la lance, afin que nous n’oubliions pas ses cotes tres pures, transpercées par la lance lors de la
sainte Passion sur la croix, d’ou jaillirent aussitot le sang et I'eau que le prétre offre en sacrifice
pour le peuple, pour l'incorruptibilité et le renouveau du monde entier.

Ce dont nous parlons maintenant est appelé par de nombreux noms, a savoir, bénédiction,
offrande, prémices, pain : bénédiction, comme I'anéantissement de la malédiction du premier-né.

Et concernant notre service, il est dit : «Voici, on m‘offre de I'encens sur toute la terre»
(Mal 1,11). — De méme que le Dieu supréme, s'étant incarné de la Vierge, est apparu en une seule
hypostase comme Dieu parfait et homme parfait, en tout semblable a nous, excepté le péché, de
méme le corps nouveau, comme issu d’un sein particulier, du sang et de la chair du corps virginal,
c'est-a-dire du pain entier, est détaché par le diacre ou le prétre au moyen d’un instrument
spécifique, appelé kosch, et ainsi, étant retiré de son sein, il est hypostatiquement lui-méme. Ainsi,
le pain du pain consacré, apres avoir été détaché, signifie que le Seigneur a ressuscité le mélange
de toute la nature humaine et I'a offert comme prémices et holocauste élu a Dieu le Pére. Pendant
ce temps, le diacre ou le prétre, aprés avoir préparé le sang du Seigneur et son corps, qui sera
sanctifié au moment opportun de sa Passion par I'effusion du saint Esprit, le dépose dans le Pain
consacré aprés la priere. Celui qui tranche le corps du pain béni représente l'ange qui dit a la
Vierge : «Réjouis-toi.» Ainsi, le corps divin est laissé dans le Pain consacré, comme a Bethléem,
lieu de naissance du Christ, mais aussi comme a Nazareth ou a Capharnaiim. En somme, le Pain
consacré symbolise les trente années de la vie du Sauveur qui se sont écoulées avant son
baptéme.

Le grand prétre accorde un temps déterminé au premier prétre, qui s'appréte a célébrer le
sacrement. Ce temps marque celui annoncé par le prophéte Isaie concernant la naissance de Jean-
Baptiste et la venue du Christ parmi nous ; car Isaie, ainsi que d'autres prophétes, a trés
clairement prédit le temps de la naissance de chacun. De Jean, il dit : «Voici, j'envoie mon ange
devant toi, qui préparera ton chemin» (Mal 3,1; Mt 11,10; Mc 1,2), et de tout ce qu'il annonga a
son sujet. Et du Christ : «Voici, la vierge concevra», et de tout ce qu'il annonga concernant sa
souffrance, sa mise au tombeau et sa résurrection. A ce moment, le mystere caché depuis la
fondation du monde fut enfin révélé : le prétre, commencant la divine liturgie, représente I'image
de Jean-Baptiste, Précurseur, qui, avant le Christ, avait commencé la prédication en disant :
«Repentez-vous, car le royaume des cieux est proche. Ainsi, le diacre, tel un ange, dit : «Béni soit
le Seigneur», s'adressant au célébrant, c’est-a-dire a Dieu, par une priére pour le mystere divin; le
prétre, appelé a intercéder pour l'effusion de la sainte Trinité dans le mystere, dit : «Béni soit le
regne.» Et le peuple, saisi d'une sainte crainte, a l'instar des ap6tres lors de la Transfiguration (du
Seigneur), répond avec joie et respect : «Amen», c'est-a-dire, véritablement. Au début de la divine
liturgie, apres la premiére demande, des prophéties sont proclamées, en partie parce que ce qui
est alors révélé a déja été annoncé, et en partie parce que le Législateur de I'Ancien Testament
était le méme, né a la fin des temps. Il est important de savoir qu'au début de chaque office,
matin et soir, les psaumes de I'Ancien Testament sont chantés en premier, puis les hymnes de la
grace nouvelle, afin que tous reconnaissent que Celui qui a Iégiféré pour les deux est un seul et
méme Dieu et le Seigneur Christ. Ainsi, comme nous |'avons dit, aprés la premiére supplication, on
chante des antiennes, proclamant d'abord qu'il est bon de confesser le Seigneur, né pour le salut
de toute I'humanité, puis proclamant de toutes leurs voix que le Seigneur a régné — c'est-a-dire
que le Roi éternel, le Seigneur, regne désormais en maitre, revétu de notre humble chair, que le
Prophete appelait «puissance», tout comme il I'appelait «serviteur», a cause du reproche de la
croix que beaucoup ont percu. Car, de méme qu'un roi qui a toujours eu pouvoir et force, mais ne
les utilise pas pour se venger de ses ennemis, lorsque, enfin, désirant venger ses sujets, il se leve
et frappe ses ennemis d'une arme quelconque et les précipite dans les profondeurs de la
destruction, a ce moment-la (surtout) il entend de tous ceux qui sont libérés de I'oppression : «Et
maintenant notre seigneur régne, maintenant il est revétu de puissance», ou royaume et
puissance sont appelés son intention et sa détermination a se venger : ainsi le Prophete, prévoyant
I'apparition dans la chair de Dieu le Verbe, le temps de la vengeance pour le genre humain, la
destruction de I'ennemi avec ses démons, puis la mortification de la mort et la délivrance de ceux
qui en étaient possédés, et comme s'il était présent dans la grotte a la naissance du Seigneur,
s'écria : «Maintenant il régne, et maintenant il est revétu de chair», non pas au sens ou Il n'avait

4



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

pas ce pouvoir, mais au sens ou, bien qu'il ait toujours été en Lui, il était gardé caché jusqu'au
temps prédéterminé de la révélation. La grace de I'Esprit, qui nous confirme de toutes manieres
dans la vérité, préche généralement I'avenir comme s'il était déja présent ou déja passé.

A la fin de la premiere antienne, on ajoute ces mots : «Par les prieres de la Mere de Dieu,
sauve-nous»; dans quel but ? Pour confirmer pleinement ce qui a été dit précédemment, en
rappelant la Vierge Marie. Le refrain de la seconde antienne est : «Par les priéres de tes saints» :
puisque nous accomplissons le mystére divin pour le salut des ames et la rémission des péchés, il
est tout a fait approprié de recourir d'abord a l'intercession de la Mére de Dieu, plus élevée que
tous les saints et méme que les puissances célestes, puis d'invoquer ceux qui ont plu a son Fils. Le
cantique «Fils seul engendré» fut chanté par I'empereur Justinien; il affirme que le Fils de Dieu
s'est fait homme de maniére irrévocable pour le salut du genre humain. Le prétre sort (de l'autel),
portant I'Evangile, a I'image du Christ portant la croix; si c'est un diacre qui le porte, il représente
Simon, sur qui la croix fut placée. Les lampes portées lors de I'entrée symbolisent la lumiére divine.
L'entrée méme de I'évéque est I'apparition du Christ et de notre Dieu au Jourdain. Car jusqu'alors,
bien que présent (dans I'église), I'évéque n'était pas encore manifesté et visible a tous (en tant
que clerc), n'était pas une personne active et n'accomplissait pas d'ceuvres surnaturelles et
miraculeuses. Mais a ce moment précis, le prétre, tel le Précurseur accomplissant le baptéme de
repentance, voyant I'évéque entrer, descend de sa place, comme s'appliquant a lui-méme les
paroles de Jean : «Il faut que ceci croisse, et que je diminue» (IJn 3,30), et permet aussitot a
I'évéque d'accomplir les plus grands mysteres.

Le diacre porte I'Evangile et le présente aux responsables du peuple fidele, comme la loi
divine du Roi, et le prétre marche derriere et, revétu de ses ornements liturgiques, présente
humblement tous les détails de la crucifixion comme un objet de louange. Alors les chantres
montent a I'ambon et chantent : «Venez, réjouissons-nous dans le Seigneur !» Et ceux qui se
tiennent en bas chantent avec eux, formant ainsi une harmonie entre les anges et les hommes.
Les apotres le confirment; certains disaient : «Venez, nous avons trouvé le Bien-aimé»; d'autres :
«Venez et voyez». Ils vinrent, dit-on (dans I'Ecriture), et demeurérent avec Lui ce jour-la; en un
mot, tout ce qui est écrit dans I'Ecriture au sujet du baptéme (du Sauveur) se retrouve ici. Les
paroles : «Allons nous confesser devant lui», ont ce sens : puisque Celui qui est apparu
maintenant est le Dieu éternel et le créateur du ciel, de la terre et de la mer; et qu'il est devenu un
homme comme nous, possédant les attributs de la nature humaine, excepté le péché, et qu'il
reviendra dans les derniers temps pour juger les vivants et les morts sous la méme forme et dans
la méme hypostase, bien que non dans le méme corps, mais non sans corps : alors venez,
adorons-le avec foi, comme Dieu, en lui demandant pardon pour nos péchés; anticipons et
rencontrons son visage ici-bas dans la confession et la contrition du coeur, afin de le trouver
miséricordieux la-bas lorsqu'il jugera.

Apres les antiennes, le Trisagion est immédiatement chanté, proclamant I'hypostase divine
du Fils, ainsi que celle du Pére et du saint Esprit. Distinguant les attributs des personnes (de la
Sainte Trinité), les mots «saint Dieu» se rapportent au Pere; «saint Fort» a l'attribut de I'hypostase
du Fils et du Verbe; et «saint Immortel» a l'attribut du saint Esprit consubstantiel et vivifiant.
Cependant, tout cela s'applique aussi a chaque hypostase séparément; car chacune d'elles est
sainte, puissante et immortelle, parce que toutes trois partagent une seule nature et une seule
essence, et toutes ont un nom commun : la Divinité. Les paroles de ce Trisagion furent brievement
proclamées par David : «Mon ame a soif, dit-il, de Dieu, du Dieu puissant et vivant» (Ps 42,2). Et
ailleurs : «Par la parole de I'Eternel les cieux ont été établis, et toute leur puissance par le souffle
de sa bouche» (Ps 33,6); et encore : «Par ta lumiére nous verrons la lumiére» (Ps 36,10). Par
ailleurs, en quoi I'hymne des séraphins, récité par Isaie, qui unit trois fois les choses saintes en un
seul nom du Seigneur, différe-t-il du Trisagion que nous chantons ?

Apres le Trisagion, I'évéque monte sur le co-tréne, soutenu par les diacres, tels des anges,
et les prétres montent avec lui, tout comme les Apotres montéerent avec Jésus sur la montagne de
la Transfiguration. Ceci marque |'ascension de la terre au ciel et I'abolition des ordonnances juives
terrestres; car c'est a partir de ce moment que, apres que le Seigneur eut sanctifié le baptéme par
son exemple, le commencement recut la grace. Le fait de siéger sur le co-trone signifie que le Fils
de Dieu a exalté la chair qu'il a portée et I'agneau qu'il a pris sur ses épaules (symbolisé par
I'omophorion), c'est-a-dire la nature d'Adam, au-dessus de tout principe, pouvoir et domination, et
I'a présentée a Dieu le Pére. Et comme I'un (le Fils de Dieu) a été divinisé, et l'autre (la nature

5



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

humaine assumée) a été divinisée, alors, en raison de la dignité de celui qui s'est offert et de la
pureté de I'offrande, Dieu le Pere a accepté Jésus-Christ comme sacrifice et offrande agréables
pour le genre humain. Ou encore, le grand prétre et les prétres siegent sur le co-tréne
conformément aux paroles du prophéte David : «car c'est la que siegent les trones du jugement»
(Ps 121,5). Et lorsqu’ils se tiennent sur le co-tréne, I'évéque, représentant devant le peuple la
divine transfiguration, étend la main et bénit les prétres trois fois avec le signe de la croix, comme
le Christ a béni ses disciples.

Apres le Trisagion, le prétre bénit I'assemblée en disant : «Que la paix soit avec vous tous»,
ce qui signifie : «Soyez en paix les uns avec les autres devant la sainte Céne.» Le signe de croix,
que I'évéque accomplit coutumierement a la fin du Trisagion, signifie d'une part I'accomplissement
et, en quelque sorte, la confirmation des paroles prophétiques prononcées au sujet du Christ (car
son apparition en chair et en os fut le sceau qui confirma la véracité de toutes leurs
proclamations) ; et d'autre part, que le signe de croix marque le commencement des ceuvres
divines et le renouveau du genre humain. Le signe de croix revétait également une signification
pour le monde (que le Seigneur avait donné au monde) : il détruisait les puissances qui divisaient
alors les peuples et asservissaient les nations proches et lointaines ; et le Christ, Pére du monde,
unissait ainsi en un seul étre le céleste et le terrestre. Apres que I'évéque et les prétres se soient
assis, on lit le prokeimenon en lien avec les lectures de I'Ancien et du Nouveau Testament. Il est
ainsi nommé car il précéde les images de la grace du Nouveau Testament ; il annonce la révélation
prophétique et préfigure la venue du Christ. Ensuite, Paul s'avance comme un guide et présente
son enseignement au peuple, ou plus précisément, on lit les Actes des Apdtres et les Epitres des
Apotres, qui contiennent I'accomplissement des promesses du Christ notre Dieu, et d'ou ressortent
sa puissance et l'infaillibilité de la vérité. Il leur dit (aux apodtres) : «Suivez-moi, et je vous ferai
pécheurs d'hommes» (Mt 4,19). Voyez comment eux, pécheurs et ignorants, ont arraché un
monde entier aux profondeurs de ['erreur.

Puis, aprés la lecture de I'Epitre, David chante : Alléluia; al signifie «est apparu», el signifie
«Dieu», luia signifie «louez le Dieu vivant». A I'Alléluia final, I'omophorion du grand prétre est
retiré, signe que la loi de I'Ancien Testament a cessé et que le grand prétre dispense une grace
nouvelle. L'encens qui brlle pendant le chant de I'Alléluia symbolise la grace du Saint-Esprit
donnée aux disciples lorsque le Seigneur les envoya guérir «toute maladie et toute infirmité» en
Israél (Mt 10, 1) Aprés ['Alléluia, le prétre ou le diacre, portant I'Evangile dans toute sa pureté, tel
un ange envoyé, monte en chaire avec cette loi divine, accomplissant ainsi la prophétie d'Isaie :
«Montez sur les hautes montagnes, proclamez la Bonne Nouvelle» (Is 40,9). Les mains tendues du
peuple expriment leur gratitude pour cet honneur miraculeux. Le prétre ouvre avec révérence la loi
(r Evanglle) et la proclame au peuple, tandis que tous demeurent silencieux, a l'image de Moise,
d'Elie et de tous les Prophétes lorsque Dieu leur parlait, et des Apbtres lorsque Jésus Christ leur
disait : «Je suis le bon berger» (Jn 10,11). Apres la lecture de I'Evangile, le lecteur, le penchant,
descend et invite chacun & I'embrasser, comme s'il s'agissait d'enfants. L'Evangile préfigure la
venue du Christ, Fils de Dieu, lorsqu'il fut vu clairement, non par divination. Il proclame les paroles
du Christ lui-méme, les commandements et les lois qu'il a donnés, sa souffrance, sa mise au
tombeau, sa résurrection et son ascension. Quant aux miracles, les Apbtres en parlent peu,
annongant en un seul mot leur innombrable multitude.

Les quatre Evangiles correspondent aux quatre étres vivants sur lesquels le Dieu de tous
siégera, assis, comme il est dit, sur les Chérubins. Les quatre visages de ces étres vivants sont : le
premier ressemble a un lion, le second a un veau, le troisieme a un homme et le quatrieme a un
aigle. Le premier visage, semblable a celui d'un lion, symbolise sa puissance et son autorité (Is
9,6); le second indique son ministére sacré; le troisieme représente sa venue et sa manifestation
dans la chair; et le guatrieme, semblable a un aigle en vol, symbolise la puissance descendante du
saint Esprit. Ainsi, I'Evangile de Jean relate sa naissance supréme, réelle et glorieuse du Pere; car il
est écrit : «Au commencement était la Parole.» L'Evangile de Luc présente une image de son
ministére sacerdotal ; il commence en effet avec le prétre Zacharie, qui brile de I'encens. Matthieu
relate sa naissance selon la chair : «Le livre de la généalogie de Jésus Christ», dit-il. Cet Evangile
est, en quelque sorte, anthropomorphique. Marc commenga par la descente de I'Esprit
prophétique sur le peuple, disant : «Voici le commencement de I'Evangile, tel qu'il est écrit dans
les prophétes», désignant ainsi I'image ailée de I'Evangile.

6



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

Le signe de la croix que I'évéque appose sur le peuple aprés la lecture de I'Evangile
préfigure le Second Avénement du Christ. Les prieres et les supplications qui suivent la lecture de
I'Evangile, jusqu'a I'Hymne des Chérubins, symbolisent les trois années d'enseignement du Christ
et de notre Dieu, ainsi que le catéchuménat préparatoire au saint baptéme. A ce moment, les
catéchumenes se présentent comme non initiés et indignes du baptéme divin et des mysteres du
Christ. Les prieres elles-mémes, offertes a ce moment-la, sont offertes pour les catéchumeénes, les
fideles et I'évéque. Les peres, inspirés par Dieu, considérant la pureté d'ame et de main requise
pour toucher le corps trés pur du Christ notre Dieu, infiniment plus pur que les rayons du soleil,
implorérent sa miséricorde envers ces personnes, par amour pour I'numanité. Les diacres déploient
l'leton, a l'instar de Joseph et Nicodeme lorsqu'ils s'apprétaient a enterrer le Seigneur. A trois
reprises, il est dit : «Catéchumeénes, sortez, afin que toute parole soit confirmée par la déposition
de deux ou trois témoins.» En s'inclinant pendant la priére, le prétre exprime sa soumission au
Seigneur. Puis le diacre s'écrie : «Sagesse !», c'est-a-dire : «O Dieu !», et le prétre implore Dieu :
«Sous ta puissance !» Alors les chantres, tels une nuée d'anges, invitent I'assemblée a chanter
I'nymne des chérubins. L'hymne chérubique exhorte chacun, dés maintenant et jusqu'a la fin du
rite sacré, a maintenir une attention intense, se détachant de tous les soucis terrestres, car nous
sommes sur le point de recevoir le grand Roi par la communion a son corps saint. Les chanteurs
qui entonnent cet hymne avec le peuple symbolisent le chant des anges au ciel.

Le vase-trésor), ou se déroule la Proskomédie, représente le lieu du crane, préfiguré par
Abraham lorsqu'il déposa le bois, déposa son fils et immola le bélier. Le prétre, seul dans le temple,
chantant I'hymne chérubique, incarne l'image du Pére qui accueille le Fils qui s'avance. Les ripidi
précedent, symbolisant les chérubins et les séraphins, et les sceptres et les cierges, les signes
royaux. L'archidiacre, portant I'omophorion, passe tel un ange, porteur de l'ancienne grace
précédant la nouvelle. Les diacres défilent comme des nuages, accompagnant le corps, comme
avec la Divinité, reposant sur le trone chérubin. Les saints dons passent de I'offrande a l'autel (le
trone), symbolisant la vie terrestre du Christ avant sa mise au tombeau et signifiant que Dieu lui-
méme a conduit les mages pour témoigner de sa venue salvatrice parmi nous. Ceci symbolise
également le voyage du Seigneur de Béthanie a Jérusalem.



