Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

EPTTRE AU CONCILE

A mon trés saint maitre, mon trés béni frére et compagnon de service, Serge, archevéque et
patriarche de Constantinople, Sophrone, humble serviteur du saint Seigneur Christ notre Dieu.

Peres | Peres ! Tres bénis ! Que le silence m'est cher maintenant, plus cher qu'auparavant,
car, libéré de toute occupation, je suis passé du silence a la tempéte des affaires et suis
tourmenté par les affaires terrestres. Peres ! Peres ! Tres chers a Dieu ! Que l'insignifiance m'est
chere maintenant, infiniment plus chére qu'auparavant, car de la fange, de la souillure et de
I'indicible et immense insignifiance, je suis monté au trone hiérarchique. Je vois aussi une vague
monter et, apres cette vague, le danger qui suit. Car I'agréable ne semble pas si agréable tant que
I'on n'a pas éprouvé et reconnu le désagréable, comme c'est le cas apres |'épreuve et I'apparition
de I'amertume. Ainsi, la santé est trés désirable pour celui qui est malade apres avoir été en
bonne santé; ainsi, la paix est tres agréable pour celui qui est agité apres la paix; ainsi, la richesse
est tres chere a celui qui, aprés I'avoir connue, souffre de la pauvreté. On constate alors que la
richesse existe et demeure toujours, dans ses propriétés physiques et essentielles, identique a ce
qu'elle paraissait avant d'avoir connu le contraire; et pourtant, ce qui existe apres avoir connu ce
dernier est plus attrayant et bien plus cher a celui qui I'a connu, méme si ce qui se produit apres
avoir connu le contraire n'a rien d'exceptionnel, et est plus agréable et bien plus désirable. Job,
digne d'éloges, nous le démontre tres clairement : il a connu les deux et a rendu des jugements
justes, et il est capable de juger avec sincérité ce que nous disons et de prononcer un verdict
impartial et incorruptible. Que dit donc cet ascete inflexible, ayant perdu le plaisir et s'étant
plongé dans le désagrément ? «Qui me rendra justice, comme aux mois d’autrefois, quand Dieu
me protégeait ? Quand sa lampe brillait sur ma téte, quand sa lumiere me guidait dans les
ténebres; quand j'étais chargé en chemin, quand Dieu visitait ma maison; quand j’étais riche,
entouré de serviteurs; quand mes sentiers étaient arrosés d’huile de sang, et mes montagnes
lavées de lait; quand je sortais de bon matin dans la ville, et que mon trone était placé sur la place
publique. Quand les jeunes gens me voyaient, ils se cachaient, mais tous les anciens se levaient.
Et les nobles se turent, ayant mis de la poussiere sur leur bouche. Mais ceux qui m’entendaient
me bénissaient» (Job 29,2-10). C'est pourquoi, 6 vous qui étes bénis, je m'écrierai dignement
avec Job, qui, cing fois, triompha, fort du souvenir de ses bénédictions passées. C'était une vie
paisible et silencieuse, un néant a l'abri des tempétes : «Qui me rendra justice selon les mois
d'autrefois, ou Dieu me protégeait sans souci, comme lorsque sa lampe brillait sur ma téte ?»
Quand je menais une vie paisible et sereine ? Quand, guidé par sa lumiere, je marchais dans les
ténebres; quand je cueillais les fruits du silence, quand j'étais chargé des pousses de la quiétude;
quand je goltais en abondance aux fruits de la paix spirituelle; quand je me délectais des fleurs
de l'insouciance; quand j'étais couronné des bourgeons de l'intrépidité; quand je réjouissais mon
ame des joies de l'insouciance; quand je jouissais de la pauvreté terrestre; quand je cultivais les
sillons d'un fumier sr; quand je traversais a la nage la mer d'une pauvreté sans tempéte; quand
je savourais la beauté d'une humble cellule; quand j'ai golté a la manne miellée des mets
terrestres, et que I'on pouvait me considérer comme un autre Israél; quand, sans plainte et I'ame
emplie de gratitude, j'ai mangé en abondance la nourriture de la paix et du ciel. Depuis lors, 0 tres
sages, ceci et bien d'autres choses encore m'ont été infligés, a trois reprises, par la nécessité et
la contrainte de clercs bien-aimés de Dieu, de vénérables moines et de laics croyants, tous
citoyens de la sainte cité du Christ notre Dieu, qui m'ont violemment et cruellement forcé (a
accepter le rang épiscopal) : je ne sais ni ne comprends quel chatiment je devrais subir pour vous
apaiser, 0 saints, et vous inciter non seulement a me secourir vigoureusement, moi qui suis si
tourmenté et en danger, par de pures prieres au Seigneur, et a me fortifier, moi qui suis tombé
dans la lacheté, mais aussi a m'instruire de I'enseignement divinement inspiré pour une conduite
pratique. (Faites cela pour moi) en tant que péres et parents, et aussi en tant que freres et sceurs.
Accordez-moi donc ma requéte paternelle et fraternelle, car elle est juste. Je suivrai votre
exemple et entrerai dans I'union avec vous, par laquelle la foi unit les &mes sceurs, |I'espérance
unit les justes et la charité lie les pieux. Ce lien triple, tissé de ces trois vertus divines, est
indestructible, indissoluble et ne tolére aucune division; au contraire, il est inséparable,
conduisant a la méme piété chez ceux qui demeurent dans cette union divine. Et puis, une
certaine tradition apostolique et ancienne, présente dans toutes les saintes Eglises de I'univers,
servait de guide quant a la maniere dont ceux qui étaient élevés a la dignité hiérarchique devaient
se conformer sincerement en tout a ceux qui occupaient auparavant les rangs hiérarchiques,

1



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

quant a la maniere de penser et de conserver la foi que le sage Paul leur avait transmise avec une
grande précision, afin que leurs efforts ne soient pas vains, car si leur foi était fausse en quelque
maniére que ce soit, toute leur entreprise serait vaine. Ainsi, ce divin (Paul), qui entendait des sons
divins, guidé par le ciel lui-méme, et qui, prématurément, contemplait le paradis, et qui entendait
des paroles inexplicables pour les autres, fut saisi de crainte et de tremblement, car, comme il le
dit lui-méme, il craignait qu'apres avoir préché le message du salut, il ne devienne indigne. C'est
pourquoi ce disciple céleste du Christ monta a Jérusalem et se prosterna devant les disciples
divins qui I'avaient précédé. Il proclama I'enseignement de I'Evangile qu'il avait préché a ceux qui
étaient considérés comme les précurseurs, les faisant ainsi participer a cet enseignement. I
acquit ainsi un fondement solide pour lui-méme et pour ceux qui accepteraient son enseignement
apres lui, et devint un magnifique exemple de salut pour tous ceux qui désirent suivre ses traces.
Et nous, fideles a cette coutume et considérant comme une excellente loi tout ce qui était
pratiqué dans les temps anciens, particulierement ce qui a été confirmé par I'enseignement
apostolique, nous écrivons sur la maniére dont nous demeurons dans la foi et nous vous
I'envoyons, 6 sages de Dieu, pour votre réflexion. Ainsi, sans transgresser les limites éternelles
fixées par nos peres, nous pouvons apparaitre aux yeux de ceux qui savent comme capables et
capables non seulement de discerner avec soin le vrai enseignement du faux, mais aussi de
pourvoir & ce qui manque par amour parfait pour le Christ. Je vous parlerai donc de ce que j'ai
appris des le commencement, étant né et élevé dans la sainte Eglise universelle, de ce que j'ai
toujours pensé depuis mon enfance et de ce que j'ai entendu de vos sermons inspirés par Dieu.

Et ainsi, mes bienheureux, je crois, comme je |'ai fait dés le commencement, en un seul
Dieu le Péere, tout-puissant, sans commencement et éternel, Créateur de toutes choses visibles et
invisibles. Et en un seul Seigneur Jésus Christ, le Fils seul engendré de Dieu, engendré de toute
éternité et impassibilité de Dieu le Pere lui-méme, n'ayant d'autre commencement que le Pere, et
ne recevant son hypostase d'aucune autre source que le Pere, lumiere consubstantielle née de la
lumiere, vrai Dieu coéternel né du vrai Dieu. Et en un seul Esprit saint, procédant de Dieu le Pere,
qui doit étre reconnu a la fois comme lumiere et comme Dieu, et véritablement coéternel avec le
Pere et le Fils, consubstantiel, possédant la méme essence et la méme nature, ainsi que la méme
divinité. En une Trinité d'une seule essence, d'un seul honneur, d'un seul trone, d'une seule
nature, une en essence et une en gloire. Nous croyons en une seule Divinité, possédant une seule
autorité commune, et en une seule seigneurie commune et unie, ne connaissant ni fusion
personnelle ni division hypostatique. Car nous croyons en la Trinité dans I'unité, et nous glorifions
I'unité dans la Trinité : dans la Trinité parce qu'il y a trois hypostases, et dans I'unité a cause de
I'unicité de la Divinité. La sainte Trinité est dénombrée par ses hypostases personnelles, mais
['unité toute sainte est indénombrable. Elle est inséparablement divisée, et ce qui est incomposé
admet I'union. Divisée en hypostases dénombrables et comptées selon des caractéristiques
personnelles, elle est unie a la méme essence et a la méme nature et ne permet aucune
séparation complete. Elle est une et une unité incomposite et ne permet aucune dénombrement
quant a son essence. Nous croyons en un seul Dieu sans le voir, car nous proclamons clairement
une seule Divinité, bien qu'elle soit reconnue en une trinité de personnes. Et nous proclamons un
seul Seigneur, car nous savons véritablement qu'il n'y a qu'une seule Seigneurie, bien qu'elle soit
reconnue en trois hypostases. Puisque Dieu, en tant que Dieu, est un et la divinité une, il n'est ni
divisé ni désintégré en trois dieux, ni transformé en trois divinités. Puisque le Seigneur est un, en
tant que Seigneur unique, il n'est ni désintégré ni transformé en trois seigneurs, et il n'est pas
révélé en trois dominations.

Tel est I'enseignement impie des Ariens : il divise le Dieu unique en dieux inégaux, divise
une divinité en divinités inégales, et dissout également une domination en trois dominations
distinctes. Bien que le Dieu unique soit trinitaire et soit connu (dans la Trinité), et soit proclamé en
trois hypostases, et soit adoré en trois personnes, et soit appelé Pere, Fils et saint Esprit, il n'est
pourtant pas appelé complexe, composite ou fusionné, et il ne se fond pas en une seule
hypostase et ne s'unit pas en une seule personne, ce qui n'admet aucun nombre. Tel est
I'enseignement sans loi des Sabelliens. Elle fusionne trois hypostases en une seule et confond
trois personnes en une. Ou donc, 0 impies, est la Trinité si, selon vous, elle se réduit a une seule
personne et se fond en une seule hypostase ? Ou est donc, 6 insensés, I'unité si elle se réduit a
trois essences, s'étend en trois natures et se multiplie en trois divinités ? Pour les orthodoxes, les
deux sont impies et totalement incompatibles avec la piété : ni I'unité des hypostases, ni la trinité
des natures. L'une incline immédiatement vers le judaisme et entraine dans son sillage celui qui
parle ainsi; I'autre penche vers le paganisme et entraine dans son sillage celui qui parle ainsi. Par
conséquent, soit celui qui, par folie, tient ce discours avec Arius est totalement paien, soit celui
qui, par impiété, embrasse le premier avec Sabellius est en train de judaiser. Il est donc bien établi

2



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

par les théologiens qu'il convient de considérer I'Unité comme I'unique Divinité, possédant une
seigneurie consubstantielle et naturelle, et la Trinité comme trois hypostases non fusionnées,
distinguées par une triple distinction personnelle. Ceci afin d'éviter toute confusion avec la
conception de I'«unité» chez Sabellius, qui voyait une unité partout et excluait toute pluralité
hypostatique; et aussi afin d'éviter que I'expression «trois» ne justifie une expression similaire
chez Arius, pour qui les trois sont congues comme des essences entierement séparées, éliminant
ainsi toute expression de I'unité de la divinité, de I'essence et de la nature. Par conséquent, ayant
appris a concevoir un seul Dieu, nous avons également adopté la regle de confesser une seule
Divinité. Et de méme que nous avons appris a honorer les trois hypostases, de méme nous
sommes appelés a glorifier les trois personnes, sachant que le seul Dieu n'est autre que ces trois
personnes, et sachant également que ces trois personnes consubstantielles de la Trinité, qui sont
le Pére, le Fils et le saint Esprit, ne sont autre que le seul Dieu. C’est pourquoi nous préchons que
ces trois, en qui réside la Divinité, sont un, et nous proclamons que ce Un est la Trinité en qui
réside la Divinité, ou, plus précisément et plus clairement, qui est la Divinité et qui est connue. Car
I’'Un et le méme est un, et en méme temps il est accepté par la foi comme trois, et est glorifié
comme trois, et est véritablement proclamé comme un. Et I’'Un n’est pas accepté comme trois
parce qu’il est un, ni les trois ne sont appelés un parce qu’ils sont trois. Ce serait étrange et
totalement déraisonnable. La méme chose est calculée et ne se préte pas au calcul : elle se préte
au calcul par rapport a ses trois hypostases, mais ne se préte pas au calcul par rapport a la
singularité.

Et (elle est comptée) par hypostases et propriétés rationnelles parfaites, qui existent en
elles-mémes, sont divisées selon un nombre, mais ne sont pas divisées selon la divinité. Par
conséquent, la toute sainte Trinité est indivisiblement divisée et de nouveau unie séparément. Car,
ayant une division selon les personnes, elle demeure indivisible et inséparable en essence et en
nature, ainsi qu'en divinité. Et c'est pourquoi nous ne disons pas : trois dieux, et nous ne
glorifions pas trois natures dans la Trinité, et nous ne préchons pas qu'il y ait trois essences en
elle, et nous ne confessons pas trois divinités, ni consubstantielles, ni ayant des essences
différentes, ni ayant une seule, ni des origines différentes. Ce qui est préché a propos d'elle
singulierement, c'est que nous n'admettons pas la pluralité, ni ne permettons a quiconque de
diviser son unité. Nous ne connaissons pas trois dieux, pas trois natures, pas trois essences, pas
trois divinités, ni homogeénes ni hétérogenes, ni semblables ni différentes en apparence. En vérite,
nous ne connaissons aucun dieu, aucune essence, aucune divinité, et nous ne connaissons
personne qui les connaisse; mais nous anathématisons quiconque les accepte, les imagine ou les
connait. Nous ne connaissons qu'un seul principe, une seule divinité, un seul royaume, une seule
autorité, une seule puissance, une seule action, une seule volonté, un seul désir, une seule
domination, un seul mouvement, qui sert de force créatrice, providentielle, soutenante ou
protectrice a tout ce qui est apparu depuis. Une seule domination, une seule éternité, et tout ce
qui se trouve dans les trois hypostases personnelles du singulier est incompatible avec une seule
essence et une seule nature. Nous ne fusionnons pas les hypostases ni ne les réduisons a une
seule hypostase. Nous ne divisons pas non plus une seule essence ni ne la disséquons en trois
essences, ni, a cette fin, ne divisons la seule divinité. Mais (pour nous) il y a un seul Dieu, une
seule divinité, resplendissant dans trois hypostases, et trois hypostases et (trois) personnes,
connaissables dans une seule divinité. Par conséquent, le Pere est le Dieu parfait, le Fils est le
Dieu parfait, le saint Esprit est le Dieu parfait, car chacune de ces Personnes possede une seule
et méme divinité, indivisible, sans défaut et parfaite. Et puisqu'll est Dieu, chacune de ces
Personnes, considérée en elle-méme, demeure la méme, tandis que l'esprit divise méme
I'indivisible. Ainsi, le Pére, le Fils et le saint Esprit ne sont pas appelés un, deux ou trois, et c'est
pourquoi, par ceux qui sont instruits par Dieu, ils sont préchés comme Dieu, Dieu et Dieu. Mais
ces trois sont un seul Dieu, car le Pére n'est pas un autre Dieu, ni le Fils un autre Dieu, ni le saint
Esprit un autre Dieu, puisque le Pére n'est pas une autre nature, ni le Fils une autre nature, ni le
saint Esprit une autre nature. C'est ce que notre esprit invente, ainsi que de nombreux et divers
dieux. Mais le Pere est Dieu, et le Fils Dieu, et de méme Dieu et le saint Esprit, puisque I'unique
Divinité remplit indivisiblement et compléetement les trois Personnes et est présente en chacune
d'elles pleinement et parfaitement. La Divinité est indivisible et est présente en chacune des trois
Personnes pleinement et parfaitement. Elle ne les remplit donc pas partiellement, mais est
présente en chacune d'elles de la maniére la plus compléte et, demeurant une, apparait en trois
Personnes. Bien qu'll existe en trois hypostases, Il n'implique pas une pluralité de divinités, car
Lui, qui est totalement détaché et incorporel et qui ne peut supporter les choses propres a la
création, ne subirait aucune division corporelle. Ainsi, le Pére, étant Dieu le Péere et non plus Fils ni
saint Esprit, est essentiellement le méme que le Fils et, par nature, le méme que le saint Esprit. Le

3



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

Fils, étant Dieu le Fils et non plus Pére ni saint Esprit, est par nature préché par les mémes réalités
que le Pere et, par nature, contemplé par les mémes réalités que le saint Esprit. Le saint Esprit,
étant Dieu le saint Esprit, et non considéré comme le Pére ni accepté comme le Fils, est par la foi
recu essentiellement comme le Pere et, par nature, préché par les mémes réalités que le Fils. La
seconde est par nature et par identité d'étre et par affinité d'essence, et la premiere est par
différence des propriétés des trois (personnes) et par dissemblance des propriétés personnelles
qui caractérisent chaque personne sans fusion. De méme que chacun d'eux possede le titre
inaliénable de «Dieu», chacun possede également une caractéristique personnelle immuable et
constante, qui lui est propre et le distingue des autres personnes. C'est grace a elle que la Trinité,
co-engendrée, co-honorée, co-essentielle et co-trdbnante, demeure indiscernable. Ainsi, la Trinité
est une Trinité parfaite non seulement dans la perfection de son unique divinité, mais aussi sur-
parfaite et sur-divine, indivisible et inaliénable en gloire, en éternité et en regne. Rien dans cette
Trinité, ni créé, ni subordonné, ni accessoire, n'existait auparavant et n'est monté au ciel apres.
Ainsi, le Péere n'a jamais été sans le Fils, ni le Fils sans le saint Esprit, mais ils ont toujours été la
méme Trinité immuable et inaltérable. Et concernant la sainte et consubstantielle, éternelle et
primordiale, créatrice de tout et royale Trinité, telle que je la concois, la glorifie et la vénere, je dois
vous la présenter brievement, clairement et avec force. L'abréviation de ces définitions
conciliaires ne permet rien de plus. Et comment je soutiens (la doctrine), comment je pense, et
comment j'ai appris des saints peres, inspirés par Dieu selon vous, a précher l'incarnation
philanthropique et glorieuse de I'un des membres de cette Trinité trés honorable, Dieu le Verbe et
le Fils — c'est-a-dire la plus grande humiliation et la condescendance divine et déifiante envers
nous, terrestres —, cela, comme auparavant, la vérité méme qui voit tout, je I'ai exposée dans
cette lettre conciliaire et je vous I'envoie pour votre sage considération.

Je crois, 6 tres saint, que Dieu le Verbe, le Fils unique du Pere, engendré de Dieu le Pere
avant tous les siecles, dans sa compassion et sa miséricorde pour notre chute humaine, par sa
propre volonté, par la volonté de Dieu le Pere et par le consentement divin du saint Esprit, sans
étre séparé du sein de celle qui enfante, s'est abaissé jusqu'a nous dans I'humiliation. Car, ayant
une seule et méme volonté avec le Pere et le saint Esprit, il possede un étre illimité et une nature
insondable; il est indescriptible et ne change pas de lieu comme nous. Par nature, il peut
accomplir des actions divines et est entré dans le sein vierge, orné de la pureté de la virginité, de
la sainte, de la tres glorieuse et de la sage Marie, pure de toute souillure de corps, d'ame et
d'esprit. L'incorporel s'est incarné et a pris notre forme, étant, selon I'essence divine, sans forme
ni apparence. Et comme nous, I'Incorporel s'incarne et devient véritablement homme, Celui que
I'on reconnait comme le Dieu éternel. Celui qui est au sein du Pére éternel est porté dans le ventre
de la mere, et Celui qui est infiniment temporel prend un commencement temporel. Il n'est pas
devenu tout cela par imagination, comme le croient les manichéens et les valentiniens; mais Il a
véritablement et réellement renoncé a la volonté paternelle et a sa propre volonté, et a assumé
notre totalité, c'est-a-dire une chair consubstantielle a la nétre, une ame rationnelle, homogene a
la nétre, et un esprit parfaitement identique au notre. Car tel est I'homme, et tel est celui que I'on
reconnait (comme homme). Et Il devint pleinement homme des cette conception sublime de la
Vierge trés sainte. |l daigna étre et étre appelé homme, afin que le semblable soit purifié par le
semblable, que le semblable soit sauvé par le semblable, et que le semblable soit glorifié par ses
semblables. C'est pourquoi la Vierge est élue sainte, son corps et son ame sont sanctifiés, et ainsi
elle sert l'incarnation du Créateur comme pure, innocente et immaculée. Ainsi, Dieu le Verbe
s'incarne, comme il nous est propre, non par |'union avec une chair pré-créée, ni par I'union avec
un corps préalablement formé et existant indépendamment, ni par l'union avec une ame
préexistante. Au contraire, ils n'ont recu leur étre que lorsque Dieu le Verbe lui-méme s'est uni a
eux. Naturellement, ils ont été unis simultanément au commencement de leur existence, et en
eux-mémes, avant la véritable condescendance du Verbe, ils n'existaient pas, mais leur existence
coincide (a I'origine) avec la condescendance naturelle du Verbe. Leur existence n'a jamais
précédé sa venue, contrairement a ce qu'affirment si bruyamment Paul de Samosate et Nestorius.
La chair de Jésus Christ fut simultanément faite chair et chair de Dieu le Verbe; simultanément
chair rationnelle animée et chair rationnelle animée de Dieu le Verbe. En Lui, elle regcut son étre et
n'avait pas d'étre propre. Tout cela (qui fait partie de la nature humaine en Jésus Christ) fut
engendré simultanément a la conception du Verbe et uni a Lui par hypostase, simultanément a sa
création — un étre véritable, non partiel, indivisible, inaltérable. Par Lui, elle fut engendrée; en Lui
et avec Lui, elle regut I'existence; et avec Lui, elle fut composée. Elle ne peut absolument pas
avoir existé avant son union indissoluble et inséparable. Ainsi, le Verbe, incarné du sang immaculé
et virginal de la toute sainte et immaculée Vierge Marie, est devenu pleinement homme. Bien que
porté dans le sein d'une vierge et ayant accompli le temps |égitime de la gestation, il est devenu,

4



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

de maniere naturelle et sans péché, semblable a nous, humains, sans mépriser notre bassesse et
notre propension aux passions. Néanmoins, il est né Dieu en chair et en os, possédant une ame
rationnelle et incorporelle. Cette chair, il I'a animée lui-méme par |'esprit rationnel, et par nul autre.
Et cette chair conserve la Vierge qui lui a donné naissance et révele qu'elle est véritablement et
proprement la Mere de Dieu, malgré la fureur du fou Nestorius et les pleurs, les lamentations et
les hurlements de son armée impie, tourmentés a maintes reprises avec lui. Car Celui qui est né
de la Vierge, la sainte Mere de Dieu Marie, était Dieu, qui, pour nous, a regcu une seconde
naissance, temporaire, apres sa premiere et éternelle naissance du Pere — une naissance naturelle
et ineffable, bien qu’il se soit incarné et soit né pour devenir semblable a nous, étres de chair. Il
est chanté comme pleinement Dieu, et Il est aussi reconnu comme pleinement homme; |l est
également reconnu comme homme parfait, car |l possédait I'union de deux natures : la divinité et
I’humanité, et a été connu dans ces deux natures parfaites : la divinité et I’'humanité. Car cette
union n’a été facilitée par aucun changement ni mélange, et la différence et la dualité des natures
ou des étres n’ont introduit ni division ni séparation apres I'union; bien que cette derniere attriste
le fou Nestorius, et que la premiere pousse lirrationnel Eutyches a la frénésie. Ce qui est
hypostatiquement uni n’accepte pas le changement, ne connait pas la division, ne sait pas ce qui
est accessible a la fusion, et n’admet aucun signe de désunion. Ceci, comme chacun sait, est
admis par les ignorants Eutyches et Nestorius, et par ceux qui ignorent le pouvoir de I'union
hypostatique, par laquelle le Verbe s'est incarné et la chair animée et rationnelle a invariablement
été déifiée : I'un entraine dans la mer de la fusion, et I'autre emporte dans I'abime de la
séparation. C’est pourquoi I'un évite de confesser la dualité des natures, tandis que I'autre a du
mal a confesser I'unique nature incarnée de Dieu le Verbe, et craint d’affirmer qu’ll possede une
seule hypostase composée : ce sont des fugitifs, craignant la peur la ou il n’y en a pas. Mais
nous, ayant courageusement chassé la folie qui les suit servilement, et nous étant fermement
établis sur le roc de la piété, nous préchons la descente hypostatique du Verbe dans la chair
(empruntée a nous), rationnelle et animée, et nous vénérons le Verbe incarné comme le seul Christ
et Fils, et nous disons qu’ll possede une seule hypostase composée, et nous proclamons qu’ll est
en deux natures, et nous croyons que ce Dieu le Verbe a deux naissances : I'une de Dieu le Pere,
que nous savons illimitée dans le temps et éternelle, et I'autre de la Mére de Dieu, que nous
reconnaissons comme nouvelle et venue a I'existence dans le temps; et nous glorifions I'unique
nature de Dieu le Verbe incarné en Lui, non comme le disent Apollinaire, Eutychés et Dioscore,
mais comme le sage Cyrille nous I'a transmis. De plus, nous affirmons que les natures
particulieres ont été préservées et nous proclamons la diversité de celles qui sont unies, tant ce
qui est dit naturel et consiste en qualité, que ce qui est concu dans I'essentiel et consiste en
quantité. Et nous ne craignons ni le massacre de Nestorius, ni ne respectons la transformation
d'Eutyches. Car nous ne prétendons pas, comme |'insensé Nestorius, que |'union soit relative, ni
ne bavardons vainement, comme si la condescendance consistait en une égalité d'honneur et
une similitude de volonté, ou dans l'ardeur et I'uniformité des désirs. Nous ne parlons pas non
plus, comme Eutyches qui reniait Dieu, en vain d'une quelconque fusion et transformation de Dieu
le Verbe et de la chair animée de raison, ni de |'union des natures, des essences et des images,
dont une union merveilleuse s'est réalisée dans le Christ. Par conséquent, suivant la voie royale et
médiane, nous abhorrons la fusion et la désunion, mais vénérons intérieurement |'union unique,
pure et inséparable, de la divinité et de I'humanité, seule permise dans I'union naturelle et
hypostatique. L'union mutuelle de la divinité et de I'humanité a préservé cette union afin
d'empécher tout changement et de ne tolérer aucune séparation. La doctrine de I'union, bien s,
naturelle et hypostatique (je ne connais d'autre union que celle du Christ), ne connait aucune
distinction et bannit completement la séparation, préservant intact ce qui est entré dans I'union et
ne permettant aucune division au sein de I'Unique. C'est pourquoi, appelant le Christ composé de
divinité et d'humanité, nous préchons qu'il est a la fois Dieu et homme, composé de deux natures
et dual par rapport a ces natures. Et également, il est parfait dans sa divinité et parfait dans son
humanité. Par conséquent, en enseignant qu'll est en deux natures, nous Le représentons comme
Dieu consubstantiel au Péere et disons qu'll est également consubstantiel a la Mere et a nous, en
tant qgu'homme, qu'll est visible et invisible, créé et incréé, a la fois chair et incorporel, a la fois
descriptible et indescriptible, a la fois terrestre et céleste, a la fois chair animée rationnelle et
divinité, qu'll est apparu récemment et est éternel, a la fois humilié et exalté, et tout ce qui est
proprement dit inséparablement (uni) de la double nature, bien que I'une ait toujours existé, en
tant que nature éternelle, et I'autre ait invariablement recu I'existence pour nous a des temps
récents, en tant que nature humaine. Car si I'union était immuable et inséparable, comme elle |'est
encore, et si ces deux sont immuablement distincts et manifestent indissociablement leur
différence, alors telles furent les natures, les essences et les images dont fut produite I'union

5



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

ineffable et en lesquelles le Christ unique est contemplé. Celui qui est issu d'elles demeure un; il
est désormais indivisible et, sans se laisser diviser ni changer, révele sa composition. Il est
hypostase et personne composite; il consiste en un mélange homogene et ne connait aucune
division dans ce qui est uni, mais conserve un étre et une existence indivisibles; et non deux, car il
est devenu un, et non mélé et ne conduit pas a une unité et a I'identité naturelle et essentielle de
ce dont il est naturellement composé; mais un et en méme temps est connu a la fois comme un et
comme deux. Un en hypostase et en personne, mais deux quant a sa nature méme et a ses
caractéristiques naturelles, d'ou il a recu la capacité d'étre un et conservé celle de demeurer
naturellement deux. Ainsi, demeurant le méme, Il est contemplé comme le seul Christ, Fils et Fils
seul engendré, inséparable dans ses deux natures, et accomplit naturellement ce qui est propre
aux deux étres, en vertu de la qualité essentielle et de la caractéristique naturelle inhérentes a
chacun. S'il posséde une nature singuliere et distincte, comment pourrait-il ne pas avoir la méme
hypostase et la méme personne ? Et un seul et méme Etre pourrait-il accomplir pleinement ce qui
est propre aux deux natures ? Comment alors une divinité, ne participant pas a la chair, pourrait-
elle accomplir physiquement les ceuvres de la chair ? Ou comment un corps, dépourvu de
divinité, pourrait-il accomplir des ceuvres essentiellement reconnues comme divines ? Emmanuel,
étant un et en un seul et méme étre — c'est-a-dire a la fois Dieu et homme - accomplit
véritablement ce qui est propre aux deux natures, accomplissant certaines de ses actions d'une
maniére et d'autres d'une autre. En tant que Dieu, il accomplit le divin, et en tant qu'homme,
['humain. Il désire se révéler a tous comme Dieu et comme homme, et c'est pourquoi il accomplit
le divin et I'hnumain, et de méme il parle et proclame (les deux). Il n'en est pas ainsi, comme le
souhaite Nestorius, que I'un accomplisse des miracles tandis que |'autre accomplisse des actions
humaines et endure des passions. Mais le seul et méme Christ et Fils a accompli le divin et
I'humain - I'un d'une maniere, I'autre d'une autre, comme I'enseigne le divin Cyrille, car en lui
réside une puissance inséparable, sans pour autant se confondre ni étre indivisible. En tant que
Dieu, il était éternel et accomplissait des miracles, mais en tant qu'homme, il était connu comme
étant apparu récemment, et il a accompli I'humble et I'hnumain. Car, de méme qu'en Christ les
deux natures conservent leur nature distincte, de méme chaque image, en union avec l'autre,
conserve sa nature propre. Ainsi, le Verbe, en communion avec le corps, accomplit ce qui est
propre au Verbe, et le corps accomplit ce qui est propre au corps, tandis que le Verbe lui-méme
est en communion avec lui. Et cela se reconnait dans I'unique hypostase et prévient la division
impie. lls n'ont pas agi séparément, de peur que nous ne les croyions séparés. Que Nestorius, qui
s'illusionne follement, ne triomphe donc pas, car les deux images, dans le seul Christ et le Fils,
apres leur union, ont accompli leur propre nature. Car, sans séparation I'une de I'autre, elles ont
accompli leur propre nature.

Nous ne glorifions pas en Lui deux Christs et deux Fils, dont I'un, Fils et Christ par nature,
accomplit le miraculeux, tandis que I'autre, Fils et Christ par grace, accomplit I'humble. Bien que
nous enseignions que deux images agissent ensemble, chacune selon sa propre particularité
naturelle, nous disons qu'un seul et méme Fils et Christ accomplit naturellement le sublime et
I'hnumble, selon la qualité naturelle et essentielle de chacune de ses deux natures. Car ces
natures, demeurant immuables et sans confusion, clairement reconnues comme deux et unies
sans confusion, n'ont pas été privées de ces propriétés mais sont apparues dans une seule
hypostase. Que ni Eutyches ni Dioscore, les propagateurs d'une confusion inexistante et impie,
ne triomphent en vain. Apres I'union des deux natures, chacune a accompli sa fonction propre,
évitant la division, n'acceptant aucun changement, préservant sa distinction de l'autre et
maintenant une communion et une union inséparables. Par conséquent, fideles a notre piété et
aux principes de I'Orthodoxie, nous affirmons que le méme Christ et Fils accompilit les deux, car Il
est Dieu et homme; et nous ne créons aucune confusion. De méme, nous affirmons que chaque
image, apres communion mutuelle, remplit sa fonction propre, puisqu'en le méme Christ il y a
deux images, accomplissant naturellement leur fonction propre. Nous n'admettons aucune
division, contrairement a ce qu'Eutyches et Nestorius ont voulu nous infliger, ces divisions étant
issues de principes opposés et alimentant la guerre impie menée contre nous, pieux. Nous les
considérons comme insignifiantes et reconnaissons en chaque nature une action différente — une
action essentielle et naturelle, ainsi qu'une action réciproque — procédant indissociablement de
chaque étre et de chaque nature, en raison de la qualité naturelle et essentielle qui leur est
inhérente, et en méme temps de l'interaction indissociable et non mélée de chaque étre qui
I'accompagne. Ceci explique la différence d'actions en Christ et donne également aux natures
leur existence, car la divinité et I'numanité ne sont pas identiques quant a la qualité naturelle
inhérente a chacune, bien qu'elles se soient inexprimablement unies en une seule hypostase et
unies sans mélange en une seule personne. Par cette union hypostatique, elles ont créé pour

6



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

nous un seul et méme Christ et Fils. Dieu le Verbe est Dieu le Verbe, non chair, bien qu'il ait
assumé une chair raisonnablement animée et I'ait unie hypostatiquement par une union naturelle.
Cette chair est chair raisonnablement animée, non le Verbe, bien qu'elle soit envisagée comme la
chair de Dieu le Verbe. C'est pourquoi, apres I'union naturelle et sans confusion - c'est-a-dire
véritable et hypostatique —, elles ne présentent pas cette action comme indifférente aux deux.
Nous ne qualifions pas non plus cette action de leur part d'unique, d'essentielle, de naturelle et
d'entierement indifférente, de peur de les unir de force en une seule essence et une seule nature,
ce dont les disciples des Acéphale se sont moqués, la qualifiant sans vergogne de composite.
Puisque nous confessons |'action naturelle présente a la fois dans I'étre et dans la nature, de
laguelle une union indissoluble a été réalisée en Christ, faisant du Christ et du Fils unique le Dieu
tout entier, qui doit aussi étre reconnu comme I'homme tout entier, nous ne confondons pas les
natures indissolublement unies, bien que les natures ne soient connues que par les actions, selon
I'enseignement de ceux qui le peuvent (le savoir), et que la différence des essences se percoit
généralement par la différence des actions : de méme, nous enseignons que toute parole et toute
action, divine et céleste ou humaine et terrestre, procédent d'un seul et méme Christ et Fils et
d'une seule et unique hypostase de son Fils.. S'étant incarné, Il est demeuré Dieu le Verbe et
manifeste naturellement et sans confusion les deux actions, conformément a leurs natures
respectives : selon sa nature divine, par laquelle Il est consubstantiel au Pére, divin et ineffable; et
selon sa nature humaine, par laquelle Il est devenu consubstantiel a nous, humains, humain et
terrestre, désirable et conforme aux deux natures. Et cela ne cesse de tenter certains de ceux qui
le voient, comme si celui qui accomplit les deux n'était pas naturellement a la fois Dieu et homme.
Du fait que Lui-méme, l'unique Christ et Fils, accomplit les deux, le courant pernicieux (de
I'enseignement) de Nestorius est anéanti. Car, comme nous |'avons dit, nous affirmons qu'en Lui il
n'y a pas deux Christs et Fils qui accomplissent les deux, (mais un seul). Et lorsqu'il est démontré
que ce qui est propre aux deux natures demeure non fusionné apres I'union et manifeste en
méme temps |'action propre aux deux, alors cela renverse la descendance d'Eutyches, qui aspire
a la fusion. Car les natures se connaissent naturellement et révelent naturellement leur nature, de
lagquelle la Personne du Christ a pris naissance et s'est développée de maniére inséparable et
naturelle. Ainsi, né de notre naissance, il est nourri de lait, grandit et traverse les ages du corps
jusqu'a atteindre la perfection de la maturité humaine. Il endure la faim et la soif, comme nous, et
la fatigue du voyage, car, comme nous, il a marché a la maniere humaine. Et ceci, accompli
conformément a la substance humaine, témoigne de sa nature humaine. C'est pourquoi, comme
nous, il se déplacait de lieu en lieu, car il était véritablement homme et possédait pleinement notre
nature. Il a aussi assumé la nature humaine et a été revétu d'une forme qui nous sied. Car la
forme de son apparence était corporelle, c'est-a-dire I'image d'un corps. Ainsi, congu dans le sein
maternel, il a été formé, a conservé cette forme a jamais et la préserve intacte a jamais. C'est
pourquoi, ayant faim, il a mangé; c'est pourquoi, tourmenté par la soif, il a cherché a boire et a bu
comme un homme. C'est pourquoi Il fut porté comme un enfant, dans les bras d'une vierge, et
reposa au sein de sa mere; c'est pourquoi, se sentant fatigué, Il s'assit et, ayant besoin de
sommeil, s'endormit. De méme, lorsqu'll recut des coups, Il ressentit la douleur; lorsqu'll fut
flagellé, Il souffrit; et lorsque ses mains et ses pieds furent cloués a la croix, Il endura la douleur,
car Il donna, selon sa volonté, a la nature humaine le temps d'accomplir et d'endurer ce qui lui
était naturel, de peur que sa glorieuse incarnation ne soit considérée comme une fiction, un vide
illusoire. Car Il accepta cela ni par contrainte ni par nécessité, bien qu'll I'ait enduré naturellement
et humainement, et qu'll ait agi et accompli selon les impulsions humaines. Que ce vilain soupcon
soit dissipé. Car c'est Dieu qui a choisi d'endurer cela corporellement et nous a sauvés de nos
passions, nous accordant ainsi le détachement. Mais (Il I'a accepté) parce qu'll a Lui-méme choisi
de souffrir, d'agir et de faire comme un étre humain, et a résolu de venir en aide a ceux qui I'ont
vu, pour qui Il est devenu pleinement homme. Et ce n'est pas parce que des mouvements
naturels et corporels I'y contraignaient, bien que des hommes impies et perfides se soient
délectés de leurs ruses, mais parce qu'il s'est revétu d'un corps passionné, mortel et corruptible,
inévitablement soumis a nos passions naturelles, et que dans ce corps, conformément a sa
nature méme, il a daigné souffrir et agir jusqu'a la résurrection des morts. En lui, il a résolu nos
passions, notre mortalité et notre corruption, et nous en a libérés. Ainsi, Il a volontairement et
naturellement révélé I'numble et I'humain, tout en demeurant Dieu, car Il était Lui-méme |'auteur
des souffrances et des actions humaines, et non seulement ['auteur, mais aussi le médiateur, bien
qu'll se soit incarné naturellement dans une nature passionnée. Et par conséquent, ce qui était
humain en Lui tenait au fait qu'll était homme. Non pas parce que Sa nature n'était pas humaine,
mais parce qu'll est devenu homme volontairement et, étant devenu homme, |'a accepté
volontairement. Et non par force ou nécessité, comme cela arrive a nous (et dans la plupart des

7



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

cas), et non contre notre volonté, mais quand et comme Il I'a voulu, Il a daigné s'abaisser vers
nous, qui sommes possédés par les passions, ces mémes passions suscitées par la nature.
Divins, glorieux et exaltés, s'élevant clairement au-dessus de notre néant, tels furent les miracles,
les signes et les manifestations d'actes glorieux, tels que : la conception sans semence, les jeux
de Jean dans le ventre de sa mere, la naissance incorruptible, la virginité immaculée, restée
intacte avant, pendant et aprés la naissance, I'instruction céleste des bergers, et I'appel des Rois
mages par une étoile, avec offrande de présents et adoration, la connaissance des Ecritures sans
instruction, car, en disant : «<Comment n'ai-je pas étudié ce livre ?» (Jn 7,15), (connaissance)
révélant en partie I'amour pervers des fervents partisans de I'ignorance, la transformation du vin
en eau, la guérison des malades, le recouvrement de la vue aux aveugles, le redressement des
bossus, le rétablissement des forces des paralytiques, la capacité des boiteux a se mouvoir
rapidement, la purification parfaite des Iépreux, la saturation rapide du corps. La faim,
I'aveuglement des poursuivants, I'apaisement des vents, le calme retrouvé sur la mer, la marche
corporelle sur les eaux, I'expulsion des esprits impurs, le déchainement violent des éléments,
I'ouverture des tombeaux, la résurrection des morts en trois jours, la destruction sans fin de la
corruption, I'anéantissement incessant de la mort, la sortie du tombeau alors que le sceau sur la
pierre et sur le tombeau demeurait intact, I'entrée sans obstacle (dans la maison) portes closes,
|'ascension corporelle extraordinaire de la terre au ciel et tout ce qui est semblable, surpassant la
nature de notre parole et le pouvoir de |'expression, et dépassant toute compréhension humaine -
tout cela, accompli par Dieu le Verbe, au-dela des limites de I'esprit et de la nature humaine, a
servi de preuve de |'essence et de la nature divine, bien que cela ait été accompli par la chair et le
corps et non sans la participation de la chair, animée rationnellement. C’est pourquoi nous ne
considérons pas Dieu le Verbe comme incorporel, et nous n’enseignons pas qu’il soit hors du
corps, bien qu’il ait accompli des choses qui transcendent le corps. Car le Verbe a véritablement
été incarné et, s’étant véritablement incarné, il s’est revétu d’un corps et a été connu comme le
Fils unique, produisant de lui-méme toute action : divine et humaine, humble et majestueuse,
corporelle et incorporelle, visible et invisible, descriptible et indescriptible, correspondant a la
dualité de ses natures, et préchant et proclamant sans cesse cette dualité en lui-méme. L'unique
et méme, étant hypostatiquement le Fils indivisible et connu en deux natures, par I'une il a
accompli des miracles, et par I'autre il a accompli ’lhumilité. C’est pourquoi les sages, couronnés
par le Christ, le vrai Dieu, et ayant recu de Dieu le don de la parole et nous révélant I'intelligence
divine, disent : Lorsque vous entendez des expressions contradictoires au sujet du Fils unique,
répartissez judicieusement ce qui est dit selon les natures : attribuez le grand et le divin a la
nature divine, et le petit et ’humble a la nature humaine. Ainsi, vous éviterez la discorde dans les
expressions, en attribuant a chaque nature ce qui convient, et, conformément a I’Ecriture sainte,
vous confesserez un seul Fils, existant avant tous les siecles et récemment révélé. De plus, au
sujet du Fils unique, ils disent ceci : Que nul ne dissocie une action de I'unique filiation, et que la
nature a laquelle appartient un événement soit déterminée par la nature méme de I'action. Ainsi,
ils nous ont magnifiquement enseigné a confesser qu'il n'y a qu'un seul Emmanuel — car c'est
ainsi que le Verbe incarné est appelé — et qu'll fait toutes choses, sans distinction entre le haut et
le bas. Par ces natures, Il est connu comme une dualité indissociable et n'est en aucune fagon
divisé en deux hypostases ou deux personnes, mais est un et méme, le Fils et le Christ
inséparables, et est inséparablement connu en deux natures. Et nous affirmons que tout cela
appartient au Fils unique, et nous croyons que toutes les paroles et toutes les actions sont les
siennes, bien que certaines soient propres a Dieu, d'autres a I'homme, et d'autres encore
occupent une sorte de juste milieu, contenant en elles-mémes a la fois ce qui est propre a Dieu et
ce qui est humain. Nous disons que la méme puissance est aussi responsable de ce qu'on
appelle I'action commune (nouvelle) et divino-humaine, qui n'est pas la méme dans son essence,
mais hétérogene et variée, comme |'appelait divinement Denys, exalté de |'Aréopage par le divin
Paul. Car elle contient en elle-méme ce qui est propre a Dieu et ce qui est humain, et, par une
expression tres habile et complexe, elle désigne pleinement chaque action de I'un et de I'autre
étre et nature. C'est pourquoi, glorifiant Dieu le Verbe, éternel et coéternel avec le Péere, nous
affirmons qu'il a recu une naissance temporelle, par laquelle il est né, s'incarnant de la Vierge
Marie, appelée en son sens propre et véritable Mére de Dieu. Et c'est pourquoi les pieux croient,
comme il convient de le croire, qu'il est né de deux naissances; et, étant parfait en divinité, il était
aussi parfait en humanité; n'étant pas divisé par la différence des essences, il n'identifie pas
essentiellement les natures en vertu de I'identité de la personne. Mais de toutes les natures dont il
est devenu une hypostase, il y est resté inséparablement, accomplissant tous nos actes avec
sagesse et Vérité — tant les actes naturels et irréprochables, loin de toute souillure et de tout vice,
et ceux en lesquels on ne trouve aucune trace de péché, car il n'a pas commis de péché et il n'y

8



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

avait absolument aucune tromperie sur ses levres. Il a marché parmi nous comme un homme;
reconnu comme un homme parfait, et en méme temps sans cesser d'étre Dieu, il a accompli des
miracles, comme il convenait. Il était reconnu comme le Dieu parfait, bien que revétu de chair
humaine et doté de raison. Il s'est offert volontairement a la souffrance et s'est vendu
volontairement aux Juifs, ou plutét, s'est livré volontairement pour le salut des hommes. Il est
également mis enchainé, recoit des coups sur la joue, on lui crache dessus, on le flagelle, on se
mogque de lui, on le revét d'un vétement de pourpre, comme celui qui regne sur tout, on prend un
roseau entre ses mains, tel un sceptre royal, on est jugé par le tribunal de Pilate, et finalement on
est cloué a un arbre, et, étant élevé sur la croix du salut, on se tache les mains et les pieds de
sang, et on est élevé (sur la croix) aux cotés des voleurs, on lui donne a boire du vinaigre, on lui
fait goGter du fiel, et, criant a haute voix, il remet son ame au Pere, et on lui perce le c6té d'une
lance, et apres la mort, du sang et de l'eau salvateurs coulent du mort; puis le défunt est
descendu de la croix, préparé pour la sépulture, oint de myrrhe et enseveli pendant trois jours.
Ressuscité le troisieme jour, il sort du tombeau et ressuscite avec lui tous les morts, les arrachant
a la corruption et les conduisant a la vie éternelle. Ressuscité, il apparait a ses disciples et, en
prenant part a la nourriture et a la boisson et par le contact de leurs mains, il confirme sa
résurrection et leur communique le saint Esprit, semblable a lui et consubstantiel. Ensuite, il
monte au ciel, ou plutét, il y monte en tant que Seigneur des cieux, et siege a la droite du Pere,
sur le trone paternel, royal et supréme. De |3, il reviendra pour juger les vivants et les morts et
rendre a chacun selon ses ceuvres, bonnes ou mauvaises. Nous croyons qu'avec le Pere et le
saint Esprit, Il possede une souveraineté véritablement éternelle sur toutes choses, sans fin ni
limite. C'est pourquoi j'ai brievement exposé comment je parle et congois I'économie de
I'incarnation, c'est-a-dire I'incarnation de Dieu le Verbe et sa ressemblance avec nous, pécheurs.
Quant a I'apparence et a la structure originelles du monde visible, qu'il a regcues récemment, je
confesse, bien-aimés de Dieu, que toutes choses, visibles et invisibles, ont été créées par le seul
Dieu, Pere, Fils et saint Esprit, la nature éternelle et sans commencement. |l les a fait passer du
néant a |'étre et, sans aucune difficulté, a d'abord donné |'existence a toute chose, puis a
sagement produit une multitude de choses diverses; car le Pere a produit toutes choses par le
Fils unique dans le saint Esprit et les maintient par sa sage providence, Dieu ayant souveraineté
sur ses propres ceuvres. Ayant donné a toute chose un commencement temporel, Il a assigné une
fin temporelle au sensible, tandis qu'll a conféré un honneur supérieur au rationnel et a l'invisible.
Et l'invisible ne meurt ni ne se décompose jamais, contrairement au visible qui s'écoule et
disparait. En effet, I'ame n'est pas immortelle par nature, ni transformée en un étre ineffable
(incorruptible), mais Dieu lui a accordé sa grace, la préservant de la corruption et de la mort. Ainsi,
les ames humaines demeurent incorruptibles, et les anges immortels, non pas parce que, comme
nous l'avons dit précédemment, ils possedent une nature incorruptible ou un étre au sens strict
de l'immortalité, mais parce qu'ils ont recu de Dieu, en héritage, la grace qui confere
abondamment |'immortalité et veille a son accomplissement. Bien que les ames humaines aient
été libérées par la grace de Dieu de la mort, qui poursuit naturellement toute créature, nous ne
supposerons pas pour autant qu'elles existaient avant les corps, ni qu'avant I'apparition et la
fondation de ce monde visible elles aient vécu une quelconque vie éternelle. Nous ne dirons pas
qu'elles possédaient une vie céleste, menant une existence incorporelle et éternelle au ciel, qui
n'aurait jamais existé, comme le souhaitaient Origene et ses complices, Didyme et Evagre, ainsi
que toute leur horde d'inventeurs de fables. Non seulement ils préchent cela a tort, emportés par
des enseignements paiens et souillant les origines du christianisme, mais ils nient méme la
résurrection de ces corps dont nous sommes revétus et proferent des inepties dignes de leurs
mythes impies. Il suffit de les reprendre en citant les paroles de Paul aux Corinthiens : «<Et s’il n’y a
pas de résurrection des morts, Christ n’est pas ressuscité non plus» (I Cor 15,13), et ainsi de
suite. Et lorsqu’ils se laissent ainsi emporter par de vaines pensées, ajoutons : «Votre foi est-elle
donc vaine si vous ne participez pas a notre confession sincere et a la résurrection de cette
chair ?» Nous avons été contraints de confesser la résurrection de la chair dés I'approche du
baptéme salvatrice. C’est pourquoi, comme I'a contemplé un sage, toute la glorieuse et
majestueuse économie du Fils unique s’est accomplie avec gloire afin de sauver I'image et
d’accorder I'immortalité au corps. Non seulement ces fous sont-ils trompés et égarés en cela (car
ce serait, comme dans l'invention du mal, une impiété tolérable), mais ils s'expriment aussi de
bien d'autres maniéres contraires a la tradition apostolique et patristique : ils rejettent la création
du paradis, refusent d'admettre qu'Adam ait été créé dans la chair, condamnent la formation
d'Eve a partir de lui, nient la voix du serpent, refusent d'admettre que Dieu ait ainsi établi la
répartition ordonnée des corps célestes, mais fantasment que cela se soit produit a la suite de la
condamnation et de la transformation originelles. lls déliraient, impiement et en méme temps

9



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

fabuleusement, que toute rationalité naissait de la singularité des esprits; ils dénigraient la
création des eaux supracélestes; ils souhaitaient la fin du chatiment; ils admettaient la destruction
compléete de toutes les choses sensibles; ils parlaient de la restauration de tous les étres
rationnels — anges, hommes, démons - et fusionnaient a nouveau leurs diverses propriétés en une
singularité mythique. lls prétendent que le Christ n'est pas différent de nous : ils parlent de lui
avec mogquerie, au lieu de pieux, et s'étendent de fagon démoniaque sur la gloire, I'honneur, le
royaume et la domination. Ces malheureux puisent des milliers d'absurdités dans le trésor
diabolique et impie de leurs cceurs; non par une seule perversion trouble, mais par des milliers, ils
enivrent leurs voisins et perdent I'dme de ceux pour qui le Christ a daigné mourir, pour le rachat
desquels il a versé son sang divin et offert en don son ame divine, qui surpasse toute dignité.
Nous, cependant, nourris du lait rationnel d'une foi véritable, irréprochable et raisonnable, et
ayant goQté a la bonne parole de Dieu, rejetant tous leurs enseignements obscurs, affranchis de
leurs vaines paroles incohérentes, et suivant I'exemple de nos peres, nous parlons de la fin de ce
monde et croyons qu'apres cette vie, une autre vie se poursuivra éternellement, et nous
acceptons aussi le chatiment éternel. La premiere (la vie éternelle) apportera une joie éternelle a
ceux qui ont accompli de bonnes ceuvres, mais la seconde (le chatiment) opprimera et
tourmentera sans cesse ceux qui, ici-bas, ont adhéré au mal et n'ont pas voulu se repentir avant
leur départ de ce monde. Car leur ver ne meurt point, dit le Christ, le Juge et la Vérité, «et leur feu
ne s'éteint point» (Mc 9 46) C'est ainsi que j'ai appris a penser et a croire, 6 sages, d' apres les
apobtres et I'Evangile, d' apres les prophetes et la Loi, d'apres les peres et les docteurs, et je vous
I'ai clairement exposé, 0 sages, sans rien vous cacher. De plus, mon exposé est cohérent et
constant : et nous agissons également conformément a I’ancienne tradition en consignant par
écrit et en faisant connaitre les saints conciles et les tres saintes assemblées de nos peres, que
nous vénérons comme des lumieres pour nos ames, et nous prions pour gu’ils soient a jamais
considérés comme les mémes, afin que nous puissions, avec eux, participer a la vie
bienheureuse, comme leurs enfants et successeurs instruits. C’est pourquoi, en ce qui concerne
les dogmes divins de I’Eglise, nous reconnaissons quatre grands conciles saints et cecuméniques,
resplendissants de la lumiere évangélique et ornés de toutes les qualités évangéliques. Nous
affirmons que, parmi eux, la premiere place est occupée par I'assemblée de Nicée, réunissant 318
peres porteurs de Dieu; composée par inspiration divine, elle a purifié les souillures de la fureur
arienne. Apres cela, en raison des circonstances et non par gloire ou faveur, une seconde
assemblée fut réunie dans cette ville régnante. Cent cinquante péeres d'une sagesse divine furent
envoyés par Dieu pour former cette assemblée, afin d'anéantir la perversité de Macédonius,
d'Apollinaire et de Magnus, qui brillait comme trois éclairs, et de détruire les alliances forgées lors
de cette terrible épreuve pour les pieux. Je glorifie la troisieme assemblée, qui se tint d'abord a
Ephése, uniquement en raison des circonstances et conformément a la volonté divine. Car la
seconde assemblée, celle de Dioscore, se rangea du c6té de I'opinion impie d'Eutyches. Cette
premiere assemblée de 200 saints peres est parfaite, rejetant I'idolatrie de Nestorius et toute son
impiété. Puis, en raison des besoins du temps, peu apres, une quatrieme assemblée, inspirée par
Dieu, réunit 630 peres mémorables, figures emblématiques de la foi. Par ordre divin, elle se réunit
en forme divine a Chalcédoine et a pour compagne la martyre Euphémie, qui, jusqu'a ce jour, lutte
pour préserver leur définition de la foi et parle abondamment et sans relache en défense de cette
glorieuse et supréme assemblée. Elle détruit la grossiere dualité, c'est-a-dire Eutyches et
Dioscore, et met fin a leur malice, qui jaillit, pour ainsi dire, d'une source apollinarienne et alimente
tous les courants de l'impiété. Outre leur impie hérésie, elle rejette, par ses déclarations
orthodoxes, I'hérésie la plus inique de Nestorius, le défiant de Dieu. Elle s'est également
rassemblée contre cette hérésie, car elle persistait sans vergogne a la propager; c'est pourquoi
elle I'a anéantie et I'a chassée des portes de I'Eglise. Outre ces quatre grandes assemblées
universelles et saintes de peres également honorables, j'accepte aussi un autre concile, tenu
apres les autres, le cinquieme concile saint et cecuménique, qui s'est également tenu dans cette
ville impériale sous le regne de Justinien, sceptre de I'Empire romain, ainsi que tous ses décrets. |l
fut convoqué pour confirmer le célebre concile de Chalcédoine. Il anéantit et rejette a la
destruction, tout d'abord, le fou Origene et toutes ses divagations pompeuses, ainsi que ses
inventions, remplies de toute sorte d'impiété; avec lui, les enseignements d'Evagre et de Didyme
et tous les discours vides, paiens, monstrueux et absolument fabuleux. |l arrache ensuite
Théodore de Mopsueste, I'ancien maitre de I'impie Nestorius, et comme une mauvaise herbe
impie, I'extirpe avec ses inventions impies. |l réfute également les fabrications maléfiques et
impies de Théodoret contre Cyrille, champion de la piété, et tout ce qu'il a dit contre les douze
chapitres de ce divin Cyrille, I'accusant, ainsi que le premier saint concile d'Ephese et notre foi
orthodoxe, de bénéficier du patronage de l'impie Nestorius. Il inclut également dans cette

10



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

condamnation les écrits de Diodore a Théodore en sa défense. Il déracine aussi la pretendue
Epitre d'Ibas, écrite @ Mara le Perse, car non seulement elle est contraire aux vrais dogmes, mais
elle est aussi remplie de toutes sortes d'impiété. C'est pourquoi j'accepte avec amour et respecte
également ces quatre saints, grands et cecuméniques conciles. De plus, j'honore, je glorifie et je
respecte également ce cinquieme concile. Et j'accepte volontiers tout ce qui est contenu dans
leurs enseignements, leurs anathemes dirigés contre les hérétiques et leurs définitions. C’est
pourquoi j’approuve et jaccepte volontiers ceux qu’ils ont acceptés et approuvés, et
j’anathématise et je rejette ceux qu’ils ont anathématisés et rejetés, et considérés comme exclus
de notre Egllse universelle et sainte. Suite a ces cmq saints et bénis conciles, je reconnais une
seule et unique définition de la foi, et je reconnais également un seul et unique symbole de la
doctrine, proclamé sous Pinspiration du saint Esprit par la tres sage et bénie assemblée divine de
318 Peres, porteurs de Dieu, réunie a Nicée. Cette définition fut confirmée par I'assemblée de 150
Péres divinement inspirés, tenue a Constantinople, et ratifiée par le premier concile d’Ephése,
composé de 200 Peres divins. Elle fut également acceptée et confirmée par I’assemblée de 630
saints Peres, réunie a Chalcédoine, qui donna I'ordre formel de la préserver inchangée, intacte et
inébranlable. Nous accueillons avec joie et enthousiasme tous les écrits divins et d'une sagesse
divine du divin Cyrille, les jugeant parfaitement corrects et détruisant toute impiété des
hérétiques, en particulier les deux épitres conciliaires adressées a Nestorius, athée et menteur de
Dieu, a savoir la deuxieme et la troisieme, auxquelles sont annexés douze chapitres. Elles, telles
des charbons ardents, ont consumé tout le mal de Nestorius. J'accepte également I'épitre concile
adressée aux tres saints primats d'Orient, dans laquelle leurs paroles sont déclarées sacrées et la
paix entre eux confirmée. Nous y incluons aussi les epltres des primats orientaux eux-mémes,
telles que celles regues par Cyrille, dont il a attesté sans équivoque I'orthodoxie. A l'instar de ces
monuments sacrés du tres précieux Cyrille, je considere également comme sacrée et d'égale
importance, et servant a semer la méme foi orthodoxe, I'épitre inspirée et donnée par Dieu du
grand, glorieux et sage Léon, lumiére de la tres sainte Eglise romaine, ou plutét, de tout ce qui est
sous le soleil. Il I'écrivit, apparemment sous l'influence du saint Esprit, pour dénoncer le pervers
Eutychius et I'impie et fou Nestorius, a I'adresse du trés vénérable Flavien, primat de cette ville
royale. Je considere cette épitre comme un pilier de I'Orthodoxie et la vénere, suivant les saints
Peres qui I'ont si bien définie : d'une part, elle nous enseigne tout ce qui est orthodoxe; d'autre
part, elle détruit toute calomnie hérétique et la rejette hors des portes protégées par Dieu de notre
sainte Eglise catholique. Outre cette exposition et cette composition divines, j'accepte toutes ses
épitres et tous ses enseignements comme provenant de la bouche de I'ainé des apotres, Pierre; je
les accueille, les honore et les respecte de toute mon ame. J'accepte également, comme je |'ai dit
précédemment, les cing recueils sacrés et divins des bienheureux Peres et tous les écrits du tres
sage Cyrille, en particulier ceux rédigés contre la folie de Nestorius, ainsi que la breve exposition
des primats orientaux adressée a ce trés divin Cyrille, dont il a également attesté I'orthodoxie, et
tout ce qu'a écrit Léon, le trés saint Iégislateur de la tres sainte Eglise romaine, et en particulier ce
qu'il a composé contre I'impudence eutychienne et nestorienne, je les reconnais comme des
définitions — les dernieres étant celles de Pierre et les premieres celles de Marc. J'accepte
également tous les enselgnements divinement sages de tous les maitres renommés de notre
Eglise catholique, qu'ils soient contenus dans des homélies et des écrits, ou dans des épitres. Et,
briévement, j'accepte et respecte tout ce que notre sainte Eglise universelle accepte; et, de
nouveau, je rejette, j'anathématise et je considere comme obscene tout ce qu'elle abhorre
sagement et considere comme hostile a sa piété — non seulement les livres, les paroles et les
enseignements impies et pervertis (mapéyypamnta), mais aussi les personnes hérétiques et
calomniatrices et ceux qui introduisent des hérésies calomnieuses. Et afin de vous satisfaire
pleinement, je désigne les personnes que j'anathématise et que je condamne non seulement de la
langue et des levres, mais aussi de tout mon cceur et de toute mon ame, car elles se sont
montrées hostiles en tout a notre sainte et catholique foi. Qu'elles soient donc a jamais
anathemes et éloignées de la sainte, consubstantielle et adorée Trinité, Pere, Fils et saint Esprit, a
commencer par Simon le magicien, qui, de la maniere la plus vile, a posé les fondements de
toutes les hérésies les plus viles; apres lui Cléovius, Ménandre, Philete, Hermogene, Alexandre le
chaudronnier, Dositheus, Gortheus, Saturninus, Masbotheus, Hadrian, Basilides, Isidore, son fils
et celui qui le surpassa en folie, Ebion, Carpocrates, Epiphane, Prodicus, Cerinthus et Merinthus,
Valentinus, Florinus, Blastus, Artemon, Secundus, Cassien, Théodote, Hérakléon, Ptolémée,
Marcus, Colorvas, Adémis de Caryste, Théodote le tanneur, |'autre Théodote, Euphrate le Perse,
Monoimus |'Arabe, Hermogene, Tatien le Syrien, Sévere, Asclépiodote, Bardesane, Armonius, son
fils et un comme lui dans l'erreur, Hermophilus, Cerdon, Sacerdon, Marcion du Pont, Apelle,
Apollonide, Potitus, Préponus, Pithon, Synéres, Théodote le changeur d'argent, Montanus,

11



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

Priscille et Maximille, les ardents disciples de celui-ci, Népos, Origene d'Elcesa, un autre Origene
d'Adamante, Sabellius de Libye, Novatus, Paul de Samosate, Epigene, Cléomene, Noetus de
Smyrne, Manes, I'homonyme de sa folie impie, Savvaty, Arius, Mélétius, Aetius, Eunomius,
Asterius, Eudocosius, Donatus, Macedonius, qui étaient hostiles au saint Esprit et recurent le
digne nom de combattant de I'Esprit; Apollinaire de Laodicée, et son fils Apollinaire, Magnus,
Polémon, Celestius, Pélage, Julien, défenseurs de la méme folie; Théodore de Mopsuestia et
Nestorius, les plus vils prédicateurs de la vile idolatrie; les Ciliciens Cyrus et Jean, les plus impies
diffuseurs du méme athéisme; Eutyches, Dioscore, le défenseur d'Eutyches et I'avdocate de
Barsum, Zoor, Timothée, dit Elurus; Pierre Mong et Acace, qui défendirent le vide (KSV(J.)TlKOV) de
Zénon; Lampetius, le chef de I'infame hérésie des Marcionistes; Dldyme et Evagre, les premlers
vils enseignants du mensonge secret d'Origene; Pierre le drapier, qui osa ajouter la croix a
I'nymne trois fois saint; un autre Pierre, la peste insensée ibérique, et Isaie, le compagnon de ce
Pierre, qui introduisit une autre hérésie des Acéphale parmi les Acéphale; Avec tous ceux-ci, et
avant tous, et aprés tous, et comme tous, et plus que tous, que Sévere, leur disciple le plus
pervers, qui s'avéra étre le tyran le plus cruel de tous les nouveaux et anciens Acéphales, et
I'ennemi le plus malveillant de la sainte Eglise catholique, et I'adultére le plus inique de la trés
sainte Eglise d'Antioche, et le débauché le plus vil, soit anathéme; Théodose d'Alexandrie,
Anthime de Transose, Jacques le Syrien, Julien d' Hallcarnasse, Félicissime, Gaien |'Alexandrien,
dont est issue I'hérésie des Gaianites ou Julianistes; Dorothée, le propagateur de cette méme
hérésie impie, Paul le Noir, non seulement de nom, mais qui |'était réellement; Jean le
grammairien, surnommé |'industrieux (Philopon), ou plutét celui qui peine en vain (Mathéopon),
Conon et Eugene, les trois propagateurs maudits de la doctrine de l'ignorance; Thémistius, le
pere et parent le plus inique et inculquant (de la doctrine de) l'ignorance; Il proclamait que le
Christ, notre vrai Dieu, ignore tout du jour du jugement, alors que lui-méme, le damné, ne savait
pas ce qu'il disait et ne comprenait pas qu'il divaguait, vacillant sous le poids du doute. Car s'il
avait connu la puissance de ses paroles, il n'aurait pas engendré une ignorance destructrice et
n'aurait pas défendu avec ferveur I'abomination de son ignorance, crachant de ses pensées
insensées que le Christ, non pas en tant que Dieu éternel, mais dans la mesure ou il s'est fait
homme véritable, ignore tout du jour de la fin (du monde) et du jugement, le traitant d'homme
simple et assimilant ainsi a lui-méme la monstruosité des Acéphalites et préchant que notre
Sauveur, Jésus-Christ, possede une nature composite. Que Pierre le Syrien et Serge d'Arménie,
maitres de I'hérésie insignifiante du trithéisme, qui ne s'accordaient ni I'un sur I'autre ni sur leurs
enseignements, soient anathemes avec lui ! Damien, leur plus farouche opposant, qui s'est révélé
étre un nouveau Sabellius de notre temps, que les successeurs de leur impiété — Athanase le
Syrien, Anastase I'Aposigaire, et ceux qui, par déni de la vérité et sans fondement scientifique,
acceptent leur accord scandaleux et, tels des bétes insensées, se laissent tromper par eux,
feignant de s'accorder tout en s'injuriant par des anathemes — soient anathemes et excommuniés.
Que Benjamin I'Alexandrien, Jean, Serge, Thomas et Sévere les Syriens soient eux aussi frappés
d'anathémes et d'excommunication, car ils menent encore une vie honteuse et s'attaquent avec
acharnement a la piété. Que Mina d'Alexandrie, propagateur et défenseur de I'hérésie gaienne et
ennemi déclaré de la prédication de la piété, soit également anatheme, ainsi que ses complices,
ses associés et tous ceux qui partagent son impiété. Qu'il soumette également aux mémes
anathemes toutes les hérésies apparues apres I'incarnation du Christ et qui ont osé s'opposer a
I'Eglise du Christ, c'est-a-dire les hérésies des Nicolaites, des Euchites, des Caiens, des
Adamiens, des Marviliotes, des Borvoriens, des Naséniens, des Stratioticiens, des Athonites, des
Piéens (Sétiens), des Sophians, des Ophites, des Antitactites, des Pératiciens, des
Hydroparastatiens, des Encratites, des Marcionistes, des Phrygiens, des Pépusiens, des
Artotirites, des Taskodurgiens (Abrodiciens), des Quartodécimans, des Nazaréens, des
Melchisédekites, des Antidikomarionites, des Tafiriens, des Martiens (Circianiens, Spathyriens,
Sphéronistes), des Duliens, des Anthropomorphites, des Hiéracites, des Messaliens, des
Eutychites, des Acéphaliens, des Versunophytes (Vénustiens), des Isaiahistes. Agnoites,
jacobites, trithéistes, et toute autre hérésie impie et négationniste, je les anathématise et les
renonce de toute mon ame, de tout mon cceur, de toute ma bouche, de toute ma pensée, de
toute ma parole et de toute ma voix; ainsi que tout autre hérésiarque pernicieux, toute autre
hérésie impie et tout autre schisme négationniste que notre sainte et universelle Egllse
anathématise. J'anathématise et répudie tous leurs associés, zélés partisans de cette méme
impiété, qui sont restés impénitents et qui se sont opposés aux enseignements de notre Egllse
catholique, rejetant notre foi orthodoxe et immaculée. J'anathématise également toutes leurs
ceuvres impies, composées contre notre tres sainte Eglise catholique et écrites contre notre foi
juste et immaculée. Avec ces viles hérésies, j'anathématise toute autre hérésie impie et

12



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

calomnieuse que notre sainte Eglise catholique anathématise et condamne habituellement, ainsi
que leurs auteurs et leurs écrits honteux et vils. Honorant et gardant a I'esprit et respectant
uniqguement l'enseignement de la sainte Eglise catholique et apostolique, que je vous ai déja
partiellement exposé sous une forme abrégée, comme je |'ai dit, a travers les abrégés des épitres
conciliaires, je prie pour les quitter d'ici au temps fixé par Dieu. C’est pourquoi je demande a votre
sainteté paternelle, qui dans mon humilité accepte ces écrits conformément au décret conciliaire,
de les considérer avec des yeux paternels et de les contempler avec un regard fraternel. Si j'ai
péché par ignorance, si j'ai omis quelque chose par oubli, si j'ai négligé quelque chose par
précipitation, si par briéveté je n'ai fait qu'effleurer le sujet, ou si, par maladresse, je me suis tu sur
un point, si j'ai passé sous silence quelque chose a cause de la difficulté de ma langue et de
I'extréme faiblesse de ma voix, ou encore a cause de l'impuissance de paroles dures, méme
contre ma volonté, alors (je demande) que cela soit complété par des ajouts et des paroles
empreints de sagesse paternelle, amélioré par des corrections, et fortifié par la plus grande
bienveillance, nourri par |'espoir fraternel et arrosé par les suggestions paternelles, afin que ce qui
est insuffisant et imparfait ne le reste pas a jamais, et que ce qui est faible et souvent déformé par
ignorance ne demeure pas a jamais impuissant et faible. Lorsque vous agissez ainsi avec amour
et sincérité, cela m'enrichira et me guérira, et témoignera de votre compassion et de votre amour,
0 vous qui étes bénis, c'est-a-dire de votre amour fraternel et de votre amour pour les enfants.
Lorsque je serai ainsi enrichi par vous, comblé de ce qui me manque, guéri de ma faiblesse,
corrigé dans ce qui est nécessaire, et couronné de la force et des richesses de la paternité et de
la fraternité, quelle gratitude pourrai-je vous témoigner ? Quelle joie, quel bonheur, quel plaisir
immense pourrai-je exprimer ? Mais cela, 6 vous qui étes bien-aimés de Dieu, ne sera connu que
de Dieu avant tout, et ensuite de moi-méme, en faisant |'expérience d'une telle compassion et en
récoltant des bienfaits si manifestes. Peut-étre le comprendriez-vous vous-méme si vous
perceviez la ferveur de mon cceur pour la piété et si vous observiez, d'un ceil spirituel, la profonde
inclination de mon ame a aimer. Je ne vous le demanderai plus verbalement, car je sais que vous
exaucerez nos veeux les plus humbles, animé par le feu de I'amour fraternel et consumé par le
zele paternel. Mais je vous supplie, et ne cesserai de vous supplier, d'adresser a Dieu vos prieres
et supplications les plus ferventes pour moi, accablé par la peur et le tremblement, incapable de
soulever le joug qui pese sur moi. Et non seulement pour cela, mais aussi pour que vous preniez
soin, avec moi, de ce troupeau que j'ai recu comme intendant, mais que, sans votre aide, je ne
peux ni conduire, ni nourrir de plantes divines et bienfaisantes, ni préserver sain et indemne. C'est
pourquoi je vous prie pour qu'il ne subisse aucun mal a cause de mon inexpérience, de ma
maladresse et de ma gaucherie, qui m'empéchent de le guider comme il se doit. Et qu'au jour du
jugement, je ne sois pas jugé pour le mal que j'ai causé, ni ne subisse le chatiment éternel infligé
a ceux qui volent, abattent et détruisent les brebis les plus précieuses du Christ notre Dieu. Je
sais et comprends bien, ayant été instruit par le Christ, le Berger supréme, que leur salut, leur
croissance et leur qualité, favorisés par de beaux paturages, sont essentiels a leur bien-étre. Mais
si, 0 trés pieux, vous pouvez m'aider d'une quelconque maniére, alors, par la puissance que le
Christ vous a donnée, assistez-moi, de peur que moi-méme et ces brebis précieuses du Christ ne
devenions, par ma faiblesse, la proie des bétes sauvages. Je vous adresse le méme appel
pressant : offrez a Dieu des prieres ferventes et incessantes pour nos empereurs, pieux et
illustres, qui ont recu de Dieu les rénes du gouvernement, afin que le Dieu miséricordieux et
humain, dont le pouvoir s'accorde a la volonté, apaisé par vos priéres sinceres, leur accorde une
longue vie, de grandes victoires sur les barbares et des trophées, les couronne d'une
descendance nombreuse, les comble de paix divine et leur donne un sceptre souverain et
puissant, renversant |'arrogance de tous les barbares, et en particulier des Sarrasins, qui se sont
soudainement soulevés contre nous a cause de nos péchés et qui détruisent tout avec une
intention cruelle et brutale, avec une insolence impie et sans Dieu. C'est pourquoi, 6 bienheureux,
nous vous supplions tout particulierement d'adresser vos prieres les plus ferventes au Christ, afin
qu'll les accueille avec grace et qu'll anéantisse promptement leur vaine vanité et, comme
auparavant, fasse de leur indignité le marchepied de nos empereurs, don de Dieu. Ainsi, eux
aussi, qui détiennent le pouvoir impérial sur notre terre, reposés des horreurs de la guerre,
connaitront des jours heureux et, avec eux, tout leur Etat prospérera, fermement protégés par
leurs sceptres et goltant aux fruits joyeux de la paix rétablie par eux. J'implore également votre
amour fraternel pour Léontie, diacre bien-aimé de la sainte Résurrection du Christ notre Dieu et
chancelier de notre vénérable secrétariat et protonotaire, ainsi que pour notre tres vénérable frere
Polyeucte, qui portent la responsabilité de cette ceuvre conciliaire; posez-leur un regard favorable
et accueillez-les avec une indulgence respectueuse. Ceci est devenu votre qualité distinctive, qui
vous émerveille toujours; étant au plus haut niveau, vous vous étes revétu de la plus grande

13



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

humilité, et vous les avez captivés spirituellement et brillamment par toutes vos qualités
éclatantes, leur révélant les capacités spirituelles et brillantes de I'ame, et, comme nous, vous les
avez renvoyés remplis de joie et d'allégresse, honorés d'avoir pu parler d'un tel chef byzantin; lls
se réjouissent de notre insignifiance lorsqu'ils nous parlent avec plaisir de vous, de la force de
I'ame donnée par Dieu, de la santé du corps donnée par Dieu et de votre désir d'envoyer
(viménien) un message qui illumine pour nous la vraie foi et éclaire I'état de I'ame, nous instruit
dans |'aptitude a guider le troupeau et nous rend plus courageux dans la conduite des troupeaux
du Christ ici-bas (afin que, protégés par la barriere de la prudence et de la connaissance, avec
I'aide de la divine providence, avec le baton de la vigilance pastorale, ils chassent les loups
féroces et rusés de la bergerie divine qui nous est confiée, et présentent au Créateur le peuple qui
nous a été confié, exempt de tout danger, dans I'espérance de recevoir une récompense pour nos
efforts du Juge tres juste).

Moi, humble et insignifiant, et tous les freres qui sont avec moi, saluons tout ce qui est
cher a Dieu et rayonne parmi vous, les saints, et en particulier la fraternité en Christ notre Dieu.
Priez pour moi, tres saint frere, puissant dans le Seigneur.

14



