
Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

Épître au concile

À mon très saint maître, mon très béni frère et compagnon de service, Serge, archevêque et 
patriarche de Constantinople, Sophrone, humble serviteur du saint Seigneur Christ notre Dieu.


	 Pères ! Pères ! Très bénis ! Que le silence m'est cher maintenant, plus cher qu'auparavant, 
car, libéré de toute occupation, je suis passé du silence à la tempête des affaires et suis 
tourmenté par les affaires terrestres. Pères ! Pères ! Très chers à Dieu ! Que l'insignifiance m'est 
chère maintenant, infiniment plus chère qu'auparavant, car de la fange, de la souillure et de 
l'indicible et immense insignifiance, je suis monté au trône hiérarchique. Je vois aussi une vague 
monter et, après cette vague, le danger qui suit. Car l'agréable ne semble pas si agréable tant que 
l'on n'a pas éprouvé et reconnu le désagréable, comme c'est le cas après l'épreuve et l'apparition 
de l'amertume. Ainsi, la santé est très désirable pour celui qui est malade après avoir été en 
bonne santé; ainsi, la paix est très agréable pour celui qui est agité après la paix; ainsi, la richesse 
est très chère à celui qui, après l'avoir connue, souffre de la pauvreté. On constate alors que la 
richesse existe et demeure toujours, dans ses propriétés physiques et essentielles, identique à ce 
qu'elle paraissait avant d'avoir connu le contraire; et pourtant, ce qui existe après avoir connu ce 
dernier est plus attrayant et bien plus cher à celui qui l'a connu, même si ce qui se produit après 
avoir connu le contraire n'a rien d'exceptionnel, et est plus agréable et bien plus désirable. Job, 
digne d'éloges, nous le démontre très clairement : il a connu les deux et a rendu des jugements 
justes, et il est capable de juger avec sincérité ce que nous disons et de prononcer un verdict 
impartial et incorruptible. Que dit donc cet ascète inflexible, ayant perdu le plaisir et s'étant 
plongé dans le désagrément ? «Qui me rendra justice, comme aux mois d’autrefois, quand Dieu 
me protégeait ? Quand sa lampe brillait sur ma tête, quand sa lumière me guidait dans les 
ténèbres; quand j’étais chargé en chemin, quand Dieu visitait ma maison; quand j’étais riche, 
entouré de serviteurs; quand mes sentiers étaient arrosés d’huile de sang, et mes montagnes 
lavées de lait; quand je sortais de bon matin dans la ville, et que mon trône était placé sur la place 
publique. Quand les jeunes gens me voyaient, ils se cachaient, mais tous les anciens se levaient. 
Et les nobles se turent, ayant mis de la poussière sur leur bouche. Mais ceux qui m’entendaient 
me bénissaient» (Job 29,2-10).  C'est pourquoi, ô vous qui êtes bénis, je m'écrierai dignement 
avec Job, qui, cinq fois, triompha, fort du souvenir de ses bénédictions passées. C'était une vie 
paisible et silencieuse, un néant à l'abri des tempêtes : «Qui me rendra justice selon les mois 
d'autrefois, où Dieu me protégeait sans souci, comme lorsque sa lampe brillait sur ma tête ?» 
Quand je menais une vie paisible et sereine ? Quand, guidé par sa lumière, je marchais dans les 
ténèbres; quand je cueillais les fruits du silence, quand j'étais chargé des pousses de la quiétude; 
quand je goûtais en abondance aux fruits de la paix spirituelle; quand je me délectais des fleurs 
de l'insouciance; quand j'étais couronné des bourgeons de l'intrépidité; quand je réjouissais mon 
âme des joies de l'insouciance; quand je jouissais de la pauvreté terrestre; quand je cultivais les 
sillons d'un fumier sûr; quand je traversais à la nage la mer d'une pauvreté sans tempête; quand 
je savourais la beauté d'une humble cellule; quand j'ai goûté à la manne miellée des mets 
terrestres, et que l'on pouvait me considérer comme un autre Israël; quand, sans plainte et l'âme 
emplie de gratitude, j'ai mangé en abondance la nourriture de la paix et du ciel. Depuis lors, ô très 
sages, ceci et bien d'autres choses encore m'ont été infligés, à trois reprises, par la nécessité et 
la contrainte de clercs bien-aimés de Dieu, de vénérables moines et de laïcs croyants, tous 
citoyens de la sainte cité du Christ notre Dieu, qui m'ont violemment et cruellement forcé (à 
accepter le rang épiscopal) : je ne sais ni ne comprends quel châtiment je devrais subir pour vous 
apaiser, ô saints, et vous inciter non seulement à me secourir vigoureusement, moi qui suis si 
tourmenté et en danger, par de pures prières au Seigneur, et à me fortifier, moi qui suis tombé 
dans la lâcheté, mais aussi à m'instruire de l'enseignement divinement inspiré pour une conduite 
pratique. (Faites cela pour moi) en tant que pères et parents, et aussi en tant que frères et sœurs. 
Accordez-moi donc ma requête paternelle et fraternelle, car elle est juste. Je suivrai votre 
exemple et entrerai dans l'union avec vous, par laquelle la foi unit les âmes sœurs, l'espérance 
unit les justes et la charité lie les pieux. Ce lien triple, tissé de ces trois vertus divines, est 
indestructible, indissoluble et ne tolère aucune division; au contraire, il est inséparable, 
conduisant à la même piété chez ceux qui demeurent dans cette union divine. Et puis, une 
certaine tradition apostolique et ancienne, présente dans toutes les saintes Églises de l'univers, 
servait de guide quant à la manière dont ceux qui étaient élevés à la dignité hiérarchique devaient 
se conformer sincèrement en tout à ceux qui occupaient auparavant les rangs hiérarchiques, 

1



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

quant à la manière de penser et de conserver la foi que le sage Paul leur avait transmise avec une 
grande précision, afin que leurs efforts ne soient pas vains, car si leur foi était fausse en quelque 
manière que ce soit, toute leur entreprise serait vaine. Ainsi, ce divin (Paul), qui entendait des sons 
divins, guidé par le ciel lui-même, et qui, prématurément, contemplait le paradis, et qui entendait 
des paroles inexplicables pour les autres, fut saisi de crainte et de tremblement, car, comme il le 
dit lui-même, il craignait qu'après avoir prêché le message du salut, il ne devienne indigne. C'est 
pourquoi ce disciple céleste du Christ monta à Jérusalem et se prosterna devant les disciples 
divins qui l'avaient précédé. Il proclama l'enseignement de l'Évangile qu'il avait prêché à ceux qui 
étaient considérés comme les précurseurs, les faisant ainsi participer à cet enseignement. Il 
acquit ainsi un fondement solide pour lui-même et pour ceux qui accepteraient son enseignement 
après lui, et devint un magnifique exemple de salut pour tous ceux qui désirent suivre ses traces. 
Et nous, fidèles à cette coutume et considérant comme une excellente loi tout ce qui était 
pratiqué dans les temps anciens, particulièrement ce qui a été confirmé par l'enseignement 
apostolique, nous écrivons sur la manière dont nous demeurons dans la foi et nous vous 
l'envoyons, ô sages de Dieu, pour votre réflexion. Ainsi, sans transgresser les limites éternelles 
fixées par nos pères, nous pouvons apparaître aux yeux de ceux qui savent comme capables et 
capables non seulement de discerner avec soin le vrai enseignement du faux, mais aussi de 
pourvoir à ce qui manque par amour parfait pour le Christ. Je vous parlerai donc de ce que j'ai 
appris dès le commencement, étant né et élevé dans la sainte Église universelle, de ce que j'ai 
toujours pensé depuis mon enfance et de ce que j'ai entendu de vos sermons inspirés par Dieu.

	 Et ainsi, mes bienheureux, je crois, comme je l'ai fait dès le commencement, en un seul 
Dieu le Père, tout-puissant, sans commencement et éternel, Créateur de toutes choses visibles et 
invisibles. Et en un seul Seigneur Jésus Christ, le Fils seul engendré de Dieu, engendré de toute 
éternité et impassibilité de Dieu le Père lui-même, n'ayant d'autre commencement que le Père, et 
ne recevant son hypostase d'aucune autre source que le Père, lumière consubstantielle née de la 
lumière, vrai Dieu coéternel né du vrai Dieu. Et en un seul Esprit saint, procédant de Dieu le Père, 
qui doit être reconnu à la fois comme lumière et comme Dieu, et véritablement coéternel avec le 
Père et le Fils, consubstantiel, possédant la même essence et la même nature, ainsi que la même 
divinité. En une Trinité d'une seule essence, d'un seul honneur, d'un seul trône, d'une seule 
nature, une en essence et une en gloire. Nous croyons en une seule Divinité, possédant une seule 
autorité commune, et en une seule seigneurie commune et unie, ne connaissant ni fusion 
personnelle ni division hypostatique. Car nous croyons en la Trinité dans l'unité, et nous glorifions 
l'unité dans la Trinité : dans la Trinité parce qu'il y a trois hypostases, et dans l'unité à cause de 
l'unicité de la Divinité. La sainte Trinité est dénombrée par ses hypostases personnelles, mais 
l'unité toute sainte est indénombrable. Elle est inséparablement divisée, et ce qui est incomposé 
admet l'union. Divisée en hypostases dénombrables et comptées selon des caractéristiques 
personnelles, elle est unie à la même essence et à la même nature et ne permet aucune 
séparation complète. Elle est une et une unité incomposite et ne permet aucune dénombrement 
quant à son essence. Nous croyons en un seul Dieu sans le voir, car nous proclamons clairement 
une seule Divinité, bien qu'elle soit reconnue en une trinité de personnes. Et nous proclamons un 
seul Seigneur, car nous savons véritablement qu'il n'y a qu'une seule Seigneurie, bien qu'elle soit 
reconnue en trois hypostases. Puisque Dieu, en tant que Dieu, est un et la divinité une, il n'est ni 
divisé ni désintégré en trois dieux, ni transformé en trois divinités. Puisque le Seigneur est un, en 
tant que Seigneur unique, il n'est ni désintégré ni transformé en trois seigneurs, et il n'est pas 
révélé en trois dominations. 

	 Tel est l'enseignement impie des Ariens : il divise le Dieu unique en dieux inégaux, divise 
une divinité en divinités inégales, et dissout également une domination en trois dominations 
distinctes. Bien que le Dieu unique soit trinitaire et soit connu (dans la Trinité), et soit proclamé en 
trois hypostases, et soit adoré en trois personnes, et soit appelé Père, Fils et saint Esprit, il n'est 
pourtant pas appelé complexe, composite ou fusionné, et il ne se fond pas en une seule 
hypostase et ne s'unit pas en une seule personne, ce qui n'admet aucun nombre. Tel est 
l'enseignement sans loi des Sabelliens. Elle fusionne trois hypostases en une seule et confond 
trois personnes en une. Où donc, ô impies, est la Trinité si, selon vous, elle se réduit à une seule 
personne et se fond en une seule hypostase ? Où est donc, ô insensés, l'unité si elle se réduit à 
trois essences, s'étend en trois natures et se multiplie en trois divinités ? Pour les orthodoxes, les 
deux sont impies et totalement incompatibles avec la piété : ni l'unité des hypostases, ni la trinité 
des natures. L'une incline immédiatement vers le judaïsme et entraîne dans son sillage celui qui 
parle ainsi; l'autre penche vers le paganisme et entraîne dans son sillage celui qui parle ainsi. Par 
conséquent, soit celui qui, par folie, tient ce discours avec Arius est totalement païen, soit celui 
qui, par impiété, embrasse le premier avec Sabellius est en train de judaïser. Il est donc bien établi 

2



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

par les théologiens qu'il convient de considérer l'Unité comme l'unique Divinité, possédant une 
seigneurie consubstantielle et naturelle, et la Trinité comme trois hypostases non fusionnées, 
distinguées par une triple distinction personnelle. Ceci afin d'éviter toute confusion avec la 
conception de l'«unité» chez Sabellius, qui voyait une unité partout et excluait toute pluralité 
hypostatique; et aussi afin d'éviter que l'expression «trois» ne justifie une expression similaire 
chez Arius, pour qui les trois sont conçues comme des essences entièrement séparées, éliminant 
ainsi toute expression de l'unité de la divinité, de l'essence et de la nature. Par conséquent, ayant 
appris à concevoir un seul Dieu, nous avons également adopté la règle de confesser une seule 
Divinité. Et de même que nous avons appris à honorer les trois hypostases, de même nous 
sommes appelés à glorifier les trois personnes, sachant que le seul Dieu n'est autre que ces trois 
personnes, et sachant également que ces trois personnes consubstantielles de la Trinité, qui sont 
le Père, le Fils et le saint Esprit, ne sont autre que le seul Dieu. C’est pourquoi nous prêchons que 
ces trois, en qui réside la Divinité, sont un, et nous proclamons que ce Un est la Trinité en qui 
réside la Divinité, ou, plus précisément et plus clairement, qui est la Divinité et qui est connue. Car 
l’Un et le même est un, et en même temps il est accepté par la foi comme trois, et est glorifié 
comme trois, et est véritablement proclamé comme un. Et l’Un n’est pas accepté comme trois 
parce qu’il est un, ni les trois ne sont appelés un parce qu’ils sont trois. Ce serait étrange et 
totalement déraisonnable. La même chose est calculée et ne se prête pas au calcul : elle se prête 
au calcul par rapport à ses trois hypostases, mais ne se prête pas au calcul par rapport à la 
singularité.

	  Et (elle est comptée) par hypostases et propriétés rationnelles parfaites, qui existent en 
elles-mêmes, sont divisées selon un nombre, mais ne sont pas divisées selon la divinité. Par 
conséquent, la toute sainte Trinité est indivisiblement divisée et de nouveau unie séparément. Car, 
ayant une division selon les personnes, elle demeure indivisible et inséparable en essence et en 
nature, ainsi qu'en divinité. Et c'est pourquoi nous ne disons pas : trois dieux, et nous ne 
glorifions pas trois natures dans la Trinité, et nous ne prêchons pas qu'il y ait trois essences en 
elle, et nous ne confessons pas trois divinités, ni consubstantielles, ni ayant des essences 
différentes, ni ayant une seule, ni des origines différentes. Ce qui est prêché à propos d'elle 
singulièrement, c'est que nous n'admettons pas la pluralité, ni ne permettons à quiconque de 
diviser son unité. Nous ne connaissons pas trois dieux, pas trois natures, pas trois essences, pas 
trois divinités, ni homogènes ni hétérogènes, ni semblables ni différentes en apparence. En vérité, 
nous ne connaissons aucun dieu, aucune essence, aucune divinité, et nous ne connaissons 
personne qui les connaisse; mais nous anathématisons quiconque les accepte, les imagine ou les 
connaît. Nous ne connaissons qu'un seul principe, une seule divinité, un seul royaume, une seule 
autorité, une seule puissance, une seule action, une seule volonté, un seul désir, une seule 
domination, un seul mouvement, qui sert de force créatrice, providentielle, soutenante ou 
protectrice à tout ce qui est apparu depuis. Une seule domination, une seule éternité, et tout ce 
qui se trouve dans les trois hypostases personnelles du singulier est incompatible avec une seule 
essence et une seule nature. Nous ne fusionnons pas les hypostases ni ne les réduisons à une 
seule hypostase. Nous ne divisons pas non plus une seule essence ni ne la disséquons en trois 
essences, ni, à cette fin, ne divisons la seule divinité. Mais (pour nous) il y a un seul Dieu, une 
seule divinité, resplendissant dans trois hypostases, et trois hypostases et (trois) personnes, 
connaissables dans une seule divinité. Par conséquent, le Père est le Dieu parfait, le Fils est le 
Dieu parfait, le saint Esprit est le Dieu parfait, car chacune de ces Personnes possède une seule 
et même divinité, indivisible, sans défaut et parfaite. Et puisqu'Il est Dieu, chacune de ces 
Personnes, considérée en elle-même, demeure la même, tandis que l'esprit divise même 
l'indivisible. Ainsi, le Père, le Fils et le saint Esprit ne sont pas appelés un, deux ou trois, et c'est 
pourquoi, par ceux qui sont instruits par Dieu, ils sont prêchés comme Dieu, Dieu et Dieu. Mais 
ces trois sont un seul Dieu, car le Père n'est pas un autre Dieu, ni le Fils un autre Dieu, ni le saint 
Esprit un autre Dieu, puisque le Père n'est pas une autre nature, ni le Fils une autre nature, ni le 
saint Esprit une autre nature. C'est ce que notre esprit invente, ainsi que de nombreux et divers 
dieux. Mais le Père est Dieu, et le Fils Dieu, et de même Dieu et le saint Esprit, puisque l'unique 
Divinité remplit indivisiblement et complètement les trois Personnes et est présente en chacune 
d'elles pleinement et parfaitement. La Divinité est indivisible et est présente en chacune des trois 
Personnes pleinement et parfaitement. Elle ne les remplit donc pas partiellement, mais est 
présente en chacune d'elles de la manière la plus complète et, demeurant une, apparaît en trois 
Personnes. Bien qu'Il existe en trois hypostases, Il n'implique pas une pluralité de divinités, car 
Lui, qui est totalement détaché et incorporel et qui ne peut supporter les choses propres à la 
création, ne subirait aucune division corporelle. Ainsi, le Père, étant Dieu le Père et non plus Fils ni 
saint Esprit, est essentiellement le même que le Fils et, par nature, le même que le saint Esprit. Le 

3



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

Fils, étant Dieu le Fils et non plus Père ni saint Esprit, est par nature prêché par les mêmes réalités 
que le Père et, par nature, contemplé par les mêmes réalités que le saint Esprit. Le saint Esprit, 
étant Dieu le saint Esprit, et non considéré comme le Père ni accepté comme le Fils, est par la foi 
reçu essentiellement comme le Père et, par nature, prêché par les mêmes réalités que le Fils. La 
seconde est par nature et par identité d'être et par affinité d'essence, et la première est par 
différence des propriétés des trois (personnes) et par dissemblance des propriétés personnelles 
qui caractérisent chaque personne sans fusion. De même que chacun d'eux possède le titre 
inaliénable de «Dieu», chacun possède également une caractéristique personnelle immuable et 
constante, qui lui est propre et le distingue des autres personnes. C'est grâce à elle que la Trinité, 
co-engendrée, co-honorée, co-essentielle et co-trônante, demeure indiscernable. Ainsi, la Trinité 
est une Trinité parfaite non seulement dans la perfection de son unique divinité, mais aussi sur-
parfaite et sur-divine, indivisible et inaliénable en gloire, en éternité et en règne. Rien dans cette 
Trinité, ni créé, ni subordonné, ni accessoire, n'existait auparavant et n'est monté au ciel après. 
Ainsi, le Père n'a jamais été sans le Fils, ni le Fils sans le saint Esprit, mais ils ont toujours été la 
même Trinité immuable et inaltérable. Et concernant la sainte et consubstantielle, éternelle et 
primordiale, créatrice de tout et royale Trinité, telle que je la conçois, la glorifie et la vénère, je dois 
vous la présenter brièvement, clairement et avec force. L'abréviation de ces définitions 
conciliaires ne permet rien de plus. Et comment je soutiens (la doctrine), comment je pense, et 
comment j'ai appris des saints pères, inspirés par Dieu selon vous, à prêcher l'incarnation 
philanthropique et glorieuse de l'un des membres de cette Trinité très honorable, Dieu le Verbe et 
le Fils – c'est-à-dire la plus grande humiliation et la condescendance divine et déifiante envers 
nous, terrestres –, cela, comme auparavant, la vérité même qui voit tout, je l'ai exposée dans 
cette lettre conciliaire et je vous l'envoie pour votre sage considération. 

	 Je crois, ô très saint, que Dieu le Verbe, le Fils unique du Père, engendré de Dieu le Père 
avant tous les siècles, dans sa compassion et sa miséricorde pour notre chute humaine, par sa 
propre volonté, par la volonté de Dieu le Père et par le consentement divin du saint Esprit, sans 
être séparé du sein de celle qui enfante, s'est abaissé jusqu'à nous dans l'humiliation. Car, ayant 
une seule et même volonté avec le Père et le saint Esprit, il possède un être illimité et une nature 
insondable; il est indescriptible et ne change pas de lieu comme nous. Par nature, il peut 
accomplir des actions divines et est entré dans le sein vierge, orné de la pureté de la virginité, de 
la sainte, de la très glorieuse et de la sage Marie, pure de toute souillure de corps, d'âme et 
d'esprit. L'incorporel s'est incarné et a pris notre forme, étant, selon l'essence divine, sans forme 
ni apparence. Et comme nous, l'Incorporel s'incarne et devient véritablement homme, Celui que 
l'on reconnaît comme le Dieu éternel. Celui qui est au sein du Père éternel est porté dans le ventre 
de la mère, et Celui qui est infiniment temporel prend un commencement temporel. Il n'est pas 
devenu tout cela par imagination, comme le croient les manichéens et les valentiniens; mais Il a 
véritablement et réellement renoncé à la volonté paternelle et à sa propre volonté, et a assumé 
notre totalité, c'est-à-dire une chair consubstantielle à la nôtre, une âme rationnelle, homogène à 
la nôtre, et un esprit parfaitement identique au nôtre. Car tel est l'homme, et tel est celui que l'on 
reconnaît (comme homme). Et Il devint pleinement homme dès cette conception sublime de la 
Vierge très sainte. Il daigna être et être appelé homme, afin que le semblable soit purifié par le 
semblable, que le semblable soit sauvé par le semblable, et que le semblable soit glorifié par ses 
semblables. C'est pourquoi la Vierge est élue sainte, son corps et son âme sont sanctifiés, et ainsi 
elle sert l'incarnation du Créateur comme pure, innocente et immaculée. Ainsi, Dieu le Verbe 
s'incarne, comme il nous est propre, non par l'union avec une chair pré-créée, ni par l'union avec 
un corps préalablement formé et existant indépendamment, ni par l'union avec une âme 
préexistante. Au contraire, ils n'ont reçu leur être que lorsque Dieu le Verbe lui-même s'est uni à 
eux. Naturellement, ils ont été unis simultanément au commencement de leur existence, et en 
eux-mêmes, avant la véritable condescendance du Verbe, ils n'existaient pas, mais leur existence 
coïncide (à l'origine) avec la condescendance naturelle du Verbe. Leur existence n'a jamais 
précédé sa venue, contrairement à ce qu'affirment si bruyamment Paul de Samosate et Nestorius. 
La chair de Jésus Christ fut simultanément faite chair et chair de Dieu le Verbe; simultanément 
chair rationnelle animée et chair rationnelle animée de Dieu le Verbe. En Lui, elle reçut son être et 
n'avait pas d'être propre. Tout cela (qui fait partie de la nature humaine en Jésus Christ) fut 
engendré simultanément à la conception du Verbe et uni à Lui par hypostase, simultanément à sa 
création – un être véritable, non partiel, indivisible, inaltérable. Par Lui, elle fut engendrée; en Lui 
et avec Lui, elle reçut l'existence; et avec Lui, elle fut composée. Elle ne peut absolument pas 
avoir existé avant son union indissoluble et inséparable. Ainsi, le Verbe, incarné du sang immaculé 
et virginal de la toute sainte et immaculée Vierge Marie, est devenu pleinement homme. Bien que 
porté dans le sein d'une vierge et ayant accompli le temps légitime de la gestation, il est devenu, 

4



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

de manière naturelle et sans péché, semblable à nous, humains, sans mépriser notre bassesse et 
notre propension aux passions. Néanmoins, il est né Dieu en chair et en os, possédant une âme 
rationnelle et incorporelle. Cette chair, il l'a animée lui-même par l'esprit rationnel, et par nul autre. 
Et cette chair conserve la Vierge qui lui a donné naissance et révèle qu'elle est véritablement et 
proprement la Mère de Dieu, malgré la fureur du fou Nestorius et les pleurs, les lamentations et 
les hurlements de son armée impie, tourmentés à maintes reprises avec lui. Car Celui qui est né 
de la Vierge, la sainte Mère de Dieu Marie, était Dieu, qui, pour nous, a reçu une seconde 
naissance, temporaire, après sa première et éternelle naissance du Père – une naissance naturelle 
et ineffable, bien qu’il se soit incarné et soit né pour devenir semblable à nous, êtres de chair. Il 
est chanté comme pleinement Dieu, et Il est aussi reconnu comme pleinement homme; Il est 
également reconnu comme homme parfait, car Il possédait l’union de deux natures : la divinité et 
l’humanité, et a été connu dans ces deux natures parfaites : la divinité et l’humanité. Car cette 
union n’a été facilitée par aucun changement ni mélange, et la différence et la dualité des natures 
ou des êtres n’ont introduit ni division ni séparation après l’union; bien que cette dernière attriste 
le fou Nestorius, et que la première pousse l’irrationnel Eutychès à la frénésie. Ce qui est 
hypostatiquement uni n’accepte pas le changement, ne connaît pas la division, ne sait pas ce qui 
est accessible à la fusion, et n’admet aucun signe de désunion. Ceci, comme chacun sait, est 
admis par les ignorants Eutychès et Nestorius, et par ceux qui ignorent le pouvoir de l'union 
hypostatique, par laquelle le Verbe s'est incarné et la chair animée et rationnelle a invariablement 
été déifiée : l'un entraîne dans la mer de la fusion, et l'autre emporte dans l'abîme de la 
séparation. C’est pourquoi l’un évite de confesser la dualité des natures, tandis que l’autre a du 
mal à confesser l’unique nature incarnée de Dieu le Verbe, et craint d’affirmer qu’Il ​​possède une 
seule hypostase composée  : ce sont des fugitifs, craignant la peur là où il n’y en a pas. Mais 
nous, ayant courageusement chassé la folie qui les suit servilement, et nous étant fermement 
établis sur le roc de la piété, nous prêchons la descente hypostatique du Verbe dans la chair 
(empruntée à nous), rationnelle et animée, et nous vénérons le Verbe incarné comme le seul Christ 
et Fils, et nous disons qu’Il ​​possède une seule hypostase composée, et nous proclamons qu’Il ​​est 
en deux natures, et nous croyons que ce Dieu le Verbe a deux naissances : l’une de Dieu le Père, 
que nous savons illimitée dans le temps et éternelle, et l’autre de la Mère de Dieu, que nous 
reconnaissons comme nouvelle et venue à l’existence dans le temps; et nous glorifions l'unique 
nature de Dieu le Verbe incarné en Lui, non comme le disent Apollinaire, Eutychès et Dioscore, 
mais comme le sage Cyrille nous l'a transmis. De plus, nous affirmons que les natures 
particulières ont été préservées et nous proclamons la diversité de celles qui sont unies, tant ce 
qui est dit naturel et consiste en qualité, que ce qui est conçu dans l'essentiel et consiste en 
quantité. Et nous ne craignons ni le massacre de Nestorius, ni ne respectons la transformation 
d'Eutychès. Car nous ne prétendons pas, comme l'insensé Nestorius, que l'union soit relative, ni 
ne bavardons vainement, comme si la condescendance consistait en une égalité d'honneur et 
une similitude de volonté, ou dans l'ardeur et l'uniformité des désirs. Nous ne parlons pas non 
plus, comme Eutychès qui reniait Dieu, en vain d'une quelconque fusion et transformation de Dieu 
le Verbe et de la chair animée de raison, ni de l'union des natures, des essences et des images, 
dont une union merveilleuse s'est réalisée dans le Christ. Par conséquent, suivant la voie royale et 
médiane, nous abhorrons la fusion et la désunion, mais vénérons intérieurement l'union unique, 
pure et inséparable, de la divinité et de l'humanité, seule permise dans l'union naturelle et 
hypostatique. L'union mutuelle de la divinité et de l'humanité a préservé cette union afin 
d'empêcher tout changement et de ne tolérer aucune séparation. La doctrine de l'union, bien sûr, 
naturelle et hypostatique (je ne connais d'autre union que celle du Christ), ne connaît aucune 
distinction et bannit complètement la séparation, préservant intact ce qui est entré dans l'union et 
ne permettant aucune division au sein de l'Unique. C'est pourquoi, appelant le Christ composé de 
divinité et d'humanité, nous prêchons qu'il est à la fois Dieu et homme, composé de deux natures 
et dual par rapport à ces natures. Et également, il est parfait dans sa divinité et parfait dans son 
humanité. Par conséquent, en enseignant qu'Il est en deux natures, nous Le représentons comme 
Dieu consubstantiel au Père et disons qu'Il est également consubstantiel à la Mère et à nous, en 
tant qu'homme, qu'Il est visible et invisible, créé et incréé, à la fois chair et incorporel, à la fois 
descriptible et indescriptible, à la fois terrestre et céleste, à la fois chair animée rationnelle et 
divinité, qu'Il est apparu récemment et est éternel, à la fois humilié et exalté, et tout ce qui est 
proprement dit inséparablement (uni) de la double nature, bien que l'une ait toujours existé, en 
tant que nature éternelle, et l'autre ait invariablement reçu l'existence pour nous à des temps 
récents, en tant que nature humaine. Car si l'union était immuable et inséparable, comme elle l'est 
encore, et si ces deux sont immuablement distincts et manifestent indissociablement leur 
différence, alors telles furent les natures, les essences et les images dont fut produite l'union 

5



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

ineffable et en lesquelles le Christ unique est contemplé. Celui qui est issu d'elles demeure un; il 
est désormais indivisible et, sans se laisser diviser ni changer, révèle sa composition. Il est 
hypostase et personne composite; il consiste en un mélange homogène et ne connaît aucune 
division dans ce qui est uni, mais conserve un être et une existence indivisibles; et non deux, car il 
est devenu un, et non mêlé et ne conduit pas à une unité et à l'identité naturelle et essentielle de 
ce dont il est naturellement composé; mais un et en même temps est connu à la fois comme un et 
comme deux. Un en hypostase et en personne, mais deux quant à sa nature même et à ses 
caractéristiques naturelles, d'où il a reçu la capacité d'être un et conservé celle de demeurer 
naturellement deux. Ainsi, demeurant le même, Il est contemplé comme le seul Christ, Fils et Fils 
seul engendré, inséparable dans ses deux natures, et accomplit naturellement ce qui est propre 
aux deux êtres, en vertu de la qualité essentielle et de la caractéristique naturelle inhérentes à 
chacun. S'il possède une nature singulière et distincte, comment pourrait-il ne pas avoir la même 
hypostase et la même personne ? Et un seul et même Être pourrait-il accomplir pleinement ce qui 
est propre aux deux natures ? Comment alors une divinité, ne participant pas à la chair, pourrait-
elle accomplir physiquement les œuvres de la chair  ? Ou comment un corps, dépourvu de 
divinité, pourrait-il accomplir des œuvres essentiellement reconnues comme divines ? Emmanuel, 
étant un et en un seul et même être – c'est-à-dire à la fois Dieu et homme – accomplit 
véritablement ce qui est propre aux deux natures, accomplissant certaines de ses actions d'une 
manière et d'autres d'une autre. En tant que Dieu, il accomplit le divin, et en tant qu'homme, 
l'humain. Il désire se révéler à tous comme Dieu et comme homme, et c'est pourquoi il accomplit 
le divin et l'humain, et de même il parle et proclame (les deux). Il n'en est pas ainsi, comme le 
souhaite Nestorius, que l'un accomplisse des miracles tandis que l'autre accomplisse des actions 
humaines et endure des passions. Mais le seul et même Christ et Fils a accompli le divin et 
l'humain – l'un d'une manière, l'autre d'une autre, comme l'enseigne le divin Cyrille, car en lui 
réside une puissance inséparable, sans pour autant se confondre ni être indivisible. En tant que 
Dieu, il était éternel et accomplissait des miracles, mais en tant qu'homme, il était connu comme 
étant apparu récemment, et il a accompli l'humble et l'humain. Car, de même qu'en Christ les 
deux natures conservent leur nature distincte, de même chaque image, en union avec l'autre, 
conserve sa nature propre. Ainsi, le Verbe, en communion avec le corps, accomplit ce qui est 
propre au Verbe, et le corps accomplit ce qui est propre au corps, tandis que le Verbe lui-même 
est en communion avec lui. Et cela se reconnaît dans l'unique hypostase et prévient la division 
impie. Ils n'ont pas agi séparément, de peur que nous ne les croyions séparés. Que Nestorius, qui 
s'illusionne follement, ne triomphe donc pas, car les deux images, dans le seul Christ et le Fils, 
après leur union, ont accompli leur propre nature. Car, sans séparation l'une de l'autre, elles ont 
accompli leur propre nature.

	 Nous ne glorifions pas en Lui deux Christs et deux Fils, dont l'un, Fils et Christ par nature, 
accomplit le miraculeux, tandis que l'autre, Fils et Christ par grâce, accomplit l'humble. Bien que 
nous enseignions que deux images agissent ensemble, chacune selon sa propre particularité 
naturelle, nous disons qu'un seul et même Fils et Christ accomplit naturellement le sublime et 
l'humble, selon la qualité naturelle et essentielle de chacune de ses deux natures. Car ces 
natures, demeurant immuables et sans confusion, clairement reconnues comme deux et unies 
sans confusion, n'ont pas été privées de ces propriétés mais sont apparues dans une seule 
hypostase. Que ni Eutychès ni Dioscore, les propagateurs d'une confusion inexistante et impie, 
ne triomphent en vain. Après l'union des deux natures, chacune a accompli sa fonction propre, 
évitant la division, n'acceptant aucun changement, préservant sa distinction de l'autre et 
maintenant une communion et une union inséparables. Par conséquent, fidèles à notre piété et 
aux principes de l'Orthodoxie, nous affirmons que le même Christ et Fils accomplit les deux, car Il 
est Dieu et homme; et nous ne créons aucune confusion. De même, nous affirmons que chaque 
image, après communion mutuelle, remplit sa fonction propre, puisqu'en le même Christ il y a 
deux images, accomplissant naturellement leur fonction propre. Nous n'admettons aucune 
division, contrairement à ce qu'Eutychès et Nestorius ont voulu nous infliger, ces divisions étant 
issues de principes opposés et alimentant la guerre impie menée contre nous, pieux. Nous les 
considérons comme insignifiantes et reconnaissons en chaque nature une action différente – une 
action essentielle et naturelle, ainsi qu'une action réciproque – procédant indissociablement de 
chaque être et de chaque nature, en raison de la qualité naturelle et essentielle qui leur est 
inhérente, et en même temps de l'interaction indissociable et non mêlée de chaque être qui 
l'accompagne. Ceci explique la différence d'actions en Christ et donne également aux natures 
leur existence, car la divinité et l'humanité ne sont pas identiques quant à la qualité naturelle 
inhérente à chacune, bien qu'elles se soient inexprimablement unies en une seule hypostase et 
unies sans mélange en une seule personne. Par cette union hypostatique, elles ont créé pour 

6



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

nous un seul et même Christ et Fils. Dieu le Verbe est Dieu le Verbe, non chair, bien qu'il ait 
assumé une chair raisonnablement animée et l'ait unie hypostatiquement par une union naturelle. 
Cette chair est chair raisonnablement animée, non le Verbe, bien qu'elle soit envisagée comme la 
chair de Dieu le Verbe. C'est pourquoi, après l'union naturelle et sans confusion – c'est-à-dire 
véritable et hypostatique –, elles ne présentent pas cette action comme indifférente aux deux. 
Nous ne qualifions pas non plus cette action de leur part d'unique, d'essentielle, de naturelle et 
d'entièrement indifférente, de peur de les unir de force en une seule essence et une seule nature, 
ce dont les disciples des Acéphale se sont moqués, la qualifiant sans vergogne de composite. 
Puisque nous confessons l'action naturelle présente à la fois dans l'être et dans la nature, de 
laquelle une union indissoluble a été réalisée en Christ, faisant du Christ et du Fils unique le Dieu 
tout entier, qui doit aussi être reconnu comme l'homme tout entier, nous ne confondons pas les 
natures indissolublement unies, bien que les natures ne soient connues que par les actions, selon 
l'enseignement de ceux qui le peuvent (le savoir), et que la différence des essences se perçoit 
généralement par la différence des actions : de même, nous enseignons que toute parole et toute 
action, divine et céleste ou humaine et terrestre, procèdent d'un seul et même Christ et Fils et 
d'une seule et unique hypostase de son Fils.. S'étant incarné, Il est demeuré Dieu le Verbe et 
manifeste naturellement et sans confusion les deux actions, conformément à leurs natures 
respectives : selon sa nature divine, par laquelle Il est consubstantiel au Père, divin et ineffable; et 
selon sa nature humaine, par laquelle Il est devenu consubstantiel à nous, humains, humain et 
terrestre, désirable et conforme aux deux natures. Et cela ne cesse de tenter certains de ceux qui 
le voient, comme si celui qui accomplit les deux n'était pas naturellement à la fois Dieu et homme. 
Du fait que Lui-même, l'unique Christ et Fils, accomplit les deux, le courant pernicieux (de 
l'enseignement) de Nestorius est anéanti. Car, comme nous l'avons dit, nous affirmons qu'en Lui il 
n'y a pas deux Christs et Fils qui accomplissent les deux, (mais un seul). Et lorsqu'il est démontré 
que ce qui est propre aux deux natures demeure non fusionné après l'union et manifeste en 
même temps l'action propre aux deux, alors cela renverse la descendance d'Eutychès, qui aspire 
à la fusion. Car les natures se connaissent naturellement et révèlent naturellement leur nature, de 
laquelle la Personne du Christ a pris naissance et s'est développée de manière inséparable et 
naturelle. Ainsi, né de notre naissance, il est nourri de lait, grandit et traverse les âges du corps 
jusqu'à atteindre la perfection de la maturité humaine. Il endure la faim et la soif, comme nous, et 
la fatigue du voyage, car, comme nous, il a marché à la manière humaine. Et ceci, accompli 
conformément à la substance humaine, témoigne de sa nature humaine. C'est pourquoi, comme 
nous, il se déplaçait de lieu en lieu, car il était véritablement homme et possédait pleinement notre 
nature. Il a aussi assumé la nature humaine et a été revêtu d'une forme qui nous sied. Car la 
forme de son apparence était corporelle, c'est-à-dire l'image d'un corps. Ainsi, conçu dans le sein 
maternel, il a été formé, a conservé cette forme à jamais et la préserve intacte à jamais. C'est 
pourquoi, ayant faim, il a mangé; c'est pourquoi, tourmenté par la soif, il a cherché à boire et a bu 
comme un homme. C'est pourquoi Il fut porté comme un enfant, dans les bras d'une vierge, et 
reposa au sein de sa mère; c'est pourquoi, se sentant fatigué, Il s'assit et, ayant besoin de 
sommeil, s'endormit. De même, lorsqu'Il reçut des coups, Il ressentit la douleur; lorsqu'Il fut 
flagellé, Il souffrit; et lorsque ses mains et ses pieds furent cloués à la croix, Il endura la douleur, 
car Il donna, selon sa volonté, à la nature humaine le temps d'accomplir et d'endurer ce qui lui 
était naturel, de peur que sa glorieuse incarnation ne soit considérée comme une fiction, un vide 
illusoire. Car Il accepta cela ni par contrainte ni par nécessité, bien qu'Il l'ait enduré naturellement 
et humainement, et qu'Il ait agi et accompli selon les impulsions humaines. Que ce vilain soupçon 
soit dissipé. Car c'est Dieu qui a choisi d'endurer cela corporellement et nous a sauvés de nos 
passions, nous accordant ainsi le détachement. Mais (Il l'a accepté) parce qu'Il a Lui-même choisi 
de souffrir, d'agir et de faire comme un être humain, et a résolu de venir en aide à ceux qui l'ont 
vu, pour qui Il est devenu pleinement homme. Et ce n'est pas parce que des mouvements 
naturels et corporels l'y contraignaient, bien que des hommes impies et perfides se soient 
délectés de leurs ruses, mais parce qu'il s'est revêtu d'un corps passionné, mortel et corruptible, 
inévitablement soumis à nos passions naturelles, et que dans ce corps, conformément à sa 
nature même, il a daigné souffrir et agir jusqu'à la résurrection des morts. En lui, il a résolu nos 
passions, notre mortalité et notre corruption, et nous en a libérés. Ainsi, Il a volontairement et 
naturellement révélé l'humble et l'humain, tout en demeurant Dieu, car Il était Lui-même l'auteur 
des souffrances et des actions humaines, et non seulement l'auteur, mais aussi le médiateur, bien 
qu'Il se soit incarné naturellement dans une nature passionnée. Et par conséquent, ce qui était 
humain en Lui tenait au fait qu'Il était homme. Non pas parce que Sa nature n'était pas humaine, 
mais parce qu'Il est devenu homme volontairement et, étant devenu homme, l'a accepté 
volontairement. Et non par force ou nécessité, comme cela arrive à nous (et dans la plupart des 

7



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

cas), et non contre notre volonté, mais quand et comme Il l'a voulu, Il a daigné s'abaisser vers 
nous, qui sommes possédés par les passions, ces mêmes passions suscitées par la nature. 
Divins, glorieux et exaltés, s'élevant clairement au-dessus de notre néant, tels furent les miracles, 
les signes et les manifestations d'actes glorieux, tels que : la conception sans semence, les jeux 
de Jean dans le ventre de sa mère, la naissance incorruptible, la virginité immaculée, restée 
intacte avant, pendant et après la naissance, l'instruction céleste des bergers, et l'appel des Rois 
mages par une étoile, avec offrande de présents et adoration, la connaissance des Écritures sans 
instruction, car, en disant : «Comment n'ai-je pas étudié ce livre ?» (Jn 7,15), (connaissance) 
révélant en partie l'amour pervers des fervents partisans de l'ignorance, la transformation du vin 
en eau, la guérison des malades, le recouvrement de la vue aux aveugles, le redressement des 
bossus, le rétablissement des forces des paralytiques, la capacité des boiteux à se mouvoir 
rapidement, la purification parfaite des lépreux, la saturation rapide du corps. La faim, 
l'aveuglement des poursuivants, l'apaisement des vents, le calme retrouvé sur la mer, la marche 
corporelle sur les eaux, l'expulsion des esprits impurs, le déchaînement violent des éléments, 
l'ouverture des tombeaux, la résurrection des morts en trois jours, la destruction sans fin de la 
corruption, l'anéantissement incessant de la mort, la sortie du tombeau alors que le sceau sur la 
pierre et sur le tombeau demeurait intact, l'entrée sans obstacle (dans la maison) portes closes, 
l'ascension corporelle extraordinaire de la terre au ciel et tout ce qui est semblable, surpassant la 
nature de notre parole et le pouvoir de l'expression, et dépassant toute compréhension humaine – 
tout cela, accompli par Dieu le Verbe, au-delà des limites de l'esprit et de la nature humaine, a 
servi de preuve de l'essence et de la nature divine, bien que cela ait été accompli par la chair et le 
corps et non sans la participation de la chair, animée rationnellement. C’est pourquoi nous ne 
considérons pas Dieu le Verbe comme incorporel, et nous n’enseignons pas qu’il soit hors du 
corps, bien qu’il ait accompli des choses qui transcendent le corps. Car le Verbe a véritablement 
été incarné et, s’étant véritablement incarné, il s’est revêtu d’un corps et a été connu comme le 
Fils unique, produisant de lui-même toute action  : divine et humaine, humble et majestueuse, 
corporelle et incorporelle, visible et invisible, descriptible et indescriptible, correspondant à la 
dualité de ses natures, et prêchant et proclamant sans cesse cette dualité en lui-même. L’unique 
et même, étant hypostatiquement le Fils indivisible et connu en deux natures, par l’une il a 
accompli des miracles, et par l’autre il a accompli l’humilité. C’est pourquoi les sages, couronnés 
par le Christ, le vrai Dieu, et ayant reçu de Dieu le don de la parole et nous révélant l’intelligence 
divine, disent  : Lorsque vous entendez des expressions contradictoires au sujet du Fils unique, 
répartissez judicieusement ce qui est dit selon les natures  : attribuez le grand et le divin à la 
nature divine, et le petit et l’humble à la nature humaine. Ainsi, vous éviterez la discorde dans les 
expressions, en attribuant à chaque nature ce qui convient, et, conformément à l’Écriture sainte, 
vous confesserez un seul Fils, existant avant tous les siècles et récemment révélé. De plus, au 
sujet du Fils unique, ils disent ceci : Que nul ne dissocie une action de l’unique filiation, et que la 
nature à laquelle appartient un événement soit déterminée par la nature même de l’action. Ainsi, 
ils nous ont magnifiquement enseigné à confesser qu'il n'y a qu'un seul Emmanuel – car c'est 
ainsi que le Verbe incarné est appelé – et qu'Il fait toutes choses, sans distinction entre le haut et 
le bas. Par ces natures, Il est connu comme une dualité indissociable et n'est en aucune façon 
divisé en deux hypostases ou deux personnes, mais est un et même, le Fils et le Christ 
inséparables, et est inséparablement connu en deux natures. Et nous affirmons que tout cela 
appartient au Fils unique, et nous croyons que toutes les paroles et toutes les actions sont les 
siennes, bien que certaines soient propres à Dieu, d'autres à l'homme, et d'autres encore 
occupent une sorte de juste milieu, contenant en elles-mêmes à la fois ce qui est propre à Dieu et 
ce qui est humain. Nous disons que la même puissance est aussi responsable de ce qu'on 
appelle l'action commune (nouvelle) et divino-humaine, qui n'est pas la même dans son essence, 
mais hétérogène et variée, comme l'appelait divinement Denys, exalté de l'Aréopage par le divin 
Paul. Car elle contient en elle-même ce qui est propre à Dieu et ce qui est humain, et, par une 
expression très habile et complexe, elle désigne pleinement chaque action de l'un et de l'autre 
être et nature. C'est pourquoi, glorifiant Dieu le Verbe, éternel et coéternel avec le Père, nous 
affirmons qu'il a reçu une naissance temporelle, par laquelle il est né, s'incarnant de la Vierge 
Marie, appelée en son sens propre et véritable Mère de Dieu. Et c'est pourquoi les pieux croient, 
comme il convient de le croire, qu'il est né de deux naissances; et, étant parfait en divinité, il était 
aussi parfait en humanité; n'étant pas divisé par la différence des essences, il n'identifie pas 
essentiellement les natures en vertu de l'identité de la personne. Mais de toutes les natures dont il 
est devenu une hypostase, il y est resté inséparablement, accomplissant tous nos actes avec 
sagesse et vérité – tant les actes naturels et irréprochables, loin de toute souillure et de tout vice, 
et ceux en lesquels on ne trouve aucune trace de péché, car il n'a pas commis de péché et il n'y 

8



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

avait absolument aucune tromperie sur ses lèvres. Il a marché parmi nous comme un homme; 
reconnu comme un homme parfait, et en même temps sans cesser d'être Dieu, il a accompli des 
miracles, comme il convenait. Il était reconnu comme le Dieu parfait, bien que revêtu de chair 
humaine et doté de raison. Il s'est offert volontairement à la souffrance et s'est vendu 
volontairement aux Juifs, ou plutôt, s'est livré volontairement pour le salut des hommes. Il est 
également mis enchaîné, reçoit des coups sur la joue, on lui crache dessus, on le flagelle, on se 
moque de lui, on le revêt d'un vêtement de pourpre, comme celui qui règne sur tout, on prend un 
roseau entre ses mains, tel un sceptre royal, on est jugé par le tribunal de Pilate, et finalement on 
est cloué à un arbre, et, étant élevé sur la croix du salut, on se tache les mains et les pieds de 
sang, et on est élevé (sur la croix) aux côtés des voleurs, on lui donne à boire du vinaigre, on lui 
fait goûter du fiel, et, criant à haute voix, il remet son âme au Père, et on lui perce le côté d'une 
lance, et après la mort, du sang et de l'eau salvateurs coulent du mort; puis le défunt est 
descendu de la croix, préparé pour la sépulture, oint de myrrhe et enseveli pendant trois jours. 
Ressuscité le troisième jour, il sort du tombeau et ressuscite avec lui tous les morts, les arrachant 
à la corruption et les conduisant à la vie éternelle. Ressuscité, il apparaît à ses disciples et, en 
prenant part à la nourriture et à la boisson et par le contact de leurs mains, il confirme sa 
résurrection et leur communique le saint Esprit, semblable à lui et consubstantiel. Ensuite, il 
monte au ciel, ou plutôt, il y monte en tant que Seigneur des cieux, et siège à la droite du Père, 
sur le trône paternel, royal et suprême. De là, il reviendra pour juger les vivants et les morts et 
rendre à chacun selon ses œuvres, bonnes ou mauvaises. Nous croyons qu'avec le Père et le 
saint Esprit, Il possède une souveraineté véritablement éternelle sur toutes choses, sans fin ni 
limite. C'est pourquoi j'ai brièvement exposé comment je parle et conçois l’économie de 
l'incarnation, c'est-à-dire l'incarnation de Dieu le Verbe et sa ressemblance avec nous, pécheurs. 
Quant à l'apparence et à la structure originelles du monde visible, qu'il a reçues récemment, je 
confesse, bien-aimés de Dieu, que toutes choses, visibles et invisibles, ont été créées par le seul 
Dieu, Père, Fils et saint Esprit, la nature éternelle et sans commencement. Il les a fait passer du 
néant à l'être et, sans aucune difficulté, a d'abord donné l'existence à toute chose, puis a 
sagement produit une multitude de choses diverses; car le Père a produit toutes choses par le 
Fils unique dans le saint Esprit et les maintient par sa sage providence, Dieu ayant souveraineté 
sur ses propres œuvres. Ayant donné à toute chose un commencement temporel, Il a assigné une 
fin temporelle au sensible, tandis qu'Il a conféré un honneur supérieur au rationnel et à l'invisible. 
Et l'invisible ne meurt ni ne se décompose jamais, contrairement au visible qui s'écoule et 
disparaît. En effet, l'âme n'est pas immortelle par nature, ni transformée en un être ineffable 
(incorruptible), mais Dieu lui a accordé sa grâce, la préservant de la corruption et de la mort. Ainsi, 
les âmes humaines demeurent incorruptibles, et les anges immortels, non pas parce que, comme 
nous l'avons dit précédemment, ils possèdent une nature incorruptible ou un être au sens strict 
de l'immortalité, mais parce qu'ils ont reçu de Dieu, en héritage, la grâce qui confère 
abondamment l'immortalité et veille à son accomplissement. Bien que les âmes humaines aient 
été libérées par la grâce de Dieu de la mort, qui poursuit naturellement toute créature, nous ne 
supposerons pas pour autant qu'elles existaient avant les corps, ni qu'avant l'apparition et la 
fondation de ce monde visible elles aient vécu une quelconque vie éternelle. Nous ne dirons pas 
qu'elles possédaient une vie céleste, menant une existence incorporelle et éternelle au ciel, qui 
n'aurait jamais existé, comme le souhaitaient Origène et ses complices, Didyme et Évagre, ainsi 
que toute leur horde d'inventeurs de fables. Non seulement ils prêchent cela à tort, emportés par 
des enseignements païens et souillant les origines du christianisme, mais ils nient même la 
résurrection de ces corps dont nous sommes revêtus et profèrent des inepties dignes de leurs 
mythes impies. Il suffit de les reprendre en citant les paroles de Paul aux Corinthiens : «Et s’il n’y a 
pas de résurrection des morts, Christ n’est pas ressuscité non plus» (I Cor 15,13), et ainsi de 
suite. Et lorsqu’ils se laissent ainsi emporter par de vaines pensées, ajoutons : «Votre foi est-elle 
donc vaine si vous ne participez pas à notre confession sincère et à la résurrection de cette 
chair ?» Nous avons été contraints de confesser la résurrection de la chair dès l’approche du 
baptême salvatrice. C’est pourquoi, comme l’a contemplé un sage, toute la glorieuse et 
majestueuse économie du Fils unique s’est accomplie avec gloire afin de sauver l’image et 
d’accorder l’immortalité au corps. Non seulement ces fous sont-ils trompés et égarés en cela (car 
ce serait, comme dans l'invention du mal, une impiété tolérable), mais ils s'expriment aussi de 
bien d'autres manières contraires à la tradition apostolique et patristique : ils rejettent la création 
du paradis, refusent d'admettre qu'Adam ait été créé dans la chair, condamnent la formation 
d'Ève à partir de lui, nient la voix du serpent, refusent d'admettre que Dieu ait ainsi établi la 
répartition ordonnée des corps célestes, mais fantasment que cela se soit produit à la suite de la 
condamnation et de la transformation originelles. Ils déliraient, impiement et en même temps 

9



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

fabuleusement, que toute rationalité naissait de la singularité des esprits; ils dénigraient la 
création des eaux supracélestes; ils souhaitaient la fin du châtiment; ils admettaient la destruction 
complète de toutes les choses sensibles; ils parlaient de la restauration de tous les êtres 
rationnels – anges, hommes, démons – et fusionnaient à nouveau leurs diverses propriétés en une 
singularité mythique. Ils prétendent que le Christ n'est pas différent de nous  : ils parlent de lui 
avec moquerie, au lieu de pieux, et s'étendent de façon démoniaque sur la gloire, l'honneur, le 
royaume et la domination. Ces malheureux puisent des milliers d'absurdités dans le trésor 
diabolique et impie de leurs cœurs; non par une seule perversion trouble, mais par des milliers, ils 
enivrent leurs voisins et perdent l'âme de ceux pour qui le Christ a daigné mourir, pour le rachat 
desquels il a versé son sang divin et offert en don son âme divine, qui surpasse toute dignité. 
Nous, cependant, nourris du lait rationnel d'une foi véritable, irréprochable et raisonnable, et 
ayant goûté à la bonne parole de Dieu, rejetant tous leurs enseignements obscurs, affranchis de 
leurs vaines paroles incohérentes, et suivant l'exemple de nos pères, nous parlons de la fin de ce 
monde et croyons qu'après cette vie, une autre vie se poursuivra éternellement, et nous 
acceptons aussi le châtiment éternel. La première (la vie éternelle) apportera une joie éternelle à 
ceux qui ont accompli de bonnes œuvres, mais la seconde (le châtiment) opprimera et 
tourmentera sans cesse ceux qui, ici-bas, ont adhéré au mal et n'ont pas voulu se repentir avant 
leur départ de ce monde. Car leur ver ne meurt point, dit le Christ, le Juge et la Vérité, «et leur feu 
ne s'éteint point» (Mc 9,46). C'est ainsi que j'ai appris à penser et à croire, ô sages, d'après les 
apôtres et l'Évangile, d'après les prophètes et la Loi, d'après les pères et les docteurs, et je vous 
l'ai clairement exposé, ô sages, sans rien vous cacher. De plus, mon exposé est cohérent et 
constant  : et nous agissons également conformément à l’ancienne tradition en consignant par 
écrit et en faisant connaître les saints conciles et les très saintes assemblées de nos pères, que 
nous vénérons comme des lumières pour nos âmes, et nous prions pour qu’ils soient à jamais 
considérés comme les mêmes, afin que nous puissions, avec eux, participer à la vie 
bienheureuse, comme leurs enfants et successeurs instruits. C’est pourquoi, en ce qui concerne 
les dogmes divins de l’Église, nous reconnaissons quatre grands conciles saints et œcuméniques, 
resplendissants de la lumière évangélique et ornés de toutes les qualités évangéliques. Nous 
affirmons que, parmi eux, la première place est occupée par l’assemblée de Nicée, réunissant 318 
pères porteurs de Dieu; composée par inspiration divine, elle a purifié les souillures de la fureur 
arienne. Après cela, en raison des circonstances et non par gloire ou faveur, une seconde 
assemblée fut réunie dans cette ville régnante. Cent cinquante pères d'une sagesse divine furent 
envoyés par Dieu pour former cette assemblée, afin d'anéantir la perversité de Macédonius, 
d'Apollinaire et de Magnus, qui brillait comme trois éclairs, et de détruire les alliances forgées lors 
de cette terrible épreuve pour les pieux. Je glorifie la troisième assemblée, qui se tint d'abord à 
Éphèse, uniquement en raison des circonstances et conformément à la volonté divine. Car la 
seconde assemblée, celle de Dioscore, se rangea du côté de l'opinion impie d'Eutychès. Cette 
première assemblée de 200 saints pères est parfaite, rejetant l'idolâtrie de Nestorius et toute son 
impiété. Puis, en raison des besoins du temps, peu après, une quatrième assemblée, inspirée par 
Dieu, réunit 630 pères mémorables, figures emblématiques de la foi. Par ordre divin, elle se réunit 
en forme divine à Chalcédoine et a pour compagne la martyre Euphémie, qui, jusqu'à ce jour, lutte 
pour préserver leur définition de la foi et parle abondamment et sans relâche en défense de cette 
glorieuse et suprême assemblée. Elle détruit la grossière dualité, c'est-à-dire Eutychès et 
Dioscore, et met fin à leur malice, qui jaillit, pour ainsi dire, d'une source apollinarienne et alimente 
tous les courants de l'impiété. Outre leur impie hérésie, elle rejette, par ses déclarations 
orthodoxes, l'hérésie la plus inique de Nestorius, le défiant de Dieu. Elle s'est également 
rassemblée contre cette hérésie, car elle persistait sans vergogne à la propager; c'est pourquoi 
elle l'a anéantie et l'a chassée des portes de l'Église. Outre ces quatre grandes assemblées 
universelles et saintes de pères également honorables, j'accepte aussi un autre concile, tenu 
après les autres, le cinquième concile saint et œcuménique, qui s'est également tenu dans cette 
ville impériale sous le règne de Justinien, sceptre de l'Empire romain, ainsi que tous ses décrets. Il 
fut convoqué pour confirmer le célèbre concile de Chalcédoine. Il anéantit et rejette à la 
destruction, tout d'abord, le fou Origène et toutes ses divagations pompeuses, ainsi que ses 
inventions, remplies de toute sorte d'impiété; avec lui, les enseignements d'Évagre et de Didyme 
et tous les discours vides, païens, monstrueux et absolument fabuleux. Il arrache ensuite 
Théodore de Mopsueste, l'ancien maître de l'impie Nestorius, et comme une mauvaise herbe 
impie, l'extirpe avec ses inventions impies. Il réfute également les fabrications maléfiques et 
impies de Théodoret contre Cyrille, champion de la piété, et tout ce qu'il a dit contre les douze 
chapitres de ce divin Cyrille, l'accusant, ainsi que le premier saint concile d'Éphèse et notre foi 
orthodoxe, de bénéficier du patronage de l'impie Nestorius. Il inclut également dans cette 

10



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

condamnation les écrits de Diodore à Théodore en sa défense. Il déracine aussi la prétendue 
Épître d'Ibas, écrite à Mara le Perse, car non seulement elle est contraire aux vrais dogmes, mais 
elle est aussi remplie de toutes sortes d'impiété. C'est pourquoi j'accepte avec amour et respecte 
également ces quatre saints, grands et œcuméniques conciles. De plus, j'honore, je glorifie et je 
respecte également ce cinquième concile. Et j'accepte volontiers tout ce qui est contenu dans 
leurs enseignements, leurs anathèmes dirigés contre les hérétiques et leurs définitions.  C’est 
pourquoi j’approuve et j’accepte volontiers ceux qu’ils ont acceptés et approuvés, et 
j’anathématise et je rejette ceux qu’ils ont anathématisés et rejetés, et considérés comme exclus 
de notre Église universelle et sainte. Suite à ces cinq saints et bénis conciles, je reconnais une 
seule et unique définition de la foi, et je reconnais également un seul et unique symbole de la 
doctrine, proclamé sous l’inspiration du saint Esprit par la très sage et bénie assemblée divine de 
318 Pères, porteurs de Dieu, réunie à Nicée. Cette définition fut confirmée par l’assemblée de 150 
Pères divinement inspirés, tenue à Constantinople, et ratifiée par le premier concile d’Éphèse, 
composé de 200 Pères divins. Elle fut également acceptée et confirmée par l’assemblée de 630 
saints Pères, réunie à Chalcédoine, qui donna l’ordre formel de la préserver inchangée, intacte et 
inébranlable. Nous accueillons avec joie et enthousiasme tous les écrits divins et d'une sagesse 
divine du divin Cyrille, les jugeant parfaitement corrects et détruisant toute impiété des 
hérétiques, en particulier les deux épîtres conciliaires adressées à Nestorius, athée et menteur de 
Dieu, à savoir la deuxième et la troisième, auxquelles sont annexés douze chapitres. Elles, telles 
des charbons ardents, ont consumé tout le mal de Nestorius. J'accepte également l'épître concile 
adressée aux très saints primats d'Orient, dans laquelle leurs paroles sont déclarées sacrées et la 
paix entre eux confirmée. Nous y incluons aussi les épîtres des primats orientaux eux-mêmes, 
telles que celles reçues par Cyrille, dont il a attesté sans équivoque l'orthodoxie. À l'instar de ces 
monuments sacrés du très précieux Cyrille, je considère également comme sacrée et d'égale 
importance, et servant à semer la même foi orthodoxe, l'épître inspirée et donnée par Dieu du 
grand, glorieux et sage Léon, lumière de la très sainte Église romaine, ou plutôt, de tout ce qui est 
sous le soleil. Il l'écrivit, apparemment sous l'influence du saint Esprit, pour dénoncer le pervers 
Eutychius et l'impie et fou Nestorius, à l'adresse du très vénérable Flavien, primat de cette ville 
royale. Je considère cette épître comme un pilier de l'Orthodoxie et la vénère, suivant les saints 
Pères qui l'ont si bien définie  : d'une part, elle nous enseigne tout ce qui est orthodoxe; d'autre 
part, elle détruit toute calomnie hérétique et la rejette hors des portes protégées par Dieu de notre 
sainte Église catholique. Outre cette exposition et cette composition divines, j'accepte toutes ses 
épîtres et tous ses enseignements comme provenant de la bouche de l'aîné des apôtres, Pierre; je 
les accueille, les honore et les respecte de toute mon âme. J'accepte également, comme je l'ai dit 
précédemment, les cinq recueils sacrés et divins des bienheureux Pères et tous les écrits du très 
sage Cyrille, en particulier ceux rédigés contre la folie de Nestorius, ainsi que la brève exposition 
des primats orientaux adressée à ce très divin Cyrille, dont il a également attesté l'orthodoxie, et 
tout ce qu'a écrit Léon, le très saint législateur de la très sainte Église romaine, et en particulier ce 
qu'il a composé contre l'impudence eutychienne et nestorienne, je les reconnais comme des 
définitions – les dernières étant celles de Pierre et les premières celles de Marc. J'accepte 
également tous les enseignements divinement sages de tous les maîtres renommés de notre 
Église catholique, qu'ils soient contenus dans des homélies et des écrits, ou dans des épîtres. Et, 
brièvement, j'accepte et respecte tout ce que notre sainte Église universelle accepte; et, de 
nouveau, je rejette, j'anathématise et je considère comme obscène tout ce qu'elle abhorre 
sagement et considère comme hostile à sa piété – non seulement les livres, les paroles et les 
enseignements impies et pervertis (παρέγγραπτα), mais aussi les personnes hérétiques et 
calomniatrices et ceux qui introduisent des hérésies calomnieuses. Et afin de vous satisfaire 
pleinement, je désigne les personnes que j'anathématise et que je condamne non seulement de la 
langue et des lèvres, mais aussi de tout mon cœur et de toute mon âme, car elles se sont 
montrées hostiles en tout à notre sainte et catholique foi. Qu'elles soient donc à jamais 
anathèmes et éloignées de la sainte, consubstantielle et adorée Trinité, Père, Fils et saint Esprit, à 
commencer par Simon le magicien, qui, de la manière la plus vile, a posé les fondements de 
toutes les hérésies les plus viles; après lui Cléovius, Ménandre, Philète, Hermogène, Alexandre le 
chaudronnier, Dositheus, Gortheus, Saturninus, Masbotheus, Hadrian, Basilides, Isidore, son fils 
et celui qui le surpassa en folie, Ebion, Carpocrates, Epiphane, Prodicus, Cerinthus et Merinthus, 
Valentinus, Florinus, Blastus, Artemon, Secundus, Cassien, Théodote, Hérakléon, Ptolémée, 
Marcus, Colorvas, Adémis de Caryste, Théodote le tanneur, l'autre Théodote, Euphrate le Perse, 
Monoïmus l'Arabe, Hermogène, Tatien le Syrien, Sévère, Asclépiodote, Bardesane, Armonius, son 
fils et un comme lui dans l'erreur, Hermophilus, Cerdon, Sacerdon, Marcion du Pont, Apelle, 
Apollonide, Potitus, Préponus, Pithon, Synères, Théodote le changeur d'argent, Montanus, 

11



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

Priscille et Maximille, les ardents disciples de celui-ci, Népos, Origène d'Elcesa, un autre Origène 
d'Adamante, Sabellius de Libye, Novatus, Paul de Samosate, Epigène, Cléomène, Noetus de 
Smyrne, Manès, l'homonyme de sa folie impie, Savvaty, Arius, Mélétius, Aetius, Eunomius, 
Asterius, Eudocosius, Donatus, Macedonius, qui étaient hostiles au saint Esprit et reçurent le 
digne nom de combattant de l'Esprit; Apollinaire de Laodicée, et son fils Apollinaire, Magnus, 
Polémon, Celestius, Pélage, Julien, défenseurs de la même folie; Théodore de Mopsuestia et 
Nestorius, les plus vils prédicateurs de la vile idolâtrie; les Ciliciens Cyrus et Jean, les plus impies 
diffuseurs du même athéisme; Eutychès, Dioscore, le défenseur d'Eutychès et l'avdocate de 
Barsum, Zoor, Timothée, dit Elurus; Pierre Mong et Acace, qui défendirent le vide (κενωτικόν) de 
Zénon; Lampetius, le chef de l'infâme hérésie des Marcionistes; Didyme et Évagre, les premiers 
vils enseignants du mensonge secret d'Origène; Pierre le drapier, qui osa ajouter la croix à 
l'hymne trois fois saint; un autre Pierre, la peste insensée ibérique, et Isaïe, le compagnon de ce 
Pierre, qui introduisit une autre hérésie des Acéphale parmi les Acéphale; Avec tous ceux-ci, et 
avant tous, et après tous, et comme tous, et plus que tous, que Sévère, leur disciple le plus 
pervers, qui s'avéra être le tyran le plus cruel de tous les nouveaux et anciens Acéphales, et 
l'ennemi le plus malveillant de la sainte Église catholique, et l'adultère le plus inique de la très 
sainte Église d'Antioche, et le débauché le plus vil, soit anathème; Théodose d'Alexandrie, 
Anthime de Transose, Jacques le Syrien, Julien d'Halicarnasse, Félicissime, Gaïen l'Alexandrien, 
dont est issue l'hérésie des Gaïanites ou Julianistes; Dorothée, le propagateur de cette même 
hérésie impie, Paul le Noir, non seulement de nom, mais qui l'était réellement; Jean le 
grammairien, surnommé l'industrieux (Philopon), ou plutôt celui qui peine en vain (Mathéopon), 
Conon et Eugène, les trois propagateurs maudits de la doctrine de l'ignorance; Thémistius, le 
père et parent le plus inique et inculquant (de la doctrine de) l'ignorance; Il proclamait que le 
Christ, notre vrai Dieu, ignore tout du jour du jugement, alors que lui-même, le damné, ne savait 
pas ce qu'il disait et ne comprenait pas qu'il divaguait, vacillant sous le poids du doute. Car s'il 
avait connu la puissance de ses paroles, il n'aurait pas engendré une ignorance destructrice et 
n'aurait pas défendu avec ferveur l'abomination de son ignorance, crachant de ses pensées 
insensées que le Christ, non pas en tant que Dieu éternel, mais dans la mesure où il s'est fait 
homme véritable, ignore tout du jour de la fin (du monde) et du jugement, le traitant d'homme 
simple et assimilant ainsi à lui-même la monstruosité des Acéphalites et prêchant que notre 
Sauveur, Jésus-Christ, possède une nature composite. Que Pierre le Syrien et Serge d'Arménie, 
maîtres de l'hérésie insignifiante du trithéisme, qui ne s'accordaient ni l'un sur l'autre ni sur leurs 
enseignements, soient anathèmes avec lui ! Damien, leur plus farouche opposant, qui s'est révélé 
être un nouveau Sabellius de notre temps, que les successeurs de leur impiété – Athanase le 
Syrien, Anastase l'Aposigaire, et ceux qui, par déni de la vérité et sans fondement scientifique, 
acceptent leur accord scandaleux et, tels des bêtes insensées, se laissent tromper par eux, 
feignant de s'accorder tout en s'injuriant par des anathèmes – soient anathèmes et excommuniés. 
Que Benjamin l'Alexandrien, Jean, Serge, Thomas et Sévère les Syriens soient eux aussi frappés 
d'anathèmes et d'excommunication, car ils mènent encore une vie honteuse et s'attaquent avec 
acharnement à la piété. Que Mina d'Alexandrie, propagateur et défenseur de l'hérésie gaïenne et 
ennemi déclaré de la prédication de la piété, soit également anathème, ainsi que ses complices, 
ses associés et tous ceux qui partagent son impiété. Qu'il soumette également aux mêmes 
anathèmes toutes les hérésies apparues après l'incarnation du Christ et qui ont osé s'opposer à 
l'Église du Christ, c'est-à-dire les hérésies des Nicolaïtes, des Euchites, des Caïens, des 
Adamiens, des Marviliotes, des Borvoriens, des Naséniens, des Stratioticiens, des Athonites, des 
Piéens (Sétiens), des Sophians, des Ophites, des Antitactites, des Pératiciens, des 
Hydroparastatiens, des Encratites, des Marcionistes, des Phrygiens, des Pépusiens, des 
Artotirites, des Taskodurgiens (Abrodiciens), des Quartodécimans, des Nazaréens, des 
Melchisédekites, des Antidikomarionites, des Tafiriens, des Martiens (Circianiens, Spathyriens, 
Sphéronistes), des Duliens, des Anthropomorphites, des Hiéracites, des Messaliens, des 
Eutychites, des Acéphaliens, des Versunophytes (Vénustiens), des Isaïahistes. Agnoites, 
jacobites, trithéistes, et toute autre hérésie impie et négationniste, je les anathématise et les 
renonce de toute mon âme, de tout mon cœur, de toute ma bouche, de toute ma pensée, de 
toute ma parole et de toute ma voix; ainsi que tout autre hérésiarque pernicieux, toute autre 
hérésie impie et tout autre schisme négationniste que notre sainte et universelle Église 
anathématise. J'anathématise et répudie tous leurs associés, zélés partisans de cette même 
impiété, qui sont restés impénitents et qui se sont opposés aux enseignements de notre Église 
catholique, rejetant notre foi orthodoxe et immaculée. J'anathématise également toutes leurs 
œuvres impies, composées contre notre très sainte Église catholique et écrites contre notre foi 
juste et immaculée. Avec ces viles hérésies, j'anathématise toute autre hérésie impie et 

12



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

calomnieuse que notre sainte Église catholique anathématise et condamne habituellement, ainsi 
que leurs auteurs et leurs écrits honteux et vils. Honorant et gardant à l'esprit et respectant 
uniquement l'enseignement de la sainte Église catholique et apostolique, que je vous ai déjà 
partiellement exposé sous une forme abrégée, comme je l'ai dit, à travers les abrégés des épîtres 
conciliaires, je prie pour les quitter d'ici au temps fixé par Dieu. C’est pourquoi je demande à votre 
sainteté paternelle, qui dans mon humilité accepte ces écrits conformément au décret conciliaire, 
de les considérer avec des yeux paternels et de les contempler avec un regard fraternel. Si j'ai 
péché par ignorance, si j'ai omis quelque chose par oubli, si j'ai négligé quelque chose par 
précipitation, si par brièveté je n'ai fait qu'effleurer le sujet, ou si, par maladresse, je me suis tu sur 
un point, si j'ai passé sous silence quelque chose à cause de la difficulté de ma langue et de 
l'extrême faiblesse de ma voix, ou encore à cause de l'impuissance de paroles dures, même 
contre ma volonté, alors (je demande) que cela soit complété par des ajouts et des paroles 
empreints de sagesse paternelle, amélioré par des corrections, et fortifié par la plus grande 
bienveillance, nourri par l'espoir fraternel et arrosé par les suggestions paternelles, afin que ce qui 
est insuffisant et imparfait ne le reste pas à jamais, et que ce qui est faible et souvent déformé par 
ignorance ne demeure pas à jamais impuissant et faible. Lorsque vous agissez ainsi avec amour 
et sincérité, cela m'enrichira et me guérira, et témoignera de votre compassion et de votre amour, 
ô vous qui êtes bénis, c'est-à-dire de votre amour fraternel et de votre amour pour les enfants. 
Lorsque je serai ainsi enrichi par vous, comblé de ce qui me manque, guéri de ma faiblesse, 
corrigé dans ce qui est nécessaire, et couronné de la force et des richesses de la paternité et de 
la fraternité, quelle gratitude pourrai-je vous témoigner ? Quelle joie, quel bonheur, quel plaisir 
immense pourrai-je exprimer ? Mais cela, ô vous qui êtes bien-aimés de Dieu, ne sera connu que 
de Dieu avant tout, et ensuite de moi-même, en faisant l'expérience d'une telle compassion et en 
récoltant des bienfaits si manifestes.  Peut-être le comprendriez-vous vous-même si vous 
perceviez la ferveur de mon cœur pour la piété et si vous observiez, d'un œil spirituel, la profonde 
inclination de mon âme à aimer. Je ne vous le demanderai plus verbalement, car je sais que vous 
exaucerez nos vœux les plus humbles, animé par le feu de l'amour fraternel et consumé par le 
zèle paternel. Mais je vous supplie, et ne cesserai de vous supplier, d'adresser à Dieu vos prières 
et supplications les plus ferventes pour moi, accablé par la peur et le tremblement, incapable de 
soulever le joug qui pèse sur moi. Et non seulement pour cela, mais aussi pour que vous preniez 
soin, avec moi, de ce troupeau que j'ai reçu comme intendant, mais que, sans votre aide, je ne 
peux ni conduire, ni nourrir de plantes divines et bienfaisantes, ni préserver sain et indemne. C'est 
pourquoi je vous prie pour qu'il ne subisse aucun mal à cause de mon inexpérience, de ma 
maladresse et de ma gaucherie, qui m'empêchent de le guider comme il se doit. Et qu'au jour du 
jugement, je ne sois pas jugé pour le mal que j'ai causé, ni ne subisse le châtiment éternel infligé 
à ceux qui volent, abattent et détruisent les brebis les plus précieuses du Christ notre Dieu. Je 
sais et comprends bien, ayant été instruit par le Christ, le Berger suprême, que leur salut, leur 
croissance et leur qualité, favorisés par de beaux pâturages, sont essentiels à leur bien-être. Mais 
si, ô très pieux, vous pouvez m'aider d'une quelconque manière, alors, par la puissance que le 
Christ vous a donnée, assistez-moi, de peur que moi-même et ces brebis précieuses du Christ ne 
devenions, par ma faiblesse, la proie des bêtes sauvages. Je vous adresse le même appel 
pressant : offrez à Dieu des prières ferventes et incessantes pour nos empereurs, pieux et 
illustres, qui ont reçu de Dieu les rênes du gouvernement, afin que le Dieu miséricordieux et 
humain, dont le pouvoir s'accorde à la volonté, apaisé par vos prières sincères, leur accorde une 
longue vie, de grandes victoires sur les barbares et des trophées, les couronne d'une 
descendance nombreuse, les comble de paix divine et leur donne un sceptre souverain et 
puissant, renversant l'arrogance de tous les barbares, et en particulier des Sarrasins, qui se sont 
soudainement soulevés contre nous à cause de nos péchés et qui détruisent tout avec une 
intention cruelle et brutale, avec une insolence impie et sans Dieu. C'est pourquoi, ô bienheureux, 
nous vous supplions tout particulièrement d'adresser vos prières les plus ferventes au Christ, afin 
qu'Il les accueille avec grâce et qu'Il anéantisse promptement leur vaine vanité et, comme 
auparavant, fasse de leur indignité le marchepied de nos empereurs, don de Dieu. Ainsi, eux 
aussi, qui détiennent le pouvoir impérial sur notre terre, reposés des horreurs de la guerre, 
connaîtront des jours heureux et, avec eux, tout leur État prospérera, fermement protégés par 
leurs sceptres et goûtant aux fruits joyeux de la paix rétablie par eux. J'implore également votre 
amour fraternel pour Léontie, diacre bien-aimé de la sainte Résurrection du Christ notre Dieu et 
chancelier de notre vénérable secrétariat et protonotaire, ainsi que pour notre très vénérable frère 
Polyeucte, qui portent la responsabilité de cette œuvre conciliaire; posez-leur un regard favorable 
et accueillez-les avec une indulgence respectueuse.  Ceci est devenu votre qualité distinctive, qui 
vous émerveille toujours; étant au plus haut niveau, vous vous êtes revêtu de la plus grande 

13



Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem

humilité, et vous les avez captivés spirituellement et brillamment par toutes vos qualités 
éclatantes, leur révélant les capacités spirituelles et brillantes de l'âme, et, comme nous, vous les 
avez renvoyés remplis de joie et d'allégresse, honorés d'avoir pu parler d'un tel chef byzantin; Ils 
se réjouissent de notre insignifiance lorsqu'ils nous parlent avec plaisir de vous, de la force de 
l'âme donnée par Dieu, de la santé du corps donnée par Dieu et de votre désir d'envoyer 
(viménien) un message qui illumine pour nous la vraie foi et éclaire l'état de l'âme, nous instruit 
dans l'aptitude à guider le troupeau et nous rend plus courageux dans la conduite des troupeaux 
du Christ ici-bas (afin que, protégés par la barrière de la prudence et de la connaissance, avec 
l'aide de la divine providence, avec le bâton de la vigilance pastorale, ils chassent les loups 
féroces et rusés de la bergerie divine qui nous est confiée, et présentent au Créateur le peuple qui 
nous a été confié, exempt de tout danger, dans l'espérance de recevoir une récompense pour nos 
efforts du Juge très juste).

	 Moi, humble et insignifiant, et tous les frères qui sont avec moi, saluons tout ce qui est 
cher à Dieu et rayonne parmi vous, les saints, et en particulier la fraternité en Christ notre Dieu. 
Priez pour moi, très saint frère, puissant dans le Seigneur.

14


