Saint Grégoire Palamas

boMELIE€ SUR LES VERTUS €T LEURS PASSIONDS CONTRAIRES

Comme on seme ce que |'on récolte sur une terre cultivée : si I'on plante des arbres qui
portent de bons fruits, ou si I'on seme du seigle, de I'orge ou quelque autre céréale utile, la terre
la nourrit et la fait croitre, la menant a sa pleine maturité. Mais si la terre est laissée en friche et
sans semence, elle nourrit certes des plantes, mais pas des plantes utiles, et surtout des épines
et des chardons, conformément a la malédiction qui nous accable. De méme, si elle produit un
arbre, celui-ci sera lui aussi stérile et inutile, et généralement épineux. Il en est de méme de
I'ame : quelles que soient les dispositions que I'on y implante, elle les goltera. Celui qui s'engage
dans des conversations bienfaisantes, écoute I'enseignement spirituel, et obéit a ses préceptes et
les met en pratique, cultive les vertus, plait a Dieu, est utile a autrui et bienveillant envers lui-
méme. Mais si quelqu'un s'engage dans des conversations malveillantes, n'écoute pas
I'enseignement spirituel et considere méme ce qu'il entend comme futile, il s'endurcit et nourrit de
mauvaises passions, engendrant pour |I'ame et le corps des épines et des aiguillons mortels : le
péché. Car le serpent originel, comme vous le savez tous, a mordu I'homme par le péché, I'a
rendu mortel et, le chassant du lieu des plaisirs, I'a transporté dans ce monde corruptible et
douloureux. Et si quelqu'un ne se repent pas et ne cherche pas la guérison de ses blessures, il
sera envoyé au chatiment éternel et aux flammes de la Géhenne. Mais de méme que les bétes
sauvages et les reptiles de la terre ont leurs repaires dans les foréts et les fourrés d'épines, de
méme le serpent primordial, la béte grande et vile, comme le dit le livre de Job, habite sous tout
arbre de plaisir, et devant lui court la destruction. Souhaitant que vous soyez tous préservés de
cette destruction et que vous fassiez tout dans ce sens, je suis las pour vous, freres, travaillant a
la fois a la prédication et a I'édification spirituelle, dispensées quotidiennement aux visiteurs, dans
les églises - et publiguement a tous, lorsque le temps le permet : car mon instruction spirituelle
«abat» ces «bosquets du mal», arrache les racines profondes du péché, émousse I'aiguillon du
mal, permet de triompher du dragon du mal, révele le droit chemin et donne la connaissance
salvatrice. )

Puisque I'Eglise du Christ, et particulierement dans cette grande ville, compte parmi ses
membres non seulement des personnes simples d'esprit, mais aussi des sages, naturellement ou
par I'enseignement que je dispense, je veille a ce que mon discours ne soit ni trop savant ni trop
simpliste, désirant plutét élever le niveau des plus humbles que d'abaisser celui des plus
avancés. Celui qui écoute attentivement cet enseignement, méme s'il est simple d'esprit,
comprendra parfaitement tout ce qui est dit; mais en étant capable d'accepter, de retenir et
d'appliqguer méme les plus insignifiantes choses, il éloignera tout mal de son ame; il épanouira,
accomplira et sauvera son cceur, qui a regu cet enseignement divin. Car, pour prendre un exemple
tiré de I'Ecriture divinement inspirée, il est comparé a la pierre dont parlait Daniel, qui disait avoir
été détachée de la montagne, toute petite, et qui, frappant I'image de ces choses éphémeéres
(instables), la brisa et la réduisit en miettes, tandis que, elle-méme, en s'étendant, remplissait
toute la terre. Or, il est particulierement nécessaire, non seulement pour les simples d'esprit
comme pour les sages, de préter attention a ce qui est dit; car, bien que notre discours, par sa
maniere d'étre exprimé, soit en quelque sorte accessible aux gens simples, il n'en recele pas
moins ni contenu naif ni bénéfice insignifiant. Je vous présenterai les passions mauvaises et les
vertus et, en dévoilant les racines de chacune, je montrerai qu'elles ne sont pas identiques mais
distinctes, afin que vous aussi puissiez les extirper tandis que d'autres les entourent de soin.
Ainsi, I'amour de Dieu est la racine et le commencement de toute vertu; mais I'amour du monde
est la cause de tout mal. Par conséquent, ces deux amours sont opposés I'un a l'autre, et I'un
détruit I'autre, comme le crie le frére de Dieu : «L.'amour de ce monde est inimitié contre Dieu; car
celui qui veut étre ami du monde se rend ennemi de Dieu» (Jac 4,4). Et Jean, le bien-aimé du
Christ, dit : «Si quelqu’un aime le monde, I'amour du Pére n’est pas en lui; car tout ce qui est
dans le monde, la convoitise de la chair et I'orgueil de la vie, ne vient pas du Pére» (I Jn 2,15).
Prenons garde, freres et sceurs, de ne pas nous éloigner de I'amour de notre Pére céleste par
I’amour des plaisirs mauvais et par I'orgueil dans nos relations les uns avec les autres. Car dans
ces deux états de péché, I’Apobtre englobe toutes les passions qui nous séparent de Dieu. Mais la
racine, I'origine et la cause de ces deux racines opposées — I'amour du monde et I"'amour de Dieu
— est une autre dualité de I'amour, mutuellement irréconciliable et hostile. Car I'amour de notre
corps est la cause de I'amour du monde : parce que nous aimons le monde a cause du corps et
de ses plaisirs. La cause de I'amour de Dieu est 'amour de notre esprit, c’est-a-dire de notre ame
: parce que c’est a cause de notre ame, du repos dans le monde a venir et de notre héritage, que

1



Saint Grégoire Palamas

chacun de nous aime Dieu. Que ces amours soient opposés 'un a I'autre est également attesté
par le grand Paul, qui dit : «La chair a des désirs contraires a I'esprit», c’est-a-dire contraires a
I’ame, «et I'esprit a des désirs contraires a la chair» (Gal 5,17).

Mais comment |'amour de Dieu peut-il naitre de I'amour que chacun porte a sa propre
ame ? La Géhenne, ce feu inextinguible, menace; pourtant, en méme temps, le royaume éternel
de Dieu est promis. Le royaume éternel est pour ceux qui écoutent et mettent en pratique les
commandements de Dieu; la géhenne ardente est pour ceux qui ne manifestent pas, par leurs
actes, leur foi en I'Evangile du Christ. Ainsi, ceux qui croient véritablement, qui aiment leur ame et
qui désirent la préserver pour la vie éternelle, en entendant ces promesses et ces menaces,
éprouvent aussitét en eux le désir et la crainte : la crainte des tourments sans fin face a la
Géhenne ardente et menacante; et le désir du royaume de Dieu, selon la promesse, et de la joie
éternelle qu'il renferme. Ainsi, désirant obtenir cette joie pure et divine, et craignant le chatiment
ardent, ils renoncent aux relations passionnées, pécheresses et terrestres, et s'efforcent de
s'attacher a Dieu par une priere fervente, car il est le seul a avoir le pouvoir et I'autorité de les
libérer des souffrances de la Géhenne et de les rendre dignes de la joie éternelle qui surpasse
toute intelligence. Ainsi, ils engendrent I'amour de Dieu et, par cet amour, en s'unissant plus
étroitement a Lui, ils acquierent aussi toute vertu. Car lorsque Dieu agit en nous, toute forme de
vertu nous accompagne; mais lorsque Dieu n'agit pas en nous, tout ce que nous faisons est
péché. C'est pourquoi le Seigneur dit dans I'Evangile : «<Sans moi, vous ne pouvez rien faire» (Jn
15,5). Et, reconnaissant cela, les véritables pratiquants de la vertu ne s'enorgueillissent d'aucune
de leurs bonnes actions, mais glorifient humblement Dieu, la Source des vertus, de qui ils sont
emplis d'une lumiére bienfaisante. Car, de méme que l'air est rempli de la lumiere du soleil, ne
nous révélant pas sa propre gloire mais celle du soleil, de méme ceux qui s'attachent a Dieu en
accomplissant ses commandements sont, selon les paroles de l'ap6tre Paul, «le parfum du
Christ» et possedent ce parfum, proclamant les vertus de celui qui les a appelés des ténébres a
son admirable lumieére.

Ainsi, par l'instruction spirituelle, la conscience de I'avenir nait en nous; par I'amour
véritable que chacun porte a sa propre ame, le désir et la crainte de I’avenir naissent en nous,
croyants; et, de la, une priere et une supplication ferventes et incessantes a Dieu; et, de cette
priere incessante, I'amour et la dévotion pour Lui; et, grace a cette dévotion, toute vertu nait, nous
rendant humbles face a la connaissance de Celui qui produit les vertus en nous. Mais comment
I’amour du corps engendre-t-il ’'amour du monde, et, de cet amour, les passions mauvaises et
une multitude de péchés ? — De méme que I’ame, par sa nature, aspire au plaisir futur, le corps
aspire au plaisir présent et éphémere, et ce plaisir est sensuel et s’accomplit par nos organes des
sens et découle des choses sensibles, qui représentent le monde; par conséquent, celui qui aime
le corps aime le monde. C’est a cause de ce méme amour du corps que, désirant immodérément
les plaisirs terrestres, nous nous revétons des multiples laideurs de la passion, les recherchant et
les aimant. Car puisque les délices du monde s’obtiennent par les sens, et que nous possédons
de nombreux et divers sens, les plaisirs qui leur sont associés le sont tout autant, de méme que
les passions qui leur correspondent : certaines naissent de la vue, d’autres de I'ouie, d’autres
encore de 'odorat, d’autres du toucher, et d’autres enfin du go(t. Mais ce n’est pas la nourriture
qui est la cause des passions mauvaises liées au golt, mais I'intempérance en matiere de
nourriture, c’est-a-dire la licence : et cela s’exprime par la gourmandise, la gourmandise
excessive, l'ivresse et I'ivresse. Le ventre, pour le plaisir des sens, acceptant les excés de
nourriture et de boisson, fournit un matériau abondant pour le mal, étant en quelque sorte une
source, remplie d'impuretés et émettant des impuretés, qui alimentent les passions viles telles
que : la fornication, I'adultere, la débauche et toutes les impuretés charnelles. Et ceux-ci, ayant
asservi l'ouie, la vue et I'odorat, en font des adeptes de I'impureté, des paroles honteuses, des
chants de fornication, des danses sataniques, des enduits d'huile parfumée a des fins de
tentation, des massages répugnants, des parures de vétements et de coiffes précieuses qui, a
I'extérieur, ornent les personnes passionnées, mais qui, a l'intérieur, comme un masque hideux,
les revétent de passions déshonorantes et les comparent, en réalité, a des sépulcres blanchis,
parés a |'extérieur, mais emplis a l'intérieur de puanteur et de toutes sortes d'impuretés. Car les
organes des sens, asservis au mal, tant a I'extérieur qu'a I'intérieur, attirent de pres et de loin des
impressions odieuses (pécheresses), et ainsi, par les «fenétres» inhérentes a notre nature, non
seulement sort, mais pénetre aussi en nous, conduisant a la mort. Car : «Ce qui sort de la bouche
vient du cceur, et c'est cela qui souille I'homme» (Mt 15,18). et : «Quiconque regarde une femme
pour la convoiter a déja commis I'adultere avec elle dans son cceur» (Mt 5,28).

Ainsi, une telle ame, se complaisant dans son corps, maitrisant par tous les moyens les
plaisirs offerts par les sens et recueillant de partout matiere a plaisir, grace au toucher, au go(t et

2



Saint Grégoire Palamas

aux autres sens, engendre I'amour des choses et I'amour de Il'argent; et ceux-ci, a leur tour,
donnent naissance au vol, au mensonge, au détournement de fonds et a toute forme d'avidité.
Mais il existe un autre sentiment, outre ceux-ci, qui n'a pas d'organe corporel; c'est le sentiment
intérieur et omniprésent : I'imagination de soi-méme, d'ou naissent d'autres plaisirs et passions
chez les amoureux du monde, parmi lesquels : l'arrogance, la vanité et I'orgueil. Mais de la
perception sensorielle et de la vanité naissent aussi certaines autres passions mélées, telles que :
la recherche de la faveur d'autrui, la vanité et I'arrogance. Mais le plaisir de I'ame, qui vient de
Dieu et des choses divines, est pur, détaché et exempt de toute tristesse; ce monde, par sa
nature méme, transforme la tristesse en joie. Non seulement a cause des nombreux changements
et altérations, mais aussi parce qu'en donnant a chacun une infime part, on prive tous de
davantage; car le monde, étant un, est divisé entre une multitude, peut-étre méme une infinité
d'étres humains, chacun s'efforcant de le dominer et de le gouverner. Ainsi, I'amoureux du
monde, assoiffé de tout, méme s'il posséde presque tout, méme s'il détient une part plus
importante que tous les autres, se lamente néanmoins de ce qui lui manque et opprime les plus
faibles par son expansion (son agressivité). Et a l'inverse : lorsque la joie et la jouissance
spirituelles divines sont partagées indivisiblement avec une personne, alors méme si elle pouvait
tout contenir, cela ne nuit a personne; ainsi, chacun de nous possede pleinement la piété
(I'orthodoxie) et, voici, ne nuit pas a son prochain par elle, mais, au contraire, le soutient de bien
des manieres. Ainsi, comme je l'ai dit, ce monde apporte la souffrance en méme temps que le
plaisir; et notre corps accepte le plaisir mais rejette la souffrance. Ainsi, ce monde est a la fois
agréable et cruel. Ceux qui sont obsédés par I'amour de leur corps, ignorant la nature des choses
de ce monde, le croyant non seulement plein de plaisirs mais aussi exempt de souffrances, et ne
comprenant pas que ce a quoi ils donnent leur cceur (0 mepiEnouot) doit les quitter, sont affligés
lorsque survient la souffrance, qui, en réalité, correspond a la nature méme de ce monde. Et, tels
ceux qui luttent dans la nuit, ignorant la cause de la souffrance, ils s'accusent mutuellement
chaque fois que |'adversité les frappe. Et de la jaillit une autre nuée cruelle de passions pour le
malheureux genre humain, telles que la calomnie, la médisance, la colere, la haine, la discorde,
I'envie et tout désir empreint d'amertume, a la suite desquelles des guerres et des meurtres sont
commis a travers I'univers, et particulierement dans notre génération, car I'amour s'est refroidi et
le péché s'est accru. Mais gardons-nous unis dans |'unité, dans la paix mutuelle, et abstenons-
nous de toute folie (colere) les uns envers les autres, car elle conduit I'ame et le corps a leur perte.
Freres, je vous en supplie, pardonnons-nous réciproquement, si quelqu'un a une rancune envers
un autre, comme le Christ nous a pardonné; afin que, non seulement dans les temples de Dieu,
mais aussi dans les maisons et dans les rues, en silence, d'un seul cceur et d'une seule voix, nous
glorifiions notre Pere qui est dans les cieux. Mais a cette liste funeste de passions destructrices,
empreintes de plaisir et de douleur, il en existe d'autres qui ne sont ni indolores ni agréables, mais
qui tirent leur origine d'un mélange d'éléments contraires, tels que : la prétention, la flatterie, la
tromperie et I’hypocrisie.

Voyez-vous la tromperie et la séduction de ce monde, combien elles sont multiples ? De
combien de formes de mal nous engloutissent-elles ? De combien de maniéres nous séparent-
elles de Dieu ? Car, en nous accaparant une multitude de passions de tant de facons, il nous
prive de la paix de I'esprit. C’est pourquoi le Seigneur Lui-méme a dit : «<Le monde est plongé
dans le mal», et a appelé le diable «le prince du monde», le prince des ténebres de ce siécle. Mais
ne pensez pas que le Malin possede le ciel et la terre et les créatures de Dieu parmi elles, et que
c’est pour cela que le Seigneur I'a appelé «le prince du monde». Loin de toute pensée absurde !
Car ce n’est pas ce genre de monde qui est plongé dans le mal. Car Celui qui a mesuré le ciel
avec un empan, comme le dit le Prophete, et qui tient la terre dans la paume de Sa main, est leur
seul Créateur; Mais I'abus de biens, fondé sur une gestion passionnée de nos possessions, ce
monde d’injustice, de convoitise et d’orgueil, comme le dit le théologien bien-aimé du Christ, ne
vient pas du Pere. Ainsi, ce monde est plongé dans le mal a cause de nos abus et de notre
mauvaise gestion; voici, c’est le monde dont le souverain est Satan. Et c’est la la multitude de
passions mentionnée plus haut, qui, avec I'aide du Malin, est une conséquence de notre
penchant pour le péché, et a cause de laquelle ceux qui ne se sont pas affranchis du péché par la
repentance font du diable leur maitre. Mais nous qui sommes unis au Christ, désirons le monde
céleste; désirons le royaume que le Christ nous a promis; détournons-nous des plaisirs qui
dégradent I’ame; craignons la Géhenne de feu qui menace les amateurs de plaisirs. Fuyons
I'intempérance, I'ivrognerie, la fornication, la cupidité, le mensonge, la vanité, I'orgueil, la haine, la
colere et I'inhumanité; car, hélas, a cause de ces choses, nous faisons du Malin notre prince et le
maitre de ce monde. Fuyons donc ce monde trompeur et son prince, et montrons, par nos
bonnes ceuvres, que nous sommes |'ceuvre des mains bienveillantes de Dieu. Ainsi, nous ferons

3



Saint Grégoire Palamas

bon usage des choses de ce monde et, en temps voulu, nous jouirons des bénédictions
éternelles promises, que nous recevrons tous par la grace et 'amour de notre Seigneur Jésus
Christ pour 'lhumanité, a qui soit la gloire du Pere et du saint Esprit, pour les siecles des siecles.

Amen.




