
Saint Grégoire Palamas

Homélie sur la Transfiguration du Seigneur 
1

	 Le prophète Isaïe a prédit l'Évangile en disant : «Le Seigneur abrégera sa parole pour le 
monde entier» (Is 10,23). Cette parole abrégée, en peu de mots, recèle une grande signification. 
Examinons donc à nouveau les paroles de l'Évangile étudiées aujourd'hui et complétons-les, afin 
d'être imprégnés de leur sens pur et de participer pleinement à l'inspiration divine.

	 «À ce moment-là, Jésus prit avec lui Pierre, Jacques et Jean, et les emmena à l’écart sur 
une haute montagne. Il fut transfiguré devant eux, et son visage resplendit comme le soleil» (Mt 
17,1). Voici, c’est maintenant le temps favorable: voici, c’est maintenant le jour du salut, frères et 
sœurs : un jour divin, nouveau et éternel, sans interruption, sans déclin ni croissance, sans nuit. 
Car c’est le jour du Soleil de Justice, en qui il n’y a ni changement ni ombre de variation, qui, dès 
ce jour, par la grâce du Père et la coopération du Saint-Esprit, nous a fait sortir des ténèbres pour 
nous conduire à son admirable Lumière et continue de briller sur nous, tel un soleil qui ne se 
couche jamais. Soleil de Justice et de Vérité, il ne cesse de briller et de se révéler à ceux qui 
aiment le mensonge et l’inexactitude, à ceux qui s’élèvent vers les cieux ou qui se révèlent tels 
par leurs actes (mauvais). Mais Il se révèle à ceux qui pratiquent la justice et adorent la vérité, Il se 
confie à eux et les comble de Ses lumières. C’est ce que dit l’Écriture  : «La lumière s’est levée 
pour le juste, et la joie est sa compagne» (Ps 97,11). 163 C’est pourquoi le psalmiste et prophète 
chante à Dieu : «Que le Thabor et l’Hermon se réjouissent en ton nom» (Ps 89,13), préfigurant la 
joie de ceux qui l’ont vue, joie qui s’est accomplie plus tard sur la montagne. Isaïe dit aussi  : 
«Déliez tout lien d’iniquité, détruisez les obligations des écrits forcés, déchirez tout écrit injuste» 
(Isaïe 58,6). Que se passe-t-il ensuite ? «Alors ta lumière jaillira dès le matin, et tes guérisons se 
manifesteront rapidement: ta justice marchera devant toi, et la gloire de Dieu t’entourera» (Is 58,8). 
Et encore : «Si tu éloignes de toi l’esclavage, les coups et les murmures, si tu donnes le pain de 
ton âme à l’affamé, si tu rassasies l’âme humble, alors ta lumière brillera dans les ténèbres, et tes 
ténèbres seront comme le plein midi» (Is 58,9-10). Car ceux que ce Soleil illumine visiblement, il 
fait d’eux aussi d’autres «soleils» : car «les justes resplendiront comme le soleil dans le royaume 
de leur Père» (Mt 13,43).

	 Frères, déposons donc les œuvres des ténèbres et engageons-nous dans les œuvres de 
lumière, afin non seulement de marcher honorablement en ce jour, mais aussi de devenir des «fils 
du jour». Venez et montons sur la montagne où le Christ a resplendi, afin de voir ce qui doit s'y 
accomplir; ou plutôt, la Parole de Dieu elle-même nous élèvera en son temps, nous qui sommes 
dignes d'un tel jour. Maintenant, efforcez-vous et élevez les yeux de votre âme vers la lumière du 
message de l'Évangile, afin qu'entre-temps vous soyez transformés par le renouvellement de 
votre esprit et qu'ainsi, ayant attiré la lumière divine d'en haut, vous soyez conformes à l'image de 
la gloire du Seigneur, dont le visage sur la montagne a brillé aujourd'hui comme le soleil. En quoi 
«comme le soleil» ? Il fut un temps où cette lumière solaire n'était pas, pour ainsi dire, contenue 
dans un réceptacle, sous la forme d'un disque, car la lumière précédait la forme; Celui qui produit 
toutes choses créa le disque solaire le quatrième jour, l'unissant à la lumière, et établit ainsi le 
luminaire qui donne le jour et est visible durant la journée. Ainsi, la Lumière divine n'a jamais été, 
pour ainsi dire, contenue dans un réceptacle, dans le corps du Christ  : car la Lumière est pré-
éternelle, et le corps est une empreinte reçue de nous par le Fils de Dieu, puis créé pour nous, 
contenant la plénitude de la Divinité; et c'est ainsi qu'elle est apparue comme une lumière 
divinisée et rayonnante. Ainsi, le visage du Christ brillait comme le soleil, «et ses vêtements 
étaient blancs comme la lumière». Marc dit  : «Ses vêtements étaient resplendissants, d'une 
blancheur éclatante, qu'aucun foulon sur terre ne pourrait rendre blanche» (Mc 9,3). Ainsi, le corps 
(divin) adoré du Christ et ses vêtements resplendissaient de cette lumière, mais pas avec la même 
intensité : car son visage était illuminé comme le soleil, et ses vêtements brillaient comme ceux 
qui étaient près de son corps: et par eux, il montrait ce qu’est le vêtement de gloire, dont seront 
revêtus dans le monde futur ceux qui sont proches de Dieu, et ce que sont les vêtements de 
l’innocence, dont Adam, à la suite de sa transgression, s’est ôté, se voyant nu et honteux.

	 Le divin Luc dit : «L’aspect de son visage changea, et ses vêtements resplendissaient de 
blancheur» (Luc 9,29): par là, il compare tout ce qui s’est passé à un néant. Marc, quant à lui, 
recourt à une image concernant les vêtements, disant qu’ils «resplendissaient, d’une blancheur 
éclatante, comme la neige». Mais lui aussi montre que les images et les ressemblances 
concernant l’apparence de ces vêtements sont inférieures et insuffisantes : car la neige, bien que 
blanche, ne brille pas, car sa surface est toujours irrégulière, étant entièrement composée, pour 

 PG.151:436–4441

1



Saint Grégoire Palamas

ainsi dire, de petites bulles, résultant du mélange avec l’air qu’elle contient: n’étant plus un nuage, 
elle ne peut expulser l’air qu’il renferme, et est compactée par la force du gel, ainsi portée par l’air 
et ressemble à de l’écume par sa blancheur et en même temps par son irrégularité. Par 
conséquent, puisque la blancheur de la neige ne suffit pas à rendre compte de la beauté de cette 
vision (des vêtements resplendissants du Christ lors de la Transfiguration), la notion de brillance 
s’y ajoute. De plus, l'Évangéliste montre ainsi que la Lumière par laquelle les vêtements du Christ 
devinrent resplendissants et blancs était plutôt d'origine naturelle. Car la lumière sensible n'a pas 
pour propriété de rendre blanc et resplendissant ce qu'elle éclaire, mais d'en révéler la couleur 
telle qu'elle est réellement. Or, cette Lumière-ci semble les avoir recouverts, ou plutôt 
transformés, ce qui n'est pas une propriété de la lumière sensible. Et plus étonnant encore, après 
les avoir transformés, elle les a conservés intacts, comme on le constata peu après. Une telle 
propriété de la lumière que nous connaissons est-elle avérée ? Par conséquent, l'Évangéliste, en 
présentant non seulement l'éclat et la beauté incomparable du visage du Seigneur, mais aussi la 
beauté surnaturelle de ses vêtements, en associant la notion d'éclat à la blancheur de la neige, 
réfute l'idée que cette beauté fût naturelle. Puisque l'art, comme chacun sait, confère lui aussi une 
certaine beauté à la nature, et puisqu'il place cette beauté au-dessus des parures créées par les 
artisans, il affirme  : «Aucun atelier de foulon sur terre ne saurait la rendre blanche.» Puisque le 
Verbe éternel, incarné pour nous, la Sagesse hypostatique du Père, porte en lui la parole du 
sermon de l'Évangile, et que la lettre (la parole qui l'enveloppe) est pour ainsi dire son vêtement, 
blanc, véritablement et limpide, et en même temps resplendissant et illuminant, semblable à une 
perle, ou plutôt, digne de Dieu et divinement inspirée pour ceux qui perçoivent spirituellement ce 
qui appartient à l'Esprit et interprètent les textes de l'Écriture d'une manière qui plaise à Dieu, 
alors l'Évangéliste a également défini les paroles du sermon de l'Évangile comme telles, «qu'un 
blanchisseur», c'est-à-dire un sage de ce siècle, ne peut expliquer. Et pourquoi dis-je : expliquer ? 
Parce qu'il ne peut même pas comprendre, même quand un autre explique: car, comme le dit 
l'Apôtre : «L'homme naturel ne reçoit pas les choses de l'Esprit de Dieu, et il ne peut les 
connaître» (I Cor 2,14). Par conséquent, en réduisant cette radiance divine et spirituelle, qui 
transcende l'esprit, au niveau des phénomènes sensoriels, on se trompe, on s'enfle 
imprudemment d'orgueil sous l'effet de son esprit charnel, et on pénètre dans le domaine de ce 
dont on ignore tout.

	 Mais Pierre, l'âme illuminée par cette vision bénie et animé d'un amour et d'un désir plus 
grands encore, ne souhaitant plus être séparé de cette Lumière, dit au Seigneur : «Il est bon que 
nous restions ici. Si tu le veux, dressons ici trois tentes : une pour toi, une pour Moïse et une pour 
Élie» (Mt 17,4), car le temps de la restauration (de toutes choses) n'est pas encore venu, et 
lorsqu'il viendra, nous n'aurons plus besoin de tentes faites de main d'homme. Mais en 
distribuant des tentes égales entre eux, il n'aurait pas dû assimiler le Maître à des esclaves: car le 
Christ, en tant que véritable Fils de Dieu, est dans le sein du Père: et les Prophètes, en tant que 
véritables fils d'Abraham, demeurent à juste titre dans le sein d'Abraham. Aussi, lorsque Pierre, 
ignorant ce qu'il disait, s'exclama : «Voici, une nuée lumineuse les enveloppa» (Mt 17,5), 
interrompant les paroles de Pierre et montrant à quelle sorte de tente ressemble le Christ. Mais 
qu’était donc ce nuage, et comment, si lumineux, pouvait-il les obscurcir  ? N’était-ce pas la 
Lumière inaccessible où Dieu demeure, la Lumière dont Il se revêt comme d’un vêtement ? Car il 
est dit : «Il place les nuages pour ses déplacements» (Ps 104,3); et : «Il a mis les ténèbres derrière 
son abri, et sa tente autour de lui» (Ps 18,12). Pourtant, comme le dit l’Apôtre : «Lui seul possède 
l’immortalité, et il demeure dans la lumière inaccessible» (1 Timothée 5,16); de sorte qu’ici, 
lumière et ténèbres semblent ne faire qu’un, en raison de la splendeur inaccessible de ce 
rayonnement. Mais même cette Lumière, qui fut d’abord visible aux yeux des apôtres, les saints 
théologiens témoignent qu’elle est inaccessible. «Aujourd’hui, dit l’un d’eux, il y a un abîme de 
Lumière inaccessible: aujourd’hui, sur le mont Thabor, les apôtres sont témoins d’un déversement 
infini de splendeur divine.» Et le grand Denys, affirmant que cette Lumière inaccessible est 
l’obscurité où Dieu est censé demeurer, déclare que «quiconque est jugé digne de connaître et de 
voir Dieu s’y trouve».

	 C’était donc cette même Lumière que les apôtres virent d’abord jaillir du visage du 
Seigneur, puis comme un nuage lumineux et obscurcissant. Mais alors, voici, elle offrit à leurs 
yeux une illumination plus faible, puis, apparaissant avec une intensité bien plus grande, elle 
devint, par excès de lumière, inaccessible à leur vue, et ainsi elle obscurcit la Source de la 
Lumière divine et éternelle – le Soleil de Vérité, le Christ. Et même dans le soleil perceptible, cette 
même lumière se rend visible à l’œil lorsqu’elle se répand sous forme de rayons, et redevient 
inaccessible à l’œil lorsqu’on dirige son regard directement vers le soleil : car sa lumière dépasse 
la capacité de nos yeux. Mais le soleil perceptible ne brille pas de son propre chef, mais par 

2



Saint Grégoire Palamas

nature, et il ne brille pas seulement pour ceux qu’il veut bien; Le Christ, Soleil de Vérité et de 
Justice, possédant non seulement la nature, l'éclat et la gloire naturels, mais aussi, et tout autant, 
la volonté, n'illumine providentiellement et pour le salut que ceux qu'Il veut, et seulement dans la 
mesure qu'Il désire. C'est pourquoi, l'ayant voulu, tel le soleil, Il illumina et devint visible aux yeux 
des apôtres, mais seulement pour un court instant. Puis, brillant encore plus intensément, comme 
Il le désirait, Il devint, en raison de Son éclat incomparable, inaccessible aux yeux des apôtres, 
comme s'il pénétrait dans un nuage lumineux. Mais une voix sortit aussi du nuage : «Celui-ci est 
mon Fils bien-aimé, en qui je trouve ma joie: écoutez-le !» (Mt 17,5). Au Jourdain, lorsque le 
Seigneur fut baptisé, les cieux s'ouvrirent et la même voix se fit entendre, émanant de cette gloire 
– celle-là même qu'Étienne, rempli du Saint-Esprit, avait vue lorsque les cieux s'ouvrirent pour lui 
et, levant les yeux, émanait de ce nuage qui recouvrait Jésus. Ce nuage est donc identique à la 
gloire céleste de Dieu. Une lumière perceptible peut-elle réellement être céleste ? La voix du Père, 
émanant du nuage, a révélé que tout ce qui s’était produit avant la venue de notre Seigneur, Dieu 
et Sauveur Jésus-Christ – sacrifices, lois, adoptions – était imparfait et n’avait pas été accompli 
selon la volonté originelle de Dieu, mais seulement permis en vue de cette venue et de cette 
manifestation du Seigneur.  Et c'est en Lui, comme le Fils bien-aimé, qu'Il trouve toute sa joie et 
toute sa satisfaction, et en Lui le Père repose: c'est pourquoi Il nous ordonne de L'écouter et de 
Lui obéir. Et même s'Il a dit : «Entrez par la porte étroite: car large est la porte et large est le 
chemin qui mène à la perdition, mais étroite est la porte et resserré le chemin qui mène à la vie» 
(Mt 7,13-14), écoutez-Le: et s'Il a dit que cette Lumière est le Royaume de Dieu, écoutez-Le et 
croyez en Lui, et rendez-vous dignes de cette Lumière.

	 Mais lorsque la nuée lumineuse apparut et que la voix du Père tonna du milieu d'elle, «les 
disciples tombèrent», dit l'Évangéliste. Ils ne tombèrent pas prosternés à cause de la voix, car 
cela s'était déjà produit en d'autres occasions : non seulement au Jourdain, mais aussi à 
Jérusalem, à l'approche de la Passion salvatrice, lorsque le Seigneur dit : «Père, glorifie ton nom», 
puis «une voix vint du ciel : Je l'ai glorifié, et je le glorifierai encore» (Jn 12,28); et tout le peuple 
entendit cela, et pourtant pas un seul ne tomba. Ici, cependant, non seulement la voix, mais aussi 
une Lumière insoutenable brilla sur eux en même temps que la voix. C'est pourquoi les Pères 
porteurs de Dieu reconnaissent à juste titre que les disciples tombèrent prosternés, non à cause 
de la voix, mais à cause de la Lumière qui surpassait et dépassait le naturel: car avant même que 
la voix ne retentisse, ils «étaient saisis de crainte», comme le dit Marc (9, 5), bien sûr, à cause de 
cette Théophanie.

	 Mais lorsque, sur la base de tout cela, il devient évident que cette Lumière est divine, 
surnaturelle et incréée, que veulent donc encore ces gens, qui ont dépassé leur entendement en 
s'emparant des sciences profanes et pro-spirituelles, et qui sont incapables de comprendre ce 
qui est de l'Esprit ? Ils tombent alors dans un autre abîme : car ils ne reconnaissent pas que cette 
Lumière est la gloire divine, ni le royaume de Dieu, ni la beauté, ni la grâce, ni le rayonnement – 
comme nous l'affirmons, instruits par le Seigneur et la théologie – mais, en même temps, ils 
affirment avec obstination que la Lumière qu'ils qualifiaient auparavant de sensible et de créée est 
l'essence de Dieu. Dans l'Évangile, le Seigneur appelle cette Lumière non seulement la gloire 
commune de lui-même et du Père, mais aussi celle des saints anges, comme l'écrit le divin Luc : 
«Car quiconque aura honte de moi et de mes paroles, dit-il, le Fils de l'homme aura honte de lui, 
quand il viendra dans sa gloire au milieu du Père et des saints anges» (Luc 9,26). Ainsi, ceux qui 
affirment que cette gloire est un être admettent par là qu'elle est identique à Dieu et aux anges, ce 
qui est le comble de l'impiété ! 165. Non seulement les anges, mais aussi les saints hommes 
participent à cette gloire et à ce royaume, mais le Père et le Fils, avec l'Esprit divin, possèdent par 
nature cette gloire et ce royaume, et les saints anges et les hommes, par grâce, y participent, 
ayant reçu de lui la lumière. Cela nous a été confirmé par Moïse et Élie, qui ont été vus avec Lui 
dans cette gloire (Luc 9,31). Moïse non seulement a resplendi sur le mont Thabor, participant à la 
gloire divine, mais aussi, une fois, son visage fut si glorifié que les fils d'Israël ne purent le 
regarder. Ceci est confirmé par celui qui dit que «Moïse a reçu la gloire immortelle du Père sur son 
visage mortel»: et celui qui répond à Eunome, qui niait que le Fils participe à la gloire du Tout-
Puissant, écrit ainsi : «Même si la parole avait concerné Moïse, je n'aurais pas admis une telle 
opinion.» Ainsi, Dieu et ses saints partagent une gloire et un royaume communs et unis, ainsi que 
cette Lumière: c'est pourquoi le psalmiste et prophète chante : «La splendeur du Seigneur notre 
Dieu est sur nous» (Ps 90,17): mais nul n'a encore osé affirmer que Dieu et les saints ont un être 
commun et unifié. Et prétendre que, pour la première fois, le rayonnement divin commun de la 
Divinité du Verbe et de la chair a été révélé sur la montagne, ce serait parler dans l'esprit 
d'Eutychus et de Dioscore, et non comme ceux qui se réclament de l'Orthodoxie. Et cette gloire 
et ce rayonnement seront vus de tous lorsque le Seigneur apparaîtra, resplendissant d'est en 

3



Saint Grégoire Palamas

ouest: et ses disciples, qui sont montés au ciel avec Jésus, les ont contemplés aujourd'hui: mais 
nul n'a habité dans la vie et l'essence même de Dieu, et nul n'a vu ni proclamé la nature de Dieu. 
Et cette Lumière divine est donnée avec mesure et peut croître ou décroître, selon la dignité de 
ceux qui la reçoivent, qui est indivisible et divisible. Voici la confirmation de ce qui a été dit  : le 
visage du Seigneur resplendissait plus que le soleil, et ses vêtements devinrent blancs comme 
neige. Moïse et Élie apparurent dans la même gloire, mais aucun d’eux ne brillait alors comme le 
soleil. Les disciples eux-mêmes contemplaient parfois cette Lumière, parfois ils étaient incapables 
de la voir. Ainsi, cette Lumière est mesurée et indivisible, capable de croître et de décroître, et elle 
est connue en partie maintenant, et en partie plus tard; c’est pourquoi le divin Paul dit : «En partie 
nous comprenons, en partie nous prophétisons» (I Cor 13,9).

	 L’essence de Dieu est absolument indivisible et inaccessible, et aucun être n’est capable 
de croître ni de décroître. Or, il est caractéristique des maudits Messaliens de croire que, selon 
leur conception, il est possible pour ceux qui sont dignes de contempler l’essence de Dieu. Nous, 
en revanche, nous détournant des hérétiques anciens et modernes, croyant, comme nous l’avons 
appris, que les Saints contemplent et, en tant que participants, partagent le royaume, la gloire, le 
rayonnement, la lumière ineffable et la grâce divine, mais non l’essence de Dieu, nous nous 
tournons vers le rayonnement de la Lumière bienveillante, afin de connaître et d’adorer la Divinité 
trinitaire, resplendissante dans l’Unité, le rayonnement ineffable de l’unique nature trinitaire. Et 
fixons nos pensées sur le Verbe, qui, incarné, siège désormais au-dessus des voûtes célestes, 
qui, comme il sied à Dieu, assis à la droite de la Majesté, nous adresse comme de loin : «Si 
quelqu’un désire se joindre à cette gloire, qu’il s’efforce autant que possible de m’imiter et de 
suivre le chemin que j’ai parcouru sur terre, chemin que j’ai donné en exemple.»

	 Contemplons donc, du fond de notre cœur, ce spectacle grandiose : notre nature, unie à 
jamais dans sa vie au feu immatériel de la Divinité. Et, ayant déposé les vêtements de peau dont 
nous nous sommes revêtus par transgression – c’est-à-dire, ayant rejeté les soucis terrestres et 
charnels –, tenons-nous sur un terrain saint  : que chacun crée son propre terrain saint, y 
parvenant par la vertu et l’attraction vers Dieu, afin que, lorsque Dieu vient dans la lumière, nous 
ayons de l’assurance et, nous étant unis à Lui, que nous rayonnions et demeurions avec Lui pour 
toujours, illuminés par la gloire de la rayonnement tri-solaire et unique, maintenant et toujours et 
dans les siècles des siècles. Amen.


4


