Saint Grégoire Palamas

bomeELie sUR LA TRADSFIGURATIOND DU SECIGNHEUR !

Le prophéte Isaie a prédit I'Evangile en disant : «Le Seigneur abrégera sa parole pour le
monde entier» (Is 10,23). Cette parole abrégée, en peu de mots, recéle une grande signification.
Examinons donc a nouveau les paroles de I'Evangile étudiées aujourd'hui et complétons-les, afin
d'étre imprégnés de leur sens pur et de participer pleinement a I'inspiration divine.

«A ce moment-la, Jésus prit avec lui Pierre, Jacques et Jean, et les emmena a I'écart sur
une haute montagne. Il fut transfiguré devant eux, et son visage resplendit comme le soleil» (Mt
17,1). Voici, c’est maintenant le temps favorable: voici, c’est maintenant le jour du salut, fréres et
sceurs : un jour divin, nouveau et éternel, sans interruption, sans déclin ni croissance, sans nuit.
Car c’est le jour du Soleil de Justice, en qui il n’y a ni changement ni ombre de variation, qui, dés
ce jour, par la grace du Pére et la coopération du Saint-Esprit, nous a fait sortir des ténebres pour
nous conduire a son admirable Lumiére et continue de briller sur nous, tel un soleil qui ne se
couche jamais. Soleil de Justice et de Vérité, il ne cesse de briller et de se révéler a ceux qui
aiment le mensonge et I'inexactitude, a ceux qui s’élévent vers les cieux ou qui se révélent tels
par leurs actes (mauvais). Mais Il se révéle a ceux qui pratiquent la justice et adorent la vérité, Il se
confie & eux et les comble de Ses lumiéres. C’est ce que dit I'Ecriture : «La lumiére s’est levée
pour le juste, et la joie est sa compagne» (Ps 97,11). 163 C’est pourquoi le psalmiste et prophéte
chante a Dieu : «Que le Thabor et I’Hermon se réjouissent en ton nom» (Ps 89,13), préfigurant la
joie de ceux qui I’ont vue, joie qui s’est accomplie plus tard sur la montagne. Isaie dit aussi :
«Déliez tout lien d’iniquité, détruisez les obligations des écrits forcés, déchirez tout écrit injuste»
(Isaie 58,6). Que se passe-t-il ensuite ? «Alors ta lumiére jaillira dés le matin, et tes guérisons se
manifesteront rapidement: ta justice marchera devant toi, et la gloire de Dieu t’entourera» (Is 58,8).
Et encore : «Si tu éloignes de toi I’esclavage, les coups et les murmures, si tu donnes le pain de
ton ame a 'affamé, si tu rassasies ’ame humble, alors ta lumiére brillera dans les ténébres, et tes
ténebres seront comme le plein midi» (Is 58,9-10). Car ceux que ce Soleil illumine visiblement, il
fait d’eux aussi d’autres «soleils» : car «les justes resplendiront comme le soleil dans le royaume
de leur Pere» (Mt 13,43).

Freres, déposons donc les ceuvres des ténébres et engageons-nous dans les ceuvres de
lumiére, afin non seulement de marcher honorablement en ce jour, mais aussi de devenir des «fils
du jour». Venez et montons sur la montagne ou le Christ a resplendi, afin de voir ce qui doit s'y
accomplir; ou plutét la Parole de Dieu elle-méme nous élévera en son temps nous qui sommes
dignes d'un tel jour. Maintenant, efforcez-vous et élevez les yeux de votre dme vers la lumiere du
message de IEvanglle afin qu'entre-temps vous soyez transformés par le renouvellement de
votre esprit et qu'ainsi, ayant attiré la lumiére divine d'en haut, vous soyez conformes a I'image de
la gloire du Seigneur, dont le visage sur la montagne a brillé aujourd'hui comme le soleil. En quoi
«comme le soleil» ? Il fut un temps ou cette lumiére solaire n'était pas, pour ainsi dire, contenue
dans un réceptacle, sous la forme d'un disque, car la lumiére précédait la forme; Celui qui produit
toutes choses créa le disque solaire le quatrieme jour, l'unissant a la lumiere, et établit ainsi le
luminaire qui donne le jour et est visible durant la journée. Ainsi, la Lumiére divine n'a jamais été,
pour ainsi dire, contenue dans un réceptacle, dans le corps du Christ : car la Lumiére est pré-
éternelle, et le corps est une empreinte recue de nous par le Fils de Dieu, puis créé pour nous,
contenant la plénitude de la Divinité; et c'est ainsi qu'elle est apparue comme une lumiére
divinisée et rayonnante. Ainsi, le visage du Christ brillait comme le soleil, «et ses vétements
étaient blancs comme la lumiéere». Marc dit : «Ses vétements étaient resplendissants, d'une
blancheur éclatante, qu'aucun foulon sur terre ne pourrait rendre blanche» (Mc 9,3). Ainsi, le corps
(divin) adoré du Christ et ses vétements resplendissaient de cette lumiéere, mais pas avec la méme
intensité : car son visage était illuminé comme le soleil, et ses vétements brillaient comme ceux
qui étaient prés de son corps: et par eux, il montrait ce qu’est le vétement de gloire, dont seront
revétus dans le monde futur ceux qui sont proches de Dieu, et ce que sont les vétements de
I'innocence, dont Adam, a la suite de sa transgression, s’est 6té, se voyant nu et honteux.

Le divin Luc dit : «’aspect de son visage changea, et ses vétements resplendissaient de
blancheur» (Luc 9,29): par la, il compare tout ce qui s’est passé a un néant. Marc, quant a lui,
recourt a une image concernant les vétements, disant qu’ils «resplendissaient, d’'une blancheur
éclatante, comme la neige». Mais lui aussi montre que les images et les ressemblances
concernant I"apparence de ces vétements sont inférieures et insuffisantes : car la neige, bien que
blanche, ne brille pas, car sa surface est toujours irréguliere, étant entierement composée, pour

1 PG.151:436-444



Saint Grégoire Palamas

ainsi dire, de petites bulles, résultant du mélange avec I'air qu’elle contient: n’étant plus un nuage,
elle ne peut expulser I'air gu’il renferme, et est compactée par la force du gel, ainsi portée par I’air
et ressemble a de I’écume par sa blancheur et en méme temps par son irrégularité. Par
conséquent puisque la blancheur de la neige ne suffit pas a rendre compte de la beauté de cette
vision (des vétements resplendissants du Christ lors de la Transfiguration), la notion de brillance
s’y ajoute. De plus, I'Evangéliste montre ainsi que la Lumiére par laquelle les vétements du Christ
devinrent resplendissants et blancs était plutot d'origine naturelle. Car la lumiere sensible n'a pas
pour propriété de rendre blanc et resplendissant ce qu'elle éclaire, mais d'en révéler la couleur
telle qu'elle est réellement. Or, cette Lumiére-ci semble les avoir recouverts, ou plutot
transformés, ce qui n'est pas une propriété de la lumiere sensible. Et plus étonnant encore, apres
les avoir transformés, elle les a conservés intacts, comme on le constata peu aprés. Une telle
propriété de la lumiére que nous connaissons est-elle avérée ? Par conséquent, I' Evangellste en
présentant non seulement I'éclat et la beauté incomparable du visage du Seigneur, mais aussi la
beauté surnaturelle de ses vétements, en associant la notion d'éclat a la blancheur de la neige,
réfute |'idée que cette beauté f(t naturelle. Puisque I'art, comme chacun sait, confére lui aussi une
certaine beauté a la nature, et puisqu'il place cette beauté au-dessus des parures créées par les
artisans, il affirme : «Aucun atelier de foulon sur terre ne saurait la rendre blanche.» Puisque le
Verbe éternel, incarné pour nous, la Sagesse hypostathue du Pere, porte en lui la parole du
sermon de I'Evangile, et que la lettre (la parole qui I'enveloppe) est pour ainsi dire son vétement,
blanc, véritablement et limpide, et en méme temps resplendissant et illuminant, semblable a une
perle ou plutot digne de Dieu et divinement inspirée pour ceux qui perc;owent splrltuellement ce
qui appartient a I'Esprit et interpretent les textes de I' Ecriture d' une maniére qui plaise a Dleu
alors I' Evangehste a egalement défini les paroles du sermon de I'Evangile comme telles, «qu'un
blanchisseur», c'est-a-dire un sage de ce siecle, ne peut expliquer. Et pourquoi dis-je : expliquer ?
Parce qu'il ne peut méme pas comprendre, méme quand un autre explique: car, comme le dit
I'ApGtre : «L'homme naturel ne recoit pas les choses de I'Esprit de Dieu, et il ne peut les
connaitre» (I Cor 2,14). Par conséquent, en réduisant cette radiance divine et spirituelle, qui
transcende l'esprit, au niveau des phénomenes sensoriels, on se trompe, on s'enfle
imprudemment d'orgueil sous I'effet de son esprit charnel, et on pénéetre dans le domaine de ce
dont on ignore tout.

Mais Pierre, I'ame illuminée par cette vision bénie et animé d'un amour et d'un désir plus
grands encore, ne souhaitant plus étre séparé de cette Lumiere, dit au Seigneur : «Il est bon que
nous restions ici. Si tu le veux, dressons ici trois tentes : une pour toi, une pour Moise et une pour
Elie» (Mt 17,4), car le temps de la restauration (de toutes choses) n'est pas encore venu, et
lorsqu'il viendra, nous n'aurons plus besoin de tentes faites de main d'homme. Mais en
distribuant des tentes égales entre eux, il n'aurait pas d{ assimiler le Maitre a des esclaves: car le
Christ, en tant que véritable Fils de Dieu, est dans le sein du Peére: et les Prophétes, en tant que
véritables fils d'Abraham, demeurent a juste titre dans le sein d'Abraham. Aussi, lorsque Pierre,
ignorant ce qu'il disait, s'exclama : «Voici, une nuée lumineuse les enveloppa» (Mt 17,5),
interrompant les paroles de Pierre et montrant a quelle sorte de tente ressemble le Christ. Mais
qu’était donc ce nuage, et comment, si lumineux, pouvait-il les obscurcir ? N’était-ce pas la
Lumiére inaccessible ou Dieu demeure, la Lumiere dont Il se revét comme d’un vétement ? Car il
est dit : «ll place les nuages pour ses déplacements» (Ps 104,3); et : «ll a mis les ténebres derriere
son abri, et sa tente autour de lui» (Ps 18,12). Pourtant, comme le dit I’Apétre : «Lui seul posséde
'immortalité, et il demeure dans la lumiere inaccessible» (1 Timothée 5,16); de sorte gu’ici,
lumiere et ténebres semblent ne faire qu’un, en raison de la splendeur inaccessible de ce
rayonnement. Mais méme cette Lumiere, qui fut d’abord visible aux yeux des apbtres, les saints
théologiens témoignent qu’elle est inaccessible. «Aujourd’hui, dit 'un d’eux, il y a un abime de
Lumiére inaccessible: aujourd’hui, sur le mont Thabor, les ap6tres sont témoins d’un déversement
infini de splendeur divine.» Et le grand Denys, affirmant que cette Lumiere inaccessible est
I’obscurité ou Dieu est censé demeurer, déclare que «quiconque est jugé digne de connaitre et de
voir Dieu s’y trouve».

C’était donc cette méme Lumiere que les apdtres virent d’abord jaillir du visage du
Seigneur, puis comme un nuage lumineux et obscurcissant. Mais alors, voici, elle offrit a leurs
yeux une illumination plus faible, puis, apparaissant avec une intensité bien plus grande, elle
devint, par excés de lumiere, inaccessible a leur vue, et ainsi elle obscurcit la Source de la
Lumiére divine et éternelle — le Soleil de Vérité, le Christ. Et méme dans le soleil perceptible, cette
méme lumiere se rend visible a I'ceil lorsqu’elle se répand sous forme de rayons, et redevient
inaccessible a I'ceil lorsqu’on dirige son regard directement vers le soleil : car sa lumiere dépasse
la capacité de nos yeux. Mais le soleil perceptible ne brille pas de son propre chef, mais par

2



Saint Grégoire Palamas

nature, et il ne brille pas seulement pour ceux qu’il veut bien; Le Christ, Soleil de Vérité et de
Justice, possédant non seulement la nature, I'éclat et la gloire naturels, mais aussi, et tout autant,
la volonté, n'illumine providentiellement et pour le salut que ceux qu'll veut, et seulement dans la
mesure qu'll désire. C'est pourquoi, I'ayant voulu, tel le soleil, Il illumina et devint visible aux yeux
des apo6tres, mais seulement pour un court instant. Puis, brillant encore plus intensément, comme
Il le désirait, Il devint, en raison de Son éclat incomparable, inaccessible aux yeux des apotres,
comme s'il pénétrait dans un nuage lumineux. Mais une voix sortit aussi du nuage : «Celui-ci est
mon Fils bien-aimé, en qui je trouve ma joie: écoutez-le !» (Mt 17,5). Au Jourdain, lorsque le
Seigneur fut baptisé, les cieux s'ouvrirent et la méme voix se fit entendre, émanant de cette gloire
- celle-la méme qu'Etienne, rempli du Saint-Esprit, avait vue lorsque les cieux s'ouvrirent pour lui
et, levant les yeux, émanait de ce nuage qui recouvrait Jésus. Ce nuage est donc identique a la
gloire céleste de Dieu. Une lumiere perceptible peut-elle réellement étre céleste ? La voix du Pere,
émanant du nuage, a révélé que tout ce qui s’était produit avant la venue de notre Seigneur, Dieu
et Sauveur Jésus-Christ — sacrifices, lois, adoptions — était imparfait et n’avait pas été accompli
selon la volonté originelle de Dieu, mais seulement permis en vue de cette venue et de cette
manifestation du Seigneur. Et c'est en Lui, comme le Fils bien-aimé, qu'll trouve toute sa joie et
toute sa satisfaction, et en Lui le Péere repose: c'est pourquoi Il nous ordonne de L'écouter et de
Lui obéir. Et méme s'll a dit : «<Entrez par la porte étroite: car large est la porte et large est le
chemin qui mene a la perdition, mais étroite est la porte et resserré le chemin qui mene a la vie»
(Mt 7,13-14), écoutez-Le: et s'll a dit que cette Lumiere est le Royaume de Dieu, écoutez-Le et
croyez en Lui, et rendez-vous dignes de cette Lumiere.

Mais lorsque la nuée lumineuse apparut et que la voix du Pére tonna du milieu d'elle, «les
disciples tomberent», dit I'Evangéliste. lls ne tomberent pas prosternés a cause de la voix, car
cela s'était déja produit en d'autres occasions : non seulement au Jourdain, mais aussi a
Jérusalem, a I'approche de la Passion salvatrice, lorsque le Seigneur dit : «Pere, glorifie ton nom»,
puis «une voix vint du ciel : Je I'ai glorifié, et je le glorifierai encore» (Jn 12,28); et tout le peuple
entendit cela, et pourtant pas un seul ne tomba. Ici, cependant, non seulement la voix, mais aussi
une Lumiére insoutenable brilla sur eux en méme temps que la voix. C'est pourquoi les Peres
porteurs de Dieu reconnaissent a juste titre que les disciples tomberent prosternés, non a cause
de la voix, mais a cause de la Lumiéere qui surpassait et dépassait le naturel: car avant méme que
la voix ne retentisse, ils «étaient saisis de crainte», comme le dit Marc (9, 5), bien sir, a cause de
cette Théophanie.

Mais lorsque, sur la base de tout cela, il devient évident que cette Lumiére est divine,
surnaturelle et incréée, que veulent donc encore ces gens, qui ont dépassé leur entendement en
s'emparant des sciences profanes et pro-spirituelles, et qui sont incapables de comprendre ce
qui est de I'Esprit ? lls tombent alors dans un autre abime : car ils ne reconnaissent pas que cette
Lumiere est la gloire divine, ni le royaume de Dieu, ni la beauté, ni la grace, ni le rayonnement —
comme nous l'affirmons, instruits par le Seigneur et la théologie — mais, en méme temps, ils
affirment avec obstination que la Lumiere qu'ils qualifiaient auparavant de sensible et de créée est
I'essence de Dieu. Dans I'Evangile, le Seigneur appelle cette Lumiere non seulement la gloire
commune de lui-méme et du Pere, mais aussi celle des saints anges, comme |'écrit le divin Luc :
«Car quiconque aura honte de moi et de mes paroles, dit-il, le Fils de 'homme aura honte de lui,
quand il viendra dans sa gloire au milieu du Pere et des saints anges» (Luc 9,26). Ainsi, ceux qui
affirment que cette gloire est un étre admettent par la qu'elle est identique a Dieu et aux anges, ce
qui est le comble de I'impiété ! 165. Non seulement les anges, mais aussi les saints hommes
participent a cette gloire et a ce royaume, mais le Pere et le Fils, avec I'Esprit divin, possedent par
nature cette gloire et ce royaume, et les saints anges et les hommes, par gréce, y participent,
ayant recu de lui la lumiere. Cela nous a été confirmé par Moise et Elie, qui ont été vus avec Lui
dans cette gloire (Luc 9,31). Moise non seulement a resplendi sur le mont Thabor, participant a la
gloire divine, mais aussi, une fois, son visage fut si glorifi¢ que les fils d'Israél ne purent le
regarder. Ceci est confirmé par celui qui dit que «Moise a recu la gloire immortelle du Pere sur son
visage mortel»: et celui qui répond a Eunome, qui niait que le Fils participe a la gloire du Tout-
Puissant, écrit ainsi : «Méme si la parole avait concerné Moise, je n'aurais pas admis une telle
opinion.» Ainsi, Dieu et ses saints partagent une gloire et un royaume communs et unis, ainsi que
cette Lumiere: c'est pourquoi le psalmiste et prophete chante : «La splendeur du Seigneur notre
Dieu est sur nous» (Ps 90,17): mais nul n'a encore osé affirmer que Dieu et les saints ont un étre
commun et unifié. Et prétendre que, pour la premiere fois, le rayonnement divin commun de la
Divinité du Verbe et de la chair a été révélé sur la montagne, ce serait parler dans I'esprit
d'Eutychus et de Dioscore, et non comme ceux qui se réclament de I'Orthodoxie. Et cette gloire
et ce rayonnement seront vus de tous lorsque le Seigneur apparaitra, resplendissant d'est en

3



Saint Grégoire Palamas

ouest: et ses disciples, qui sont montés au ciel avec Jésus, les ont contemplés aujourd'hui: mais
nul n'a habité dans la vie et I'essence méme de Dieu, et nul n'a vu ni proclamé la nature de Dieu.
Et cette Lumiere divine est donnée avec mesure et peut croitre ou décroitre, selon la dignité de
ceux qui la recoivent, qui est indivisible et divisible. Voici la confirmation de ce qui a été dit : le
visage du Seigneur resplendissait plus que le soleil, et ses vétements devinrent blancs comme
neige. Moise et Elie apparurent dans la méme gloire, mais aucun d’eux ne brillait alors comme le
soleil. Les disciples eux-mémes contemplaient parfois cette Lumiere, parfois ils étaient incapables
de la voir. Ainsi, cette Lumiere est mesurée et indivisible, capable de croitre et de décroitre, et elle
est connue en partie maintenant, et en partie plus tard; c’est pourquoi le divin Paul dit : «En partie
nous comprenons, en partie nous prophétisons» (I Cor 13,9).

L'essence de Dieu est absolument indivisible et inaccessible, et aucun étre n’est capable
de croitre ni de décroitre. Or, il est caractéristique des maudits Messaliens de croire que, selon
leur conception, il est possible pour ceux qui sont dignes de contempler I’essence de Dieu. Nous,
en revanche, nous détournant des hérétiques anciens et modernes, croyant, comme nous 'avons
appris, que les Saints contemplent et, en tant que participants, partagent le royaume, la gloire, le
rayonnement, la lumiere ineffable et la grace divine, mais non I’essence de Dieu, nous nous
tournons vers le rayonnement de la Lumiere bienveillante, afin de connaitre et d’adorer la Divinité
trinitaire, resplendissante dans I’'Unité, le rayonnement ineffable de I'unique nature trinitaire. Et
fixons nos pensées sur le Verbe, qui, incarné, siege désormais au-dessus des voltes célestes,
qui, comme il sied a Dieu, assis a la droite de la Majesté, nous adresse comme de loin : «Si
quelgu’un désire se joindre a cette gloire, qu’il s’efforce autant que possible de m’imiter et de
suivre le chemin que j’ai parcouru sur terre, chemin que j’ai donné en exemple.»

Contemplons donc, du fond de notre coeur, ce spectacle grandiose : notre nature, unie a
jamais dans sa vie au feu immatériel de la Divinité. Et, ayant déposé les vétements de peau dont
nous nous sommes revétus par transgression — c’est-a-dire, ayant rejeté les soucis terrestres et
charnels -, tenons-nous sur un terrain saint : que chacun crée son propre terrain saint, y
parvenant par la vertu et I'attraction vers Dieu, afin que, lorsque Dieu vient dans la lumiére, nous
ayons de I'assurance et, nous étant unis a Lui, que nous rayonnions et demeurions avec Lui pour
toujours, illuminés par la gloire de la rayonnement tri-solaire et unique, maintenant et toujours et
dans les siécles des siecles. Amen.



