Saint Grégoire Palamas

bomeElic surR L'EVADGILe O LA semAiInDe nouvelle

Aujourd'hui, nous célébrons le Jour du Seigneur Nouveau; ou plutoét, nous célébrons le
renouveau du Jour du Seigneur Nouveau. Notre homélie vise, si le temps le permet, a exposer plus
en profondeur a vos freres et sceurs le mystére du Jour du Seigneur. Et bien que ce mystéere soit
grand et sublime, et donc difficilement accessible a tous, il convient de rendre grace au Seigneur
de tous, qui, par sa venue en chair et en os, a révélé a ceux qui s'approchent par la foi des choses
qui, pourrait-on dire, dépassent I'entendement et les mots. Soyez attentifs, vous tous, a l'essence
de ce qui est dit; car méme si quelgu'un ne comprend pas tout, il saisira néanmoins le sens
universel, méme dans les plus petites choses, car I'enseignement de I'Esprit est comme la lumiére.
Ainsi, en six jours, Dieu non seulement créa et orna le monde sensible tout entier, mais il créa
aussi I'hnomme, un étre vivant unique composé d'éléments sensoriels et spirituels, et lui accorda la
domination sur les créatures vivantes et les plantes de la terre. Le septieme jour, il se reposa de
tous ses travaux, comme Moise, témoin ultérieur de la création du monde qui l'avait longtemps
précédé, nous I'enseigna, ou plutét, comme le saint Esprit, qui, par sa bouche, le proclama avec
amour a nos lévres et a nos ames. Mais «Dieu bénit aussi le septieme jour», est-il dit, «et le
sanctifia» (Gen 2,3). Pourquoi donc bénit-il et sanctifia-t-il ce jour, ou il ne créa rien, et non le
premier, supposément plus excellent ? Pourquoi Moise parla-t-il ainsi seulement de ce jour, et non
du premier, ou Dieu fit surgir I'univers du néant et l'illumina d'une lumiére nouvelle, bien qu'il n'elt
pas encore établi I'ordre approprié, en érigeant toute chose en ordre et en forme ? Et sinon,
pourquoi pas le jour suivant, celui ou Il établit et déploya cette immense étendue — je veux dire le
ciel qui nous entoure — et aprés le premier, ce second ciel ? Pourquoi, a son tour, pas le jour qui
suivit, ni les suivants, durant lesquels la terre, aprés le retrait des eaux, vit le jour et recut tout son
ordre et sa parure, qui lui étaient propres, et les cieux recurent deux grands luminaires semblables
a des yeux, et des eaux, par l'ordre de Dieu, les oiseaux et les animaux aquatiques émergérent
selon leur espece ?

Mais, laissant cela de coté, demandons-nous : pourquoi Dieu n'a-t-il pas béni le sixieme
jour, plus que tout autre, celui ou Il fit naitre de la terre non seulement I'ame vivante des reptiles
et des quadrupedes, mais révéla aussi I'ceuvre digne de Son dessein, présidant a toute chose en
sa personne, unissant en une seule le sensible et le spirituel — une ceuvre unique et supréme, car
par grace elle s'est imprimée en elle-méme, et est un étre vivant créé a son image et a sa
ressemblance, et Le connaissant — autrement dit, Il révéla I'nomme sur terre ? Pourquoi, dés lors,
n'a-t-Il pas béni et sanctifié ce jour-la, mais plutot le septieme, qui était un jour d'inactivité ?

Souhaitant expliquer et résoudre cette difficulté, il m'est particulierement nécessaire, étant
donné que je suis parmi des auditeurs plus instruits, de réfuter d'abord les opinions erronées. Car
certains considérent le nombre lui-méme comme sacré : tels que Flavius Josephe, Philon et
d'autres, qui, a leur image, n‘admettent ni la création de Dieu ni I'accouchement de la Vierge, mais
affirment que le nombre en lui-méme possede une qualité divine; car ils ne peuvent concevoir une
Vierge enfantant sans les liens du mariage, sans semence et sans douleur. Et en affirmant que, du
fait de cette sacralité du nombre sept, seul le septi€me jour a recu la bénédiction divine, ils se
trompent non seulement sur le concept de Dieu, mais détruisent aussi le concept méme du
septieme jour, car tout nombre nait de l'unité, et puisque sept est un nombre, il est donc
insubordonné. Or, ils disent que la pluralité ne provient que de l'unité; et I'inengendré n’est pas



Saint Grégoire Palamas

celui qui est issu de la pluralité, mais celui qui n‘est engendré par personne, une qualité que le
nombre sept ne possede pas. !

Il s'ensuit donc que ceux qui vénerent le sept se trompent eux-mémes; en réalité, ils
vénéerent non seulement le sept, mais n'importe quel nombre, car chacun d'eux mérite le respect.
Et puisque le nombre, comme tout ce qui existe, a été créé par Dieu, et que tout ce que Dieu a
créé est beau, et méme trés beau, comme le Créateur lui-méme |'a attesté par Moise, alors
quiconque prendrait un nombre et I'examinerait attentivement, il le trouverait beau et trés bon, en
soi et pour d'autres raisons encore, représentant merveilleusement ce a quoi il correspond.
Cependant, aucun jour, pris par son nombre, n'est supérieur a un autre a cet égard, car Moise ne
dit pas que le nombre d'un jour en particulier ait été loué par Dieu, mais que les ceuvres qu'il a
accomplies chaque jour ont été couronnées de louanges. Par conséquent, le septieme jour était
digne de louange, non pas en raison de son nhombre (mais pour une autre raison). Nous indiquons
donc pourquoi Dieu I'a béni et sanctifié en particulier, en nous appuyant sur les paroles mémes de
Moise : «Car Dieu se reposa le septieme jour de toute son ceuvre qu'il avait achevée» (Gen 2,2).
Puis, ajoutant : «Dieu bénit le septieme jour et le sanctifia», il en indiqgue immédiatement la raison,
en répétant : «Car Dieu se reposa de toute son ceuvre qu'il avait commencée» (Gen 2,3). Ainsi, il
existe des ceuvres que Dieu n'a pas commencées et qu'il n'a pas cessé d'accomplir, comme le
Seigneur lui-méme nous I'a révélé : «Mon Pére est a I'ceuvre jusqu'a présent, et moi aussi je suis a
I'ceuvre» (Jn 4,17).

Ainsi, Dieu, désirant nous donner la connaissance de ces choses précisément, et montrer
qu'elles sont précisément ce que nous devons rechercher plus que toutes les choses sensibles, a
béni et sanctifié le septieme jour, ol Il se reposa de la création du monde sensible, comme une
sorte de retour, par le repos, du monde inférieur a celui qui appartient a la sphere supérieure et
supramondaine. Car, selon les mots du grand Denys : Dieu, dans I'abondance de Sa bonté, est
hors de Lui-méme, et en préservant toutes Ses propriétés, Il retourne a cela en toutes choses,
conformément a la puissance supra-essentielle capable de déplacement, qui a en essence le
caractere statique de Lui-méme; Apres étre descendu avec amour, autant qu'il le désirait et autant
que nécessaire, et apres avoir créé en six jours notre monde sensible, le septieme jour, a la
hauteur qui lui est propre, qu'il n'abandonna cependant pas, il retourna a lui-méme, conformément
a sa divinité, et nous montra que le reste de ce jour était plus béni, nous enseignant aussi a
désirer nous élever, autant que possible, vers ce repos qui consiste dans notre contemplation
intérieure et, par elle, dans l'ascension de notre pensée vers Dieu. L'ApGtre nous exhorte
également clairement a ce repos; car, apres avoir rapporté les paroles que Dieu a prononcées par
l'intermédiaire du psalmiste au sujet du peuple juif, a savoir : «Car j'ai juré dans ma colére, s'ils
entrent dans mon repos» (Ps 95,11), il ajoute : «Il a dit quelque part, au sujet du septieme jour :

1 Ce qui suit est une discussion, dans |'esprit de la philosophie de I'époque, sur le concept de nombres
dérivés, productifs et non dérivés, que nous omettons ici en raison de sa spécificité et de sa difficulté pour
le lecteur moderne. Le saint souligne ensuite qu'il ne peut réfuter les objections démontrant que le nombre
«sept», pris simplement comme un nombre abstrait, n'est en soi nullement sacré — ceux qui soutiennent
cette opinion se réferent aux phases de la lune, associées a |'alternance des semaines — et a cet égard, il dit
ce qui suit : si, sur cette base, ils considérent le nombre «sept» comme sacré, il faut dire que les autres
nombres ne lui sont en rien inférieurs, et parmi eux en particulier le premier, car tout le monde sensible est
un, et tout le ciel est un, ou tout au plus deux, et il n'y a qu'un seul soleil dans le monde, et qu'une seule
lune, sans pour autant dire que tout est uni en I'Un, qui est avant tout et par tout, qui est au-dessus de tout
- Dieu, que toutes choses proclament comme véritablement Un. Si I'univers, qui représente la circonférence
stellaire et chacun de ses poéles, est contenu dans un cercle, et qu'un cercle est constitué de deux principes
: un point et une ligne, et que rien ne saurait exister en dehors de ces deux principes, surtout dans le
domaine du monde sensible, alors, par conséquent, le nombre «deux» est le plus approprié et le plus
nécessaire au monde. Puisque toute chose comporte non seulement une ligne mais aussi un plan, il
s'ensuit que le nombre «trois» doit jouir d'un honneur égal pour la méme raison; et je ne parlerai pas des
autres aspects honorables de ce nombre. Puisque chacun des éléments ci-dessus est non seulement un
cercle, mais aussi un firmament et une sphére, et que ceux-ci ne peuvent exister sans quatre (éléments ?),
car, entre autres, la nécessité elle-méme les exige, alors le nombre «quatre» ne devrait-il pas également
figurer parmi les nombres honorables ? De plus, pour d'autres raisons, le nombre «cing» ne doit pas étre
méprisé. Mais parmi tous les nombres, le six se distingue particulierement, car il est, plus que toute autre
partie, le premier des nombres parfaits, puisque la création du monde fut achevée le sixieme jour.

2



Saint Grégoire Palamas

Et Dieu se reposa le septieme jour de toutes ses oceuvres» (Héb 4,4). Et un peu plus loin :
«Hatons-nous donc d’entrer dans ce repos» (Héb 4,11); car celui qui y entre se reposera de ses
travaux, comme Dieu des siens. Mais souhaitez-vous savoir plus clairement en quoi consiste ce
repos et comment y entrer ? — Si nous assimilons ces oceuvres divines qui, étant sans
commencement, ne peuvent étre qualifiées de «commencées», mais qui n‘ont rien a voir avec le
monde sensible; ainsi, si nous saisissons ces ceuvres, nous comprendrons mieux le sens de ce
repos et de I'entrée en lui. Quelles sont ces ceuvres ? — Que le psalmiste nous éclaire a ce sujet,
écrivant ainsi de Dieu : «Les ceuvres de ses mains sont la vérité et le jugement» (Ps 110,7). Cela
signifie que l'ccuvre sans fin de Dieu consiste en la connaissance de tout ce qui existe et la
prescience de l'avenir, ce que, si quelqu’un devait appeler «Vérité», il ne se tromperait pas.
L'ceuvre sans commencement et sans fin de Dieu est jugement et prescience. Car tout ce qui
existe, avant méme son existence, nécessitait la prescience et le jugement divins pour advenir; et
apres sa réalisation, afin qu'il ne périsse pas avec le temps, mais, dans un cas, qu'il évolue pour
son propre bien ou celui de I'univers, ou, dans un autre cas, qu’il demeure inchangé. L'ceuvre sans
commencement de Dieu consiste en 'attention portée a Lui-méme; car sans commencement, Il fut
poussé a la contemplation de soi. En vérité, qui, par une recherche sérieuse, pourrait citer
beaucoup de choses pertinentes a ce sujet ? Et nous tous, freres, fuyons les soucis terrestres et
les taches qui les accompagnent, et écoutons attentivement I'enseignement de I'Esprit. Par-dessus
tout, nous serons loués par le Seigneur, qui n‘a pas approuvé Marthe, si préoccupée par de
nombreuses choses, méme si son souci était pour Lui. «Mais Marie, dit-il, assis pres d’elle et
écoutant les paroles de I'enseignement, a choisi la bonne part, qui ne Iui sera pas enlevée» (Luc
10,42).

Voyez-vous une tache qui ne demande aucun repos ? Alors, en vous imprégnant
mentalement de ces paroles de I'enseignement de I'Esprit et en exercant votre esprit sur elles, en
comprenant que votre ame les préfere a toute autre passion et pensée terrestre, et en manifestant
ainsi le souci de votre vie pour votre salut, vous posséderez vous aussi cette tache — a savoir, la
Vérité et le discernement — dans votre cceur, comme le disent le psalmiste et le prophéte, «disant
la vérité». Lorsque vous retirez votre esprit de tout raisonnement, méme le plus judicieux, et le
rassemblez entierement en vous-méme, en y parvenant par une attention persistante et une priére
incessante, alors vous aussi entrerez dans la paix divine et obtiendrez la bénédiction du septiéme
jour, demeurant dans la contemplation de soi et, par cette contemplation, vous vous éléverez a la
vision divine. Car, dit-on, le fruit de la priere consiste en I'extase de I'ame vers Dieu. C'est I'une des
raisons de la bénédiction accordée au septieme jour, que Moise, révélant dans la Loi, a institué
comme jour de féte. Cependant, l'inactivité concerne les besoins du corps, tandis que I'activité sied
a l'ame.

De plus, Celui qui créa I'univers en six jours prédit la propension de I'hnomme au mal, et par
conséquent son retour sur terre, voire sa chute et son emprisonnement aux enfers, et — a travers
I'nomme — la décadence et le déclin de ce monde tout entier, ainsi que son renouveau qui
adviendrait par son incarnation. Ce renouveau s'est accompli par la descente, par la mort, du Dieu
incarné aux Enfers et I'appel des ames en ce lieu, promis par Lui le jour du sabbat; et ceci, voici, Il
prédit I'ceuvre du septiéme jour; et c'est pourquoi, probablement, Il jugea ce jour digne de
bénédiction. Mais ceci, voici, fut secrétement préparé pour le septieme jour, c'est-a-dire le samedi,
mais tout fut révélé et parfaitement accompli le huitieme jour, le jour de la Résurrection du
Seigneur; c'est pourquoi ce jour est appelé par nous, a juste titre, «le Jour du Seigneur». De
méme que le vendredi se situe par rapport au samedi, le samedi se situe par rapport au Jour du
Seigneur, qui le surpasse clairement, car I'achevement et la vérité surpassent le commencement,
l'image et l'ombre. Cette supériorité et cette sainteté du Jour du Seigneur proviennent de
I'achevement béni de I'ceuvre en ce jour, de la résurrection générale attendue, de I'entrée parfaite
des dignes dans le repos divin et de la renaissance du monde entier en ce jour.

Ainsi, quels que soient les arguments que I'on puisse avancer pour honorer le sabbat, ceci
demeure :

Et, avec un ajout, cela s'applique également au huitieme jour : car ce jour marque
I'achevement (ou la «perfection») du jour du sabbat. La vénération de ce huitieme jour, c'est-a-
dire le Jour du Seigneur, fut aussi introduite subrepticement par Moise; car I'année du Jubilé, qu'il
|égalisa et appela «Année des Expiations», n'était pas liée au nombre de semaines des années,

3



Saint Grégoire Palamas

selon la loi, mais les suivait toutes, et était la huitieme, proclamée apres I'écoulement de ces
dernieres années; Moise fait de méme pour les semaines des semaines. Ainsi, le Législateur n'a
pas seulement introduit subrepticement la vénération du huitieme jour, que nous appelons le Jour
du Seigneur (c'est-a-dire le dimanche), comme le jour sanctifié par la Résurrection du Seigneur,
mais il a aussi ordonné qu'il soit associé a la féte qu'il a appelée le «Jour des Trompettes», et I'a
désigné comme «le commencement», c'est-a-dire comme la limite et la frontiere de toutes les
fétes. Cela montre clairement que le huitieme jour doit également étre qualifié de «saint» par
nous, préfigurant en quelque sorte la dignité divine, glorieuse et sacrée du Jour du Seigneur,
destiné a venir apres la disparition de tout ce qui s'est passé dans I'Ancien Testament. Ainsi, il a
également honoré le septi€éme jour pour cette raison, car il conduit au véritable honorable huitieme
jour; et de méme que la Loi donnée par ce jour mérite le respect, car elle conduit au Christ, de
méme le septieéme jour mérite la vénération, car il conduit au huiti€me jour, jour de la Résurrection
du Seigneur, car c'était aussi le huitieme; car, comme apres sept jours vient le huitieme, de méme,
en y regardant de plus pres, vous constaterez qu'apres la septieme de toutes les résurrections
relatées depuis des temps immémoriaux, la Résurrection du Seigneur était la huitieme (Mt
27,52-53). Ainsi, non seulement elle s'est accomplie le huitieme jour, mais elle est aussi numérotée
comme la huitiéme apres celles qui I'ont précédée. Mais c'est aussi le premier, en lien direct avec la
résurrection attendue de tous en Christ, ou plutot, la résurrection, grace a laquelle Christ, prémices
de ceux qui se sont endormis et premier-né d'entre les morts, est glorifié. De méme, le Jour du
Seigneur n'est pas seulement le huitieme jour, parce qu'il est numéroté comme tel apres les jours
qui le précedent, mais en méme temps il est le premier jour par rapport a ceux qui le suivent; c'est
pourquoi, ce jour méme que nous appelons «le Jour du Seigneur» est a la fois le premier et le
dernier. Moise, cependant, ne I'appelait pas «le premier», mais «l'unique», car il surpasse de loin
les autres jours en importance, et marque le commencement du monde a venir, le Jour unique et
éternel.

Que la supériorité du Jour du Seigneur sur les autres jours de féte soit clairement évidente
pour une autre raison : chaque autre jour, au fil de I'année, est accompagné d'une féte annuelle.
Mais le Jour du Seigneur (le dimanche) nous l'offre quatre fois par mois, grace a son observance
ininterrompue et périodique tout au long de I'année, faisant de Iui véritablement une «année de
délivrance» et une année «agréable a Dieu». C'est pourquoi, ayant institué la célébration de ce
jour chaque semaine, le Seigneur apparut d'abord aux disciples réunis dans la maison, en
I'absence de Thomas. Il se présenta vivant, leur accordant la paix et, par son souffle, renouvelant
le premier souffle que Dieu avait donné a I’homme au commencement du monde, il leur conféra la
grace du saint Esprit, les imprégnant du pouvoir divin de lier et de délier les péchés, les rendant
participants de I'autorité céleste. Il leur dit : «Recevez le saint Esprit. Ceux a qui vous remettrez les
péchés, ils leur seront remis; ceux a qui vous les retiendrez, ils leur seront retenus» (Jn 20,23).

Ainsi, le Seigneur leur accorda ce pouvoir et cette grace en apparaissant le jour méme de
sa Résurrection, c’est-a-dire, bien slir, le Jour du Seigneur. Puis, apres les sept jours intermédiaires
— c'est-a-dire le jour du Seigneur, que nous célébrons aujourd’hui — il apparait de nouveau de la
méme maniere et dans cette méme maison, renouvelant cette célébration et ramenant a la foi
Thomas, qui doutait. Car, selon I'évangéliste et disciple bien-aimé du Sauveur : «Huit jours plus
tard, les disciples étaient de nouveau réunis, et Thomas avec eux. Jésus entra par la porte fermée,
se tint au milieu d’eux et dit : “La paix soit avec vous !"» (Jn 20,26). Voyez-vous que le jour du
Seigneur a eu lieu a la fois le rassemblement des disciples du Christ et la venue du Seigneur parmi
eux ? Car cest le jour du Seigneur qu'il leur est apparu pour la premiere fois réunis, et de
nouveau, sept jours plus tard, le jour du Seigneur, il leur apparait réunis. L'Eglise du Christ célebre
continuellement ces assemblées sacrées par des offices divins, particulierement le dimanche, ou
nous sommes avec vous pour vous parler des principes généraux de l'ceuvre du salut et vous
exhorter a la piété et a une vie sainte. Que nul, par négligence ou par souci constant des choses
terrestres, n'abandonne donc ces assemblées du dimanche, saintes et instituées par Dieu, de peur
que, justement abandonné de Dievu, il ne subisse un sort semblable a celui de Thomas s'il ne vient
pas au moment opportun. Et si, un jour, accablé par des occupations excessives, il manque a
I'appel, qu'il s'acquitte plus tard de sa dette en se donnant a I'Eglise du Christ, afin de ne pas
demeurer insignifiant. Malade d'éame par l'incrédulité, qui s'exprime par des actes ou des paroles,
et pourtant ne venant pas a I'hopital du Christ et ne permettant pas un traitement sacré, comme le

4



Saint Grégoire Palamas

divin Thomas, car il n'y a pas que des pensées et des paroles, mais aussi des actes, comme
manifestations de la foi, car il est dit : «Montrez-moi la foi par vos ceuvres» (Jac 2,18), et celui qui
ne les a pas, étant, bien sir, loin de I'Eglise du Christ et s'étant entierement abandonné a la vanité,
a sa foi morte, ou mieux dire - n'a aucune foi du tout, étant lui-méme devenu mort a cause du
péché.

Certains s'interrogent sur la maniére dont le Christ, revétu de chair, est entré «par la porte
fermée»; mais il semble que ces personnes ignorent comment comparer les réalités spirituelles
entre elles et les discerner les unes des autres, comme le dit le divin Apétre (I Cor 2,13). Car s'il
n'a pas brisé le sein de la Vierge qui I'a porté, sans le défaire, mais a préservé intactes les marques
de sa virginité a la naissance, bien qu'il f(it alors revétu d'un corps mortel et passionné, comment
s'étonner que, ayant immortalisé le corps qu'il a assumé et possédant désormais une chair
immortelle, il soit entré alors que les portes étaient verrouillées ? Mais, puisqu'il possédait déja un
corps immortel et sans passion, comment pouvait-il avoir en méme temps des plaies et des
marques aux mains et au c6té ? Car I'Evangéliste rapporte que le Seigneur dit a Thomas : «Avance
ton doigt, et regarde mes mains; avance aussi ta main, et mets-la dans mon c6té; ne sois pas
infidele, mais fidele» (Jn 20,27). Comment, deés lors, a-t-il pu porter des blessures ? Car un corps
mortel et sujet a la passion ne saurait exhiber des blessures et des plaies tout en demeurant entier
et sain. Mais il put révéler a qui il voulait, avec la sérénité et l'immortalité de son corps, les
blessures et les plaies qu'il avait endurées, sans que son corps ne soit pour autant moins serein et
immortel. J'en conclus également que ceux qui ont souffert pour le Christ portent les blessures de
leur corps comme une parure éternelle; car, de méme que les ouvertures des fenétres, bien
qu'elles ne contribuent en rien a la solidité d'un batiment, ne sont pas disgracieuses, mais
constituent un élément indispensable des maisons, laissant entrer la lumiére et permettant aux
habitants de voir ce qui se passe a l'extérieur. De méme, les souffrances corporelles endurées pour
le Christ, et les marques qu'elles ont laissées, sont devenues pour celui qui les a portées, comme
des fenétres laissant passer une lumiere éternelle. Dans I'éclat de cette lumiére, elles sont
reconnues comme une ceuvre de beauté divine, ou, mieux dit, de rayonnement, et ne refletent pas
la laideur des blessures; sans compter qu'elles ne s'opposent pas a l'impassibilité, mais
appartiennent au contraire a l'immortalité.

Le corps du Christ possédait en lui une source de lumiere divine, d'ou, rayonnant, il a
éclairé spirituellement Thomas l'incrédule, si bien que, aussitdt, avec une parfaite théologie, il s'est
écrié : «Mon Seigneur et mon Dieu !'» (Jn 20,28). Le Seigneur lui dit : «Car tu m'as vu et tu as cru.
Heureux ceux qui n'ont pas vu et qui ont cru !» (Jn 20,29), montrant ainsi que ceux qui ont
contemplé sa gloire de leurs propres yeux ne possedent rien de plus grand que ceux qui, par leur
intermédiaire, ont été conduits a la foi en lui. S'il n'a pas dit «ceux qui croiront», mais «ceux qui
ont cru», cela s'entendait dans le sens divin et prescience de Celui qui connait toutes choses avant
qu'elles ne s'accomplissent, pour qui l'avenir apparait comme déja advenu. Une pensée vient de
me venir a l'esprit, que je vais partager avec votre bien-aimé(e). — Voyant que, lorsqu'il était
absent, Thomas était incrédule, mais qu'au contact des croyants il ne s'égarait plus dans la foi, il
m'est apparu que méme un homme pécheur, s'il fuyait la compagnie des méchants et se tournait
vers les justes, ne s'égarerait plus jamais dans la justice et, grace a cela, en matiére de salut de
son ame. C'est, me semble-t-il, ce que le psalmiste et le prophéte veulent dire en bénissant celui
qui évite la proximité et la fréquentation des méchants. Et un autre prophéte : «Ne parlez pas a
beaucoup avec de mauvaises intentions»; et l'auteur des Proverbes : «Dans l'assemblée des
pécheurs, un feu s'allumera; mais celui qui marche avec les sages deviendra sage» (Sir 16,7; Pro
13,21).

Fréres et sceurs, rassemblons-nous et consacrons-nous souvent a I'Eglise de Dieu, car tout
homme véritablement pieux s'y consacre avec zele et y demeure fidelement. Et lorsque chacun de
vous y entre, qu'il suive I'exemple des plus pieux; on les reconnait a leur seule apparence : dans le
silence et la priere fervente. Qu'il tourne donc son attention vers ceux qui sont plus pieux et bien
différents, qui craignent le Seigneur, et, s'étant engagé envers eux, qu'il leur reste fidele et se
tienne avec eux devant Dieu. Et lorsqu'il quitte I'église aprés la messe, puisque c'est le Jour du
Seigneur, libre de toute activité terrestre, qu'il recherche avec diligence, pour le Seigneur, qui
donne son nom a ce jour, quelqu'un qui imite ces Apltres qui, comme retirés du monde,
demeurent dans l'attente du Seigneur, par la priere silencieuse, la psalmodie et par une autre

5



Saint Grégoire Palamas

maniére de vivre conforme a cet esprit. Qu'il se joigne a cet homme et entre dans sa cellule avec
foi, comme dans un lieu céleste empli de la puissance sanctifiante de I'Esprit; qu'il s'assoie aupres
de lui et demeure avec lui aussi longtemps que possible; qu'il s'entretienne avec lui de Dieu et des
choses divines, posant des questions, apprenant humblement et implorant son aide par la priére.
Car je sais bien que le Christ viendra invisiblement a celui qui agit ainsi, qu'il accordera la paix
intérieure a celui qui médite de cette maniere, qu'il fortifiera sa foi et lui donnera la persévérance,
et qu'en son temps, il I'unira aux élus dans le Royaume des Cieux, que nous puissions tous
recevoir en Christ lui-méme, qui est mort et ressuscité pour nous, et qui doit revenir dans la gloire,
Roi des siecles. A lui soit la gloire pour I'éternité. Amen.



