Saint Grégoire Palamas

bomeELic PRONDONCEE POUR LA FETE O€s Lumicres
(EPiPbADIE)

Elle contient également une explication du mystéere du baptéme du Christ.

. 1. Hier, réunis avec vous a I'église pour la pré-célébration du Jour des Lumieres (la féte de
I'Epiphanie), j'ai expliqué ce qui était nécessaire, en évoquant votre amour du baptéme dans le
Christ, don qui nous a été fait et qui consiste en la connaissance de Dieu et |'acceptation
d'obligations envers Lui : par la foi et la connaissance de la Vérité qui est en Dieu; et par une
alliance et une promesse de notre part d'avoir des actes, des paroles et une conduite agréables a
Dieu — ce qui s'accomplit par des symboles (au baptéme). Mais, tout en enseignant cela, nous
avons aussitot ajouté que ces symboles sacrés, et par eux les obligations verbalement
contractées, s'ils ne sont pas accomplis dans la pratique, non seulement ne profitent pas a celui
qui les recoit, mais attirent aussi justement sa condamnation. Nous avons ensuite expliqué au
peuple I'enseignement de Jean, le prophéte, précurseur et baptiste, qui définit en lui-méme
I'essence de son baptéme : car il consiste en la connaissance de Dieu, comme nous I'avons dit;
et le précurseur et baptiste de notre Seigneur, Dieu et Sauveur Jésus Christ, par son
enseignement, nous introduit a la connaissance de lui, le proclamant Eternel et Seigneur de tous
(du monde), et Juge des vivants et des morts, conduisant par son autorité les dignes aux
demeures éternelles, et chassant les condamnés dans la Géhenne, et témoignant qu'il est le
Seigneur des anges, et se comptant parmi les plus humbles de ses serviteurs. Puisque le
baptéme n'est pas seulement la connaissance de Dieu, mais aussi notre obligation d'avoir une
bonne conduite et d'accomplir des ceuvres agréables a Dieu, le précurseur et baptiste du Christ
n'a donc pas seulement conduit a la connaissance du Christ, mais a aussi préché la repentance
et exigé des fruits dignes de la repentance : la justice, I'aumoéne, la modération, I'amour, la vérité;
et montrant que I'acceptation d'une obligation, si elle n'est pas accompagnée d'actes, n'est
nullement bénéfique, mais expose méme une personne a la condamnation, il menaca d'une
hache (coupant) et imagina un feu inextinguible, disant : «Tout arbre qui ne porte pas de bons
fruits est coupé et jeté au feu» (Mt 3,10). De plus, nous avons également expliqué a votre bien-
aimé les paroles adressées au Seigneur lui-méme, venues pour le baptéme, prononcées par le
Baptiste, qui hésita, refusa, demanda a étre dispensé de cette tache et chercha aussitét a
recevoir le baptéme du Seigneur lui-méme. Mais (nous avons également expliqué) la réponse du
Seigneur a son égard, comme les paroles d'un Maitre donnant des ordres a son serviteur, et en
méme temps comme celles d'un ami et d'un parent selon la chair, lui révélant le secret et lui
montrant des raisons plausibles (pour ce baptéme). Et dans notre discours, nous sommes ensuite
arrivés au moment ou Jean, s'étant soumis, permit au Seigneur d'étre baptisé. Il reste a écouter
I'Evangile du jour, qui relate ceci : «Dés que Jésus fut baptisé, il sortit de I'eau. Et voici que les
cieux s'ouvrirent, et Jean vit I'Esprit de Dieu descendre comme une colombe et venir sur lui. Et
voici qu'une voix fit entendre du ciel ces paroles : «Celui-ci est mon Fils bien-aimé, en qui je
trouve toute ma joie» (Mt 3,16-17).»

2. Freres, grand et sublime est le mystére du Baptéme du Christ contenu dans ces
quelgues mots : difficile a comprendre, difficile a expliquer, et non moins difficile a saisir; mais
puisqu’il est d’'une importance capitale pour le salut, soumettons-nous a Celui qui nous incite a
sonder les Ecritures et osons en rechercher, autant que faire se peut, le sens. Voyez comment, au
commencement (du monde), apres que Dieu eut dit : «Faisons ’hnomme a notre image, selon
notre ressemblance» (Gen 1,26), ayant créé notre nature en la personne d’Adam, Il — par I'Esprit
vivifiant implanté en lui, révélé et donné —, a aussi révélé I'Hypostase trinitaire de la Divinité
créatrice, tandis que toute la création fut engendrée et révélée, pour ainsi dire, par une seule
parole du Verbe et du Pére qui parle; Ainsi, lors de la recréation de notre nature en Christ, le saint
Esprit, descendant des régions célestes sur Lui au moment de son baptéme dans le Jourdain,
révéla le mystére — hormis pour les étres rationnels — de la Trinité supréme et toute-puissante.
Pourquoi donc le mystere de la sainte Trinité apparait-il lors de la création et de la recréation de
’lhomme ? Non seulement parce que lui seul sur terre est un réceptacle et un adorateur de la
Trinité, mais aussi parce que lui seul est a son image. Car les créatures sensibles et muettes du
monde animal ne possedent en elles que I'esprit de vie, et méme celui-ci seul est incapable
d’exister, et sont totalement dépourvues de I’esprit immortel («bien») et du don de la parole (ou :
raison). Les étres qui sont au-dessus de tout le monde sensible (matériel) — les anges et les



Saint Grégoire Palamas

archanges — bien que spirituels et rationnels, possedent un esprit immortel et la parole (la raison),
mais sont dépourvus de I'esprit vivifiant, et ne possedent donc pas de corps qui recoive la vie de
cet esprit vivifiant. L'homme, seul étre créé a I'image de la Trinité, possede un esprit immortel, le
don de la parole (ou raison) et un esprit qui anime le corps (qui lui est li¢), et par conséquent, il
possede un corps qui recoit la vie de lui. Puisque, lors de la recréation de notre nature, la Trinité
Trés-Haut et Toute-Puissante s'est révélée au Jourdain, a I'image du prototype de son image
imprimé dans nos ames, ceux qui sont baptisés en Christ aprés Christ le sont par trois
immersions dans |'eau; Jean baptisait par une seule immersion. Et, pour le souligner, I'évangéliste
Matthieu dit : «Quand Jésus fut baptisé, il sortit aussitot de I'eau.»

3. «Et voici», dit-il — c'est-a-dire, alors qu'il n'était pas encore complétement sorti de I'eau,
mais qu'il en sortait a peine — «les cieux s'ouvrirent devant lui.» Mais je vous exhorte, freres et
sceurs, a exercer votre discernement et a écouter attentivement ce qui est dit, afin de comprendre
le sens du mystere du baptéme en Christ. Ainsi, la descente du Christ dans l'eau et son
immersion symbolisaient sa descente aux enfers, tout comme sa remontée de I'eau préfigurait sa
Résurrection. C'est pourquoi, naturellement et conformément a cela, les cieux s'ouvrirent aussitot
pour lui lorsqu'il remonta de I'eau. En effet, lors de sa descente aux enfers, étant sous la terre
pour nous, en en sortant, il ouvrit pour lui-méme et pour nous non seulement tout ce qui est
terrestre, mais aussi le ciel le plus élevé, ou il remonta ensuite avec son corps, «comme notre
précurseur entra pour nous» (Héb 6,20). Car, de méme qu’ll a présenté sa Passion salvatrice par
le Pain et la Coupe mystiques, puis a remis ce Sacrement aux fideles pour qu’ils I’'accomplissent
en vue du salut (Mt 26, 26-29), de méme Il a mystiquement présenté sa descente aux enfers et
son ascension de la par ce Baptéme en Lui, qu’ll a ensuite remis aux fideles pour qu’ils
I’accomplissent en vue du salut : se laissant a Lui-méme le tourment et I’'abattement, mais nous
accordant dés le commencement la communion a sa Passion, sans toutefois en subir les
tourments, et nous unissant a Lui, selon la parole de I’Apbtre, a la ressemblance de sa mort, afin
qu’en son temps il nous rende dignes de la Résurrection promise (Rom 6,8). Ayant une ame et un
corps semblables aux noétres, qu'il a assumés pour nous, il a porté avec son corps la Passion, la
mort et la mise au tombeau. Par sa Résurrection méme, il a proclamé I'immortalité du corps et, en
mémoire de ces événements, il nous a confié I'accomplissement du Sacrifice sans effusion de
sang, fruit par lequel nous recevons le salut. Avec son ame, il est descendu aux enfers et en est
remonté, donnant a tous part a la lumiére et a la vie éternelles. Pour le démontrer, il nous a confié
I'accomplissement du baptéme divin, fruit par lequel nous obtenons le salut : par les deux
sacrements, et par son Ame et son Corps, divinisés et contenant en eux les germes de la vraie
vie. Car c'est sur ces deux sacrements que repose tout notre salut; toute I'ceuvre de I'aumoéne de
Dieu est concentrée dans ces deux sacrements.

4. «Les cieux lui furent ouverts», dit-il, non pas «le ciel», mais «les cieux lui furent ouverts»,
c’est-a-dire tous les cieux : tout ce qui est au-dessus, de sorte que, ne voyant rien des choses du
monde supérieur et situées au-dessus de nous, vous ne penseriez pas qu’il y ait quoi que ce soit
au-dessus et plus haut que Celui qui est maintenant baptisé (Christ); mais vous comprendriez et
connaitriez I’'Unique Nature et la Domination, depuis le cercle céleste de son infinité inhérente,
atteignant les centres de toute chose et nos extrémes, c’est-a-dire remplissant tout et ne laissant
rien, de sorte qu’il y aurait en dehors de Lui et de tout contenant, embrassant et s’étendant
salvatrice sur tout, et en méme temps Etre en trois Personnes, une confluence ineffablement
connaissable. «Les cieux s’ouvrirent pour lui», afin qu’il soit révélé de la maniere la plus claire :
existant avant la création des cieux — ou plutét, existant avant toute chose, étant avec Dieu, étant
Dieu, Parole et Fils de Dieu, n’ayant pas de Pére avant son existence, et possédant avec le Pere
un nom qui est au-dessus de tout nom (Phil 2,9) et de toute parole (ou : raison) : car parmi toutes
les créations révélées de lui et de son Pere céleste, créations appartenant a la fois a ce monde et
au monde d’en haut, qui sont séparées et sans lien entre elles, lui seul s’est révélé uni au Peére et
au saint Esprit, étant avec eux et antérieur a la fondation du monde.

5. «Les cieux s’ouvrirent pour lui», tandis que Marc dit : «éclatérent». Car il dit ceci :
«Lorsque Jésus remonta de I'eau, il vit les cieux s’ouvrir» (Mc 1,10). Pourquoi donc I'un des
évangélistes a-t-il dit : «étaient ouverts», et I'autre : «étaient éclatés» ? — Afin que le sens profond
du mystére n'échappe pas aux auditeurs attentifs. Ainsi, par I'expression «ils furent ouverts», il
nous montrait qu'ils étaient fermés a cause de notre péché et de notre désobéissance a Dieu. Car
pour Adam, apres avoir désobéi a Dieu et entendu de sa bouche : «Car tu es poussiere, et tu
retourneras a la poussiere» (Gen 3,19), comme il est écrit, les cieux étaient fermés. Par
conséquent, il est juste que pour le Christ, qui en toutes choses s'est montré obéissant a Dieu, et
qui, comme il I'a dit lui-méme a Jean, «a accompli toute justice», et par le baptéme qui a lieu
maintenant, les cieux soient ouverts. Puisque, comme le dit le Précurseur du Seigneur lui-méme :

2



Saint Grégoire Palamas

«Dieu ne donne pas I’'Esprit avec mesure, mais le Pere aime le Fils et a remis toutes choses entre
ses mains» (Jn 3,34-35), il est évident que le Christ, méme incarné, a regu toute la puissance et
I’activité incommensurables et infinies de I’'Esprit. Les cieux ont en effet démontré que, pour toute
la création, il est impossible de contenir toute cette puissance et cette action de I'Esprit divin.
C’est pourquoi, lorsque ces puissances et cette action de I’Esprit divin se sont révélées et, pour
ainsi dire, sont passées sur cette Chair divine-hypostatique, les cieux, incapables de les
supporter, se sont ouverts (déchirés). Il est donc étonnant que quelqu’un ait dit a Dieu : «Le ciel
n’est pas pur devant toi» (Job 15,15), appelant par «ciel» les anges qui y sont, les archanges, les
chérubins aux nombreux yeux, les séraphins a six ailes et toute la nature surnaturelle. Par
conséquent, il est vrai que ni le ciel, c’est-a-dire les anges qui s’y trouvent, ne sont purs devant le
Dieu du ciel, car ils sont continuellement purifiés et illuminés par la hiérarchie supréme et
souveraine, et ils se soumettent a une pureté plus parfaite. Seule la nature humaine en Christ,
divinement hypostatique et déifiée, possede pleinement la pureté la plus parfaite et est capable
de contenir toute la splendeur et la luminosité, pour ainsi dire, ainsi que la puissance et I’action de
I’Esprit divin. C’est pourquoi non seulement les cieux s’ouvrirent, mais les anges eux-mémes se
soumirent a la descente de I’Esprit divin sur eux.

6. «Des que Jésus fut baptisé, il sortit de I’eau, et voici, les cieux s’ouvrirent» (Mt 3,16).
Luc dit que les cieux s’ouvrirent lorsque le Christ priait. Car il dit : «Lorsque Jésus fut baptisé, et
qu’il priait, les cieux s’ouvrirent» (Luc 3,21). Parce que, durant le baptéme, tant en descendant de
’eau qu’en remontant, il pria, enseignant par ses actes que non seulement le prétre et le
célébrant des sacrements doivent prier, mais aussi celui qui recoit le sacrement doit prier lors de
chaque rite sacré, méme si le célébrant du sacrement est plus parfait en vertu et offre une priere
plus fervente; c’est par lui que la grace descend sur celui qui est sanctifié. Lorsque celui qui est
sanctifié est plus digne (que le célébrant du sacrement) et prie avec plus de ferveur (que ce
dernier), le Désir de Miséricorde (oh, quelle ineffable bonté !) ne refuse pas, par son intermédiaire,
de partager la grace méme avec le célébrant du sacrement, ce qui s’est maintenant clairement
accompli en Jean-Baptiste, et dont il témoigne lui-méme plus tard ouvertement, disant : «De sa
plénitude, nous avons tous regu» (Jn 1,16).

7. Pourquoi donc le ciel ne s’est-il ouvert qu’a Jésus lorsqu’il priait, et a personne avant
lui ? — Que voulez-vous dire ? — Lui qui, dés le sein de sa mere, a compris I’économie divine et
masculine du Verbe hypostatique de Dieu, et non seulement a bondi de joie pour I'Esprit divin
qu’il avait regu du sein de sa mere, mais a aussi communiqué la grace a la femme qui le portait;
Celui qui, dés sa naissance, a rompu les lévres de son pére, et fut puni de silence sur I'ordre d’un
ange; celui qui, enfant du désert, plus grand que tous ceux nés de femmes et surpassant tous les
prophetes de tous les temps, n’a pourtant pu délier la courroie de la sandale du Christ (quelle que
soit la signification de cette courroie);*®° et parmi ceux qui lui sont inférieurs en dignité, qui aurait
pu ouvrir les cieux, ou plutét les spheres célestes ? Mais afin que vous compreniez la grandeur de
son excellence par rapport a tous les autres, lui qui est maintenant baptisé, considérez aussi
ceci : comment, comme il est écrit, «les cieux lui furent ouverts»; car il nous est montré en effet
que non seulement les cieux, mais le sein méme du Pere céleste lui furent ouverts; car de la
viennent I'Esprit et la voix, témoignant de la filiation divine (Mt 3,17). Et les cieux, qui sont ses
hérauts (Ps 19,1), s'ouvrirent comme des bouches universelles, et non seulement aux anges qui
sont dans les cieux, mais aussi aux hommes qui sont sur la terre, ils proclamerent a tous que le
Fils de Dieu posséde, par sa nature, sa puissance et sa souveraineté sur toutes choses, un
honneur égal a celui du Pére céleste et de I'Esprit qui procede de lui. Il est donc juste que les
cieux ne se soient ouverts que pour lui, comme il I'avait demandé, puisque personne, selon
I'Apocalypse de Jean, parmi tous ceux qui sont au ciel, sur la terre et sous la terre, ne pouvait
ouvrir ni lire le livre scellé — ce qui peut symboliser ce ciel, auparavant fermé pour nous. «Mais»,
dit-il, «lui seul réussit a ouvrir le livre et a le lire, le Lion, de la tribu de Juda» (Apo 5,5). Qui est ce
Lion, descendant de la tribu de Juda, dont le patriarche Jacob nous a parlé auparavant, disant :
«Juda, mon fils, tel un lionceau, tu es issu de ma tribu. Tu t'es couché et tu as dormi comme un
lion, comme un lionceau : qui le réveillera ? Il n'y aura point de prince en Juda, ni de souverain
entre ses pieds, jusqu'a ce que vienne ce qui lui est réservé; il est I'espérance des nations» (Gen
49,9-10); c'est-a-dire Celui qui a maintenant révélé toutes les choses célestes, le seul qui a lu les
paroles de la Providence qui existent depuis des temps immémoriaux et éternels, les trésors de
sagesse cachés dans les profondeurs des peres, les profondeurs et les mysteres insondables de
I’Esprit.

8. «Dés que Jésus fut baptisé, il sortit de I'eau, et voici, les cieux s’ouvrirent pour lui.»
Voyez-vous que le saint baptéme est comme les portes du ciel, qui y conduisent ceux qui sont
baptisés ? Car il n’est pas simplement dit : «elles s’ouvrirent», mais : «les cieux s’ouvrirent pour

3



Saint Grégoire Palamas

lui». Tout ce qui lui est arrivé est arrivé pour nous. Ainsi, grace a lui, les cieux nous sont ouverts et,
leurs portes grandes ouvertes, ils attendent notre entrée. Et avant tout autre, Etienne, le premier
martyr, en témoigne. Agenouillé, il pria et, levant les yeux, il vit ce que personne n’avait vu avant le
baptéme du Christ; car : «Quand il leva les yeux... il vit... les cieux étaient ouverts, et Jésus était
dans la gloire du Pere» (Ac 7,55-56). Il vit non seulement la gloire ineffable et le lieu céleste, mais
aussi le Tres-Haut dans la gloire du Pere. C'est pourquoi, lui, le premier de tous ceux qui vinrent
apres le Christ, devait contempler d'une maniére bénie ce que nul n'avait vu avant le Christ, ce
que méme les armées angéliques craignent de regarder (I Pi 1,12). Car il était attiré par son bien-
aimé Jésus, désirant que ce Diacre soit le premier au ciel et bien plus élevé que les esprits
(angéliques) qui le servent, puisqu'il était le premier martyr pour la Vérité. C'est pourquoi, a cause
de lui, les cieux s'ouvrirent pour nous, et par lui il nous purifia : car lui-méme n'avait besoin ni de
purification ni de I'ouverture des cieux.

9. Et Jean vit tout cela s'accomplir lors du baptéme de Jésus, afin de pouvoir ensuite dire
a ceux qui le lui demanderaient : «J'ai vu et j'atteste que celui-ci est le Christ, le Fils de Dieu.»
Jean vit I'Esprit de Dieu descendre sous la forme d'une colombe et demeurer sur lui (Jn 1,32-34).
La forme de la colombe témoigne aussi de la pureté de celui sur qui elle descendait : car cet
oiseau ne vole pas vers les lieux impurs et malodorants; et en méme temps, elle témoigne de la
voix du Pére venant d'en haut. «Et voici», dit-elle, c'est-a-dire, avec la forme de la colombe, «une
voix du ciel qui dit : Celui-ci est mon Fils bien-aimé, en qui je trouve toute ma joie» (Mt 3,17), celui
que mon Esprit lui désigne maintenant, descendant et demeurant sur lui comme sur mon Fils
coéternel; Car le Pere, comme du doigt, utilisant I'Esprit qui lui est propre, coéternel,
consubstantiel et supra-céleste, parlant et désignant en méme temps d'en haut, et révélant en
méme temps son unité avec lui, a clairement montré et annoncé a tous que celui qui, a ce
moment-1a, était baptisé par Jean dans le Jourdain était son Fils bien-aimé.

10. Alors I’'Esprit se révéla non seulement comme une sorte de doigt pointé du Pere, mais
descendit aussi vers lui, pointé par le doigt du Pere, comme pour le toucher, et non seulement
cela, mais demeura aussi sur lui; car il est dit : «Jean a témoigné (en disant) : J’ai vu I'Esprit
descendre du ciel comme une colombe, et il demeura sur lui» (Jn 1,32); et non seulement «sur
Lui», mais aussi «en Lui» (dont il t¢émoigne lui-méme, disant : «C’est de son accomplissement que
nous venons tous» (Jn 1,16); mais avant méme sa descente manifeste sur Lui, Il était
invisiblement en Lui; et cela est attesté par les anges incorporels et célestes, par la bouche de
I’archange, qui dit a celle qui I'a congu dans la virginité : «L’Esprit saint viendra sur toi» (Luc 1,35);
et aussi par I’'ange, qui dit a Joseph a son sujet : «Ce qui a été congu en elle par I'Esprit est saint»
(Mt 1,20). Ainsi, cela proclame non seulement I’'unité, mais aussi une certaine connexion mutuelle,
merveilleuse et en méme temps inséparable, compléte et sans confusion; et cela nous est révélé
comme I’Un dans la Trinité et la Divinité tout-puissante, Dieu, tel qu’il a alors daigné se révéler : le
Pere, le Supréme-Ciel, le Fils consubstantiel, le saint Esprit, procédant du Pére et reposant dans
le Fils, posseéde une unité indissoluble (avec Eux) et une distinction inséparable (d'Eux). Deux sont
les Témoins (c'est-a-dire le Pere et le saint Esprit); un est le Témoin (le Seigneur Jésus-Christ). lIs
témoignent de leur Divinité et de leur unité et distinction mutuelles : Divinité — fondée sur la
souveraineté supra-mondaine, en vertu de laquelle tous les cieux s'ouvrirent soudainement; unité
- fondée sur une cohésion et une harmonie extrémes et indissociables; distinction — fondée sur la
distinction des noms et des propriétés hypostatiques.

11. Notre nature, assumée par Lui, est également exaltée a la méme dignité; une nature
que nous voyons demeurer indissociablement avec le Fils de Dieu, de sorte que méme apres son
Incarnation, il y aurait trois hypostases adorées (divines) et illuminatrices, en lesquelles nous
croyons et sommes baptisés, nous dépouillant du vieil homme par le baptéme divin et revétant le
Christ, le Nouvel Adam. Il a renouvelé en lui-méme notre nature coupable, I'ayant recue du sang
vierge, selon sa volonté, et I'a justifiée par lui-méme, puis a libéré de la malédiction et de la
condamnation ancestrales tous ceux qui sont nés de lui dans I'Esprit. Et alors ? Puisque le Fils
unique de Dieu n'a pas recu de nous une hypostase, mais, ayant assumé notre nature, |'a
renouvelée en s'unissant a elle selon son hypostase, cela signifie-t-il qu'il ne fait pas de chacun
de nous, individuellement, un participant a sa grace, et que chacun de nous ne recoit pas
individuellement de lui la rémission de ses péchés personnels ? Et comment pourrait-il agir ainsi,
lui qui «veut que tous soient parfaitement sauvés» (I Tim 2,4), lui qui, pour tous, «a fléchi les cieux
et est descendu» (Ps 17,10), et qui, par ses actes, ses paroles et sa Passion, aprés nous avoir
montré le chemin du salut, est monté au ciel, attirant la ceux qui lui obéissent ? — Mais la nature
qu’il a recue de nous, pour nous, il I'a renouvelée : il I'a révélée sanctifiée, justifiée et en tout
soumise au Pere, car, unie a lui dans I’hypostase, il I'a accomplie et soufferte lui-méme; et pour
chacun de nous, croyants, non seulement la nature, mais aussi I’hypostase (personnalité

4



Saint Grégoire Palamas

individuelle), il I'a renouvelée et nous a accordé le pardon de nos péchés : par le baptéme divin,
par I'observance de ses commandements, par la repentance qu’il a accordée a ceux qui ont
trébuché, et par la communion a son Corps et a son Sang.

12. Le Pére, parlant d'en haut au sujet de celui qui fut baptisé dans la chair : «Celui-ci est
mon Fils bien-aimé, en qui je trouve ma joie» (Mt 3,17), montra ainsi que tout ce qui avait été
révélé auparavant par les Prophetes, par la Iégislation, les promesses et les adoptions, était
imparfait et n'avait pas été ordonné ni accompli par la volonté immédiate de Dieu, mais avait un
but dans ce qui s'accomplissait maintenant, et en vertu du fait que cela était désormais accompli
et parvenu a son terme. Et pourquoi dis-je : législation donnée par les prophetes, promesses,
adoptions ? Parce que la création du monde, dés le commencement, avait son but en celui qui,
ici-bas, est baptisé comme Fils de I'homme, mais qui, d'en haut, est reconnu comme le Fils bien-
aimé de Dieu, pour qui toutes choses existent et par qui toutes choses ont été créées, comme le
dit I'Ap6tre (Col 1,16). C’est donc pour Lui, dés le commencement, que I’lhomme, créé a I'image
de Dieu, fut amené a I'existence, afin qu’il puisse un jour contenir en lui le Prototype; et la loi
donnée par Dieu au Paradis fut pour Lui : car Celui qui la donna ne I'aurait pas donnée si elle était
restée inachevée; et ce que Dieu proclama et accomplit par la suite, pourrait-on dire, fut fait pour
Lui; et avec quelle beauté on pourrait ajouter : — et tout ce qui est surnaturel, c’est-a-dire les étres
angéliques, leurs rangs et les lois qui y existent, avait pour finalité cette économie divine et
masculine, gu’ils servirent du début a la fin. Car le «bon plaisir» est la volonté immédiate, bonne et
parfaite de Dieu : Il est le seul en qui Il trouve sa joie, en qui le Pére trouve son repos et toute sa
satisfaction, «Conseiller merveilleux» de son «grand ange du conseil» (Is 9,6), qui Lui-méme obéit
a Son Pére et parle et accorde la vie éternelle a ceux qui lui obéissent, que nous puissions tous
recevoir en Christ, le Roi des siecles, a qui appartiennent toute gloire, tout honneur et toute
adoration, avec son Pere sans commencement et le saint Esprit, saint, bon et vivifiant, maintenant
et toujours et dans les siecles des siecles. Amen.




