Saint Grégoire Palamas

LEc OiISCOURS PROMIS DADS LA LeCCTRE
A jeAn €T ThEOOORE Le philosorbe

Le discours promis dans la Lettre a Jean et Théodore le Philosophe, établissant qui est sauvé et
qui ne l'est pas, et concernant les fruits de la vie spirituelle, ainsi que les passions qui engendrent
d'autres passions, et contre ceux qui s'enorgueillissent de leur connaissance de la philosophie
sans se soucier d'acquérir la vertu.

1. Pendant longtemps, comme pour éprouver mon cher Théodore avec une certaine pierre
de touche, a savoir la rigueur de la science, j'ai constaté les mémes choses qui ont été
annoncées auparavant, bien que je ne les aie pas entierement désirées. En toute Vvérité, je ne te
ferai aucune concession, selon la loi de I'amour que j'ai pour toi, espérant tout, comme le dit
I'Apotre (I Cor 13,7); 'amour qui m’unit, méme en mon absence, a vous qui m’aimez, je le sais
bien, m’accompagne et se fortifie avec le temps, bien que mon bref silence ait pu vous donner
une autre |mpreSS|on Ce que les moines jugent inacceptable (ou déplaisant), je ne I'expliquerai ni
aux sages, ni a ceux qU| forts de leur intelligence, comprennent beaucoup et allient cette
compréhension a une vie exemplaire, a I'instar de I'ceil percant qui discerne les choses sous le
ciel. Ce qui parait d’abord d’une certaine maniere peut paraitre autrement apres un examen
attentif. Car vous savez, bien s(r, que le Christ lui-méme, non seulement a aboli la Loi de I’Ancien
Testament, mais aussi par ses commandements, et qu’en paraissant I’abolir, il I’a en réalité établie
avec plus de fermeté et d’inviolabilité. Ainsi, la «folie», qui, en préchant en Lui, a détruit la sagesse
hellénique (paienne), a révélé miraculeusement ceux qui en étaient jugés dignes comme plus
sages (que les sages helléniques), ayant implanté en eux la véritable connaissance des vérités
divines et humaines, ayant réduit a néant la sagesse fondée sur le Verbe (le Verbe, dont I'étre
réside dans la disparition, bien que nous le conservions, et alors seulement pour un temps, dans
I’étre, au moyen d’une combinaison d’une certaine concaténation de lettres et de syllabes), nous
a donné le Verbe véritable, ce Verbe, «qui est devenu Sagesse pour nous de la part de Dieu» (|
Cor 1,30), qui est la Sagesse hypostatique par elle-méme, qui sauve de la corruption (de la mort
et de la ruine) ceux en qui elle est imprimée. Ainsi, on peut dire que tout ce que Dieu a accompli
est désormais incompréhensible, et pour ceux qui ne pénetrent pas les profondeurs, totalement
inconcevable. Et cela est naturel : car la Nature parfaite est cachée et transcendante, inaccessible
a la vue de toute nature. Si, toutefois, parmi ceux qui vivent selon la piété, elle s'est
particulierement appropriée |'ordre monastique, il n'est pas sans raison que les lois qui le
concernent soient plus subtiles et appliquées contrairement a ce qui apparait de prime abord a
beaucoup. De méme, pour nous, lorsque le lien d'amitié n'est ni rompu ni perturbé par ma fuite et
mon silence — ou plutét, lorsque I'amour s'en est trouvé accru —, il n'est plus nécessaire de
dissimuler (ou de rejeter), ne serait-ce que le peu que les péres nous ont révéle, et dont nous vous
exposons les grandes lignes, dans la mesure ou les Ecritures le permettent.

Ceci nous vient des peres, et nous vous en exposerons les grandes lignes, dans la mesure
ou I'Ecriture le permet.

2. Ainsi donc, ami des lettres, fais un usage digne des mots et incarne la grandeur de
I'amour de la sagesse (philosophie) dans ta vie; car celui qui utilise les mots sans gloire et mene
une vie étrangere a I'amour de la sagesse, se contentant de |'aride connaissance des sciences
vénérables, est a juste titre considéré comme celui qui déshonore la science en enterrant I'art des
mots et la science des mathématiques éclairées, ainsi que le bonheur renommé qu'ils procurent.
Je pense cependant qu'en ce terrible jour du Jugement, celui qui les aura profanés les aura pour
accusateurs, de méme qu'a I'heure actuelle il n'a nullement cédé a la conviction des principes
clairement exprimés en eux : car ils anticipent le temps favorable, rendent évidentes les
conclusions (ou accusations) inévitables et présentent I'acte d'accusation en face, et proclament
les moyens de discerner ce qui se trouve devant lui : non pas ce qui est, mais ce qui parait étre;
et, en un mot, indiquent les moyens par lesquels I'ame doit étre mise en ordre devant ces vérités
éternelles incompréhensibles.

3. Ainsi, I'ame, disent-ils, est quelque chose de simple; créée bonne a I'origine, si elle
devait devenir entierement participante du principe totalement opposé (c'est-a-dire le mal) de
I'intérieur (c'est-a-dire de sa propre initiative, et non par les conseils et les méfaits des démons),
elle s'éloignerait ainsi compléetement du bien; Il serait impossible qu'une propriété intrinseque
(c'est-a-dire naturelle) d'une nature mauvaise puisse parfois avoir en elle-méme son contraire
direct : «<le mal que je ne veux pas, je le fais», dit I'ap6tre Paul (Rom 7,19); mais il s'agit la d'un

1



Saint Grégoire Palamas

état de dualité, tandis que I'état de simplicité de I'étre a disparu; la loi du péché, qui s'oppose a la
loi de I'esprit, dont I'apbtre parle aussi comme rendant I'homme captif avant la grace en Christ,
est |'action directe de I'esprit opposé; ou plutdt, par sa puissance, qui, par I'ame et par le corps,
agissant par nature conformément a elle comme son instrument, se manifeste dans ses
habitudes, son état et ses actes. De méme que I'dme est invisible et incompréhensible a la
perception des sens, mais qu'elle donne a ceux qui la possédent ce qui la caractérise (a savoir la
croissance, la sensation, la pensée), de méme dans I'ame rationnelle, qui contient des principes
opposés, aucun n'est compréhensible a la perception des sens et n'est connu que par la qualité
des manifestations qui en émanent : car ces qualités caractérisent aussi I'ame elle-méme : car
I'entéléchie ne se produit pas parce que le corps a la vie (de I'ame), comme |'enseignent les
sophistes imprudents qui, toute leur vie durant, n'ayant rien cherché qui surpasse la nature
physique, se sont trompés méme sur la nature physique elle-méme, ne parvenant a rien trouver
de sain; car I'ame est un étre en soi; puisque méme séparée du corps, elle demeure, mais méme
unie a lui, elle se manifeste de multiples fagons indépendamment du corps auquel elle est liée; on
pourrait donc dire a juste titre qu'il s'agit du principe créateur, de I'entéléchie pour le corps tout
entier, prise sur elle-méme, ou plutdt, engendrée avec lui; mais, bien sir, il s'agit de quelque
chose de totalement différent de I'entéléchie et nullement d'une propriété appartenant au sujet
corporel (a lui). Ainsi, il serait possible de le représenter, et cela plus facilement, et I'on pourrait
méme dire d'autant plus facilement, dans la mesure ou le mouvement de I'esprit est plus rapide
que celui du corps. Reconnaissez donc la force caractéristique inhérente aux deux actions, que
vous reconnaitrez a la base de la correspondance des actions; ainsi vous verrez ce qui est
connaissable et coexistant, a moins que ce qui a été formé, avant de changer de vie, ne change
de forme.

4. Pour vous éclairer, je vais tout vous expliquer : on dit que la soif de plaisir est a I'origine
du mal, et I'on pourrait méme dire que toute la suite des maux en découle. Puisque notre nature
humaine se compose de deux éléments, le spirituel et le sensuel, le concept de plaisir s'exprime
sous deux formes : l'une est de nature purement spirituelle, une sorte de «démangeaison»
apparemment agréable — méme si elle est provoquée par des perceptions sensorielles et
I'excitation (des passions) — et elle porte le nom d'«amour de la gloire»; |'autre type de plaisir
repose exclusivement sur |'excitation sensuelle, et c'est du concept méme de plaisir qu'il tire son
nom : «la recherche du plaisir» (a I'origine «amour du plaisir»). Ayant accepté comme complice le
serpent rampant qu'est «I'amour de I'argent», ils lancent une multitude de fleches véritablement
acérées et mortelles sur les ames immortelles trompées. Tels sont les premiers-nés du serpent
antique, qui caractérisent la mere qui les abrite en elle. Ainsi, les serpents naturels sont soumis en
tous points aux lois de la nature (en ce que leur progéniture détruit leur mere). Ceux-ci,
cependant, bien que contraires a la nature de I'ame, ont néanmoins I'habitude de détruire leur
meére. lls demeurent ensemble, pour ainsi dire, dans un seul repaire et reposent, hélas, dans I'ame
de chacun de ceux qui sont détruits, leurs viles alliances engendrant toujours I'abomination de
passions encore plus impures et destructrices pour I'ame.

5. Mais il est nécessaire de développer ce point et de clarifier «qui sont sauvés et qui ne le
sont pas», afin que vous puissiez déterminer votre propre situation; et si vous découvrez une
quelconque faiblesse en vous, vous pouvez la corriger avec diligence. C'est pour cette raison,
ayant oublié ma propre misere et mon ignorance et me laissant contempler, ou plutét déplorer, ma
pourriture difficile a purifier, que j'ai entrepris ce long essai pour vous. Ne vous privez pas, ni moi,
de ce bienfait précieux devant Dieu en ne lui accordant pas I'attention qu'il mérite, en considérant
que je l'ai écrit comme par hasard; car (au contraire) je I'ai écrit spécialement pour vous... Car si
quelqu'un, ayant hai de toutes ses forces les chefs de la multitude du mal et des penchants
malhonnétes, par de nombreux exploits, avec le secours de la grace de Dieu, les a completement
chassés, mettant en fuite les régiments des démons les plus puissants, une telle personne, ayant
recu pour cela une récompense pour ses exploits et ayant été couronnée de graces ineffables
(accordées), et étant devenue un véritable héros parmi les hommes, s'est présentée devant Dieu,
avec les Anges formant autour de lui un chceur incessant, et nous est donnée en exemple de
sainteté. Si quelqu'un, ayant entrepris I'ceuvre du salut, ne s'est pas encore montré plus fort que
ses adversaires, car la mort a devancé ses trophées, néanmoins, par la grace de I'Amant de
I'Humanité, il sera sauvé, avec les fidéles et ceux qui ont connu la Vérité a la droite du Maitre de
tous, et, au moment de recevoir les récompenses du Roi de tous, il participera lui aussi a la paix
inébranlable qu'il désirait, pour laquelle il a lutté et a laquelle il s'est efforcé avec zele, faisant de
sa vie un exploit et payant tout acte contraire aux commandements de Dieu, ou surtout tout acte
contraire, par diverses formes de repentir salvateur. Si quelqu'un, sans s'étre purifié, s'exposant
insensément aux tourments des passions, passe sa vie a se lier d'amitié avec les ennemis du Roi,

2



Saint Grégoire Palamas

ou plutét avec ceux qui feignent de lui étre amicaux, sans les reconnaitre, ou, s'il les a reconnus,
sans les fuir, mais en se jetant irrésistiblement sur I'appat du plaisir et en se délectant de chutes
destructrices, nourrissant en lui de nombreux vices qui engendrent la recherche du plaisir, la
quéte de la gloire et la convoitise, qui sera donc cet homme lorsque le Roi de tous viendra juger
I'univers ? Ou les anges le placeront-ils a ce terrible tribunal ? Qu'entendra-t-il ? Ou sera envoyé
par cette voix juste qui rend chacun selon ses ceuvres (Mt 16,27) ? )

6. Mais malheur a moi ! Ses actes mémes proclament plus fort que les Ecritures ce qu'est
cet homme. Comment supporterai-je alors, hélas, les tourments intolérables qui m'attendent, si je
ne m'abaisse pas a moi-méme maintenant, au moment propice, a la miséricorde du Juge ? Car,
dit-on, il y a des mers et des fleuves de feu inextinguible, des ténebres absolues, des grincements
de dents et bien d'autres choses encore, et tout cela, dit-on, sera enchainé; mais méme cela ne
saurait décrire le fardeau des horreurs que le condamné subira alors. Hélas ! Tout, de partout, se
fond de maniere terriblement accablante dans la composition d'un seul chatiment : chaleur et
froid, ténebres et feu, entraves et stagnation, chaines et horreurs, les morsures des bétes
éternelles; selon cette sentence, tout cela se confond en un seul. Mais méme ainsi, une telle
horreur est inconcevable, selon ce qui est écrit : «Elle ne montera pas dans le cceur de I’lhomme»
(I Cor 2,9). Que dire alors de ces pleurs inutiles, inconsolables et incessants ? Car (en cette vie)
ceux qui pechent contre Dieu pleurent a cause de la conscience de leurs transgressions; et la
(apres le Jugement dernier), parmi les rejetés, avec la disparition de tout espoir et le désespoir
d’obtenir le salut, la conviction de conscience, alors imposée, accroit la souffrance présente par
les pleurs; et ces pleurs, qui existent maintenant et existeront toujours, puisqu’ils ne sont plus
apaisants, deviennent le point de départ de nouveaux pleurs; et des ténebres — et, de plus, de
I’lhorreur et d’une brdlure inextinguible, et de I'indicible profondeur du désespoir. En cette vie, les
pleurs sont tres utiles : car Dieu, dans sa miséricorde, les entend. Lui qui, regardant vers le bas,
est descendu vers nous et a promis la consolation a ceux qui pleurent ainsi (en repentir de leurs
péchés), ce qu’ll est Lui-méme, étant et étant appelé le Consolateur.

7. De telles larmes sont une ceuvre de salut, ou plutoét un don, puisque «I’Esprit lui-méme»,
dit-on, «intercéde pour nous par des soupirs inexprimables» (Rom 8,26); c’est pourquoi ces
larmes (afin que je puisse aussi vous montrer, dans la mesure ou elles sont la source des vertus)
sont le lot de tous les fideles seulement; et elles surgissent avec chaque sentiment de crainte,
avec la croyance en I’existence d’une épreuve d’horreurs (a venir, menacantes) et la privation de
bénédictions; et elles augmentent avec la crainte au point que, dans notre quéte du mieux-étre,
nous nous désintéressons des choses terrestres; Pour ceux-la, cependant, elle est la perfection
méme et devient la source de choses encore plus parfaites, tandis que la peur d'antan a disparu,
apres s'étre détachés de tout le reste, se consacrant entierement a eux-mémes et au Dieu unique.
Lorsque l'esprit se détache de tout ce qui est sensible et s'éleve du flot de confusion qui en
découle, et qu'il contemple I'homme intérieur, alors, ayant d'abord apercu le masque (c'est-a-dire
la défiguration) de son visage, né de I'errance (dans les choses viles), il s'efforce de le laver de ses
larmes. Alors, lorsque ce voile disgracieux est 6té, I'ame, n'étant plus déchirée de maniere
ignoble par toutes sortes de choses, entre sereinement dans ses véritables trésors et prie Dieu,
qui est dans le secret, comme il est prescrit dans le commandement (Mt 6,4), qui, en premier lieu,
lui accorde le don de contenir en elle les dons de la grace, et ce don est le silence des pensées,
et en méme temps il produit la source et le fondement de toute vertu : I'humilité; non pas cette
humilité qui s'exprime par des paroles et des apparences faciles et opportunes, mais celle dont
témoigne le bon et divin Esprit, que I'Esprit, renouvelé dans nos entrailles, crée par elle.

8. Dans ces deux états de I'ame, le silence des pensées et la véritable humilité, croissent,
comme dans un paradis spirituel solidement clos, divers arbres de vertu véritable. En son centre
s'éleve le palais royal sacré de I'Amour, sur le seuil duquel, comme une introduction a I'age a
venir, s'épanouit une joie ineffable et inaliénable, sous I'ombre lumineuse de laquelle coule une
source abondante, arrosant la terre des humbles. Celui qui a éprouvé cet état sait ce que je veux
dire; et il est comme une rosée vivifiante venue d'en haut. En tout cela, il faut éprouver une grande
crainte (la méfiance envers ses propres forces), et se protéger avec prudence et rigueur, de peur
que, quelles que soient les circonstances, l'instigateur du mal ne s'infiltre parmi nous des le
commencement. Car si, s'il s'est infiltré, il demeure inapergu, il n'aurait pas pu rester avec ses
compagnons et faire de notre ame le camp de son armée malfaisante, «et le dernier sera plus
amer que le premier».

9. Mais que tout cela reste loin de nous; cela sera totalement inaccessible a tous ceux qui
s'efforcent sincerement et qui, par conséquent, veillent sans relache. Je crois que vous vous
souviendrez plutét de ce que j'ai dit au début, a savoir que ce que j'ai appris des Peres qui |I'ont
vécu, je l'ai cru et transmis. M par I'amour que je vous porte, me tournant vers vous, je vous

3



Saint Grégoire Palamas

révélerai tout, afin que vous puissiez vous montrer, autant que faire se peut, amoureux du bien
véritablement désiré. Ainsi, lorsque toute passion honteuse qui habite en nous est chassée, alors
notre esprit, comme la Parole I'a déja révélé, se tournant entierement vers lui-méme et vers les
autres facultés de I'ame, ornera I'ame de la culture des belles choses; s'élevant vers ce qui est
encore meilleur, multipliant sans cesse les «ascensions actives» (Ps 83,6), et se purifiant toujours
plus, avec l'aide de Dieu, il ne se débarrasse pas seulement de ce qui reléeve d'une mauvaise
monnaie, mais se débarrasse aussi de tout ce qui est acquis (superficiel), méme si cela
appartenait a une condition plus noble ou a une pensée plus noble. Lorsque |'esprit dépasse non
seulement la dyade matérielle, mais s'éleve en outre au-dessus de toute pensée mentale et méme
objective - s'étant débarrassé de tout cela par amour pour Dieu et pour Lui, «sourd et muet»,
comme il est écrit (Ps 37,14) - alors il conserve le concept de matiere et crée en lui-méme une
éducation supérieure en toute sécurité; et puisque rien de |'extérieur ne frappe a la porte, la grace
intérieure reconstruit pour le mieux, illumine ce qui est a l'intérieur et perfectionne I'homme
intérieur.

10. Lorsque «le jour se leve et que I’étoile du matin brille dans nos coeurs», comme le dit
Coryphée des Apbdtres (Il Pi 1,19), alors, selon cette parole prophétique (Ps 104,23), I’'homme
véritable se rendra a sa véritable ceuvre et, usant de la lumiere, il empruntera le chemin qui le
menera vers les montagnes éternelles et fera de lui un spectateur des choses au-dela du monde
(oh, quel miracle !), sans étre séparé de la matiere qui a été créée avec lui dés le commencement,
car il connait ce chemin; car il ne s’éleve pas sur les ailes de I'imagination de la pensée, qui,
pourrait-on dire, erre toujours a I'aveuglette; il ne comprend pas a partir des perceptions faciles
des sens; ni a partir d’objets spéculatifs qui dépassent I'esprit d’'une conclusion logique exacte et
indubitable; Mais, laissant de co6té tout cela,661 sur la base de la vérité il s'éleve par la puissance
ineffable de I'Esprit; et dans la perception spirituelle et ineffable, I'esprit entend des paroles
ineffables et contemple des choses invisibles, et sur cette base il est et devient entierement
merveilleux; et méme s'il devait se retirer de 13, il rivalise avec les chanteurs infatigables (de Dieu),
devenant véritablement un autre ange sur la terre de Dieu et lui offrant en sacrifice toute sorte de
créature, puisqu'il participe lui-méme a tout; et méme ce qui est au-dessus de tout, il le recoit
maintenant comme sa part, afin de devenir une ressemblance exacte de lui. Ainsi, notre esprit
n'est pas seulement perceptible, sensible, rationnel, immatériel et connaissable comme un tout
indivisible, mais aussi spirituel — je ne parle pas ici au sens de la grace, bien que nous ayons «regu
la grace pour récompenser» (Jn 1,16), selon I'expression du plus grand théologien parmi les
évangélistes, ce qui doit étre compris comme la recréation de la premiere grace dans la seconde
— mais comme quelque chose d'implanté en nous, a savoir I'esprit de vie implanté en nous par
Dieu, que nous, hélas, avons rendu et continuons de rendre obsoléte, et par conséquent, chez un
grand nombre de personnes, il n'est pas du tout ressenti; mais il n'en est pas de méme pour celui
qui a été honoré par le Péere céleste de la perfection de I'esprit et du véritable renouveau; car cet
homme, illuminé par Lui-méme d'en haut, Le voit clairement, ainsi que ce qui en lui vient de Lui,
de sorte qu'll communique de nombreux signes de beauté divine au corps uni a lui, médiant entre
la grace de Dieu et la rudesse du corps et lui insufflant la force d'accomplir ce qui, par lui-méme,
lui est incapable.

11. De la découle la disposition divine et immuable (fermeté) a I'égard de la vertu et
I'immobilité ou l'incapacité totale de se tourner vers le mal; de la découle la Parole, qui explique
les concepts des choses vraies et révele, sur la base de sa pureté, les natures cachées; la Parole
qui, au moyen de concepts analogues, éleve la pensée de ceux qui I'écoutent avec foi, a la
perception des choses qui sont au-dela de la nature, et cette perception (leur perception de ces
mysteres) a été touchée par le toucher invisible du Pere du Verbe Lui-méme; «d’ou aussi divers
autres miracles, le don de clairvoyance, la prescience, et le don de discerner ce qui se passe au
loin, comme si cela se déroulait sous leurs yeux. Et surtout, ce n’était pas le but de ces hommes
bénis. De méme que quelqu’un, observant un rayon de lumiere matérielle, remarquerait, sans que
ce soit son but, les plus infimes particules (illuminées par ce rayon) dans Iair, ainsi pour ceux qui
jouissent purement des rayons divins, a qui la révélation de toute chose est inhérente par nature,
comme si s’ajoutait, au passage, la connaissance des choses qui se produisent non seulement
maintenant, au présent, ou qui se sont produites dans le passé, mais aussi de celles qui doivent
se produire dans le futur. Et il est a leur avantage que leur esprit se tourne vers lui-méme et se
concentre en lui-méme. Il est préférable de dire — bien que cela puisse paraitre surprenant — que
toutes les facultés de I’ame se tournent vers I’esprit (concentration spirituelle) et que I'activité s’y
conforme.» et selon Dieu, munis de ce don, les ascetes sont bien disposés envers le Prototype.
Cette Beauté ancienne et inimaginable, qui, étant la plus philanthrope, «va elle-méme a la



Saint Grégoire Palamas

recherche de ceux qui I'aiment, et sur les chemins elle leur apparait favorablement» (Sag 6,16),
n’est pas loin de nous : «car c’est la notre génération» (Ac 17,28).

12. Voici qu’elle est préte a accorder la perfection supréme a ceux qui peuvent la contenir
et la recevoir; pourtant, elle-méme recoit volontiers méme le moins de nous. «Moine, désires-tu,
dit-elle, t’attacher entierement a Moi, afin que Je fasse de toi un temple de la gloire de Dieu et un
réceptacle de joie ? Que Je te révele comme le sel de la terre et la lumiere du monde, possédant
la Parole de vie, plus rayonnante que les étoiles ? Le désires-tu tant ? Et toi qui, marié, demeures
fidele a la chasteté, Je te salue et t’accueille tout autant; car Paul, le prédicateur de la gréce, a
présenté toute I’Eglise au Christ comme une vierge pure fiancée. Mais peut-étre es-tu rebuté par
la frugalité et la modestie de la nourriture, la rigueur du je(ne, la sévérité des autres souffrances,
les conditions de vie difficiles en toutes choses, et par un mode de vie inhabituel, de vivre sans
maison, sans abri, et dans la pauvreté ? — Alors demeure dans ta ville ou dans celle ou tu
préférerais t’établir; aie un abri suffisant pour les caprices du temps, et, ayant de quoi manger et
te vétir, contente-toi de cela; Je ne vous oblige pas, vous qui n’étes pas tres attachés a ces
choses, a renoncer a tout; souciez-vous seulement de satisfaire vos besoins et ne soyez pas
avides; je vous conseille de vous débarrasser de tout ce qui est superflu et inutile, comme vous
avez coutume de vous couper les ongles en trop; seulement, ne faites pas de la nourriture un
objet de plaisir, ni des boissons fortes un moyen d’étancher votre soif; ne portez pas de
vétements luxueux et colteux pour couvrir votre nudité; et ne faites pas de la richesse un moyen
de vous satisfaire. La richesse, méme si elle n’était pas entre les mains de ceux qui la désirent,
leur nuit grandement par sa poursuite méme, et une fois qu’elle leur est parvenue, elle révele sa
vanité intrinseque — car, malgré sa présence, elle continue d’étre convoitée par des gens qui,
malgré I’expérience gu’ils ont acquise (qu’elle n’apporte aucune satisfaction), n’ont pas recouvré
la raison. Car cette malheureuse passion ne nait pas de la pauvreté, mais plutét la pauvreté (le
sentiment de manque) nait de cette passion insatisfaite pour la richesse. Elle-méme nait de la
folie, pour laquelle «celui qui Celui qui détruit ses greniers et en construit beaucoup (Luc 12,18)
est a juste titre qualifié de «fou» par le Christ, le Maitre de tous. Comment ne serait-il pas fou, lui
qui, pour des choses inutiles — «car nul ne perd sa vie dans I’abondance» (Luc 12,15) —, trahit ce
qui lui est le plus précieux ? Et ce marchand n’est-il pas sage, lui qui, selon ses moyens, utilise
méme le plus nécessaire de ses biens et ajoute a son profit un bénéfice considérable dans un
commerce tres profitable ? N’en est-il pas de méme de I'agriculture qui, avant méme la moisson,
multiplie par cent I'investissement initial, comme pour annoncer le profit et la récolte futurs, une
récolte ineffable, inimaginable et prodigieuse, puisqu’avec une petite quantité de semences, elle
récompense avec une telle abondance ?

13. Ainsi, méme en possession de richesses, les hommes ne lls abandonnent le désir de
s'enrichir, mais craignent de devenir pauvres, ne faisant pas pleinement confiance a Celui qui
promet d'ajouter tous les biens terrestres a ceux qui cherchent le royaume de Dieu. Et, animés
par cette seule pensée, méme s'ils abondent en tout, ils ne renoncent nullement a une avidité
malsaine et destructrice. Au contraire, amassant sans cesse, ils s'imposent un fardeau inutile. Ou
plutét, de leur vivant, ils se déposent dans un cercueil insolite. Car un cadavre ordinaire s'enterre
simplement dans la terre; |'esprit de I'amateur d'argent, lui, s'enterre vivant dans la poussiere
dorée. Et pour |'étre sensible, une telle tombe parait encore plus immonde, et d'autant plus en
proportion de I'esprit qu'elle renferme : car le fléau (la maladie spirituelle) de ces malheureux
remonte a la surface, et sa puanteur atteint méme le ciel, les anges de Dieu et Dieu lui-méme.
Ainsi, ces gens, portant la marque du rejet divin, deviennent répugnants; pour dire — comme le
disait David : «A cause de leur folie», ils «xempestent». (Ps 38,6).

14. Mais je vous écris ceci davantage par un prétexte que par nécessité. De quoi avez-
vous besoin, 6 homme, de la gloire humaine ? Plutét que de ce vain nom de gloire, qui non
seulement en est dépourvu, mais prive ’homme de la véritable gloire; et qui plus est, il engendre
I’envie, une envie qui frole le meurtre, cause du premier bain de sang (Gen 4,8), puis du déicide (le
meurtre du Christ) ? Est-elle utile a la nature : la soutenir, la préserver, la réparer si elle est
endommagée ? Nul ne saurait I'affirmer; mais je pense qu’il s’agit d’'une dénonciation des abus
commis sous un prétexte plausible. Si toutefois vous étes sages et souhaitez enquéter, vous
constaterez que, dans la plupart des cas, elle cautionne sournoisement des actes honteux et
retire honteusement son masque, couvrant parfois ses adeptes de honte, bien que les Jeunes
Grecs, ou plutdt les Peres, et les guides de leurs enseignements croient que sans elle, il n'y aurait
rien de bon dans la vie; ou plutét, c'est ainsi qu'ils veulent le présenter. Mais nous n'avons pas été
enseignés ainsi, nous qui portons significativement le nom de Celui qui, par sa générosité, a oint
notre nature de Lui-méme : nous Le prenons pour Spectateur de nos actions; ne pensant qu'a
Lui, nous tournant toujours vers Lui, et c'est pour Lui et par Sa grace que nous faisons tout ce

5



Saint Grégoire Palamas

qu'il y a de plus beau; faisant tout pour la gloire de Dieu et ne cherchant en aucun cas a plaire aux
hommes; Ou plutot, sans leur plaire, selon les paroles de Paul, le mystique supréme, le
Législateur et notre Iégislateur, qui dit : «Car si je voulais encore plaire aux hommes, je ne serais
plus serviteur du Christ» (Gal 1,10).

15. Mais pourquoi m’étendre sur le sujet, en I’expliquant a un homme qui le connait peut-
étre mieux que moi ? Parce que, étant toi-méme disciple du royaume des cieux, tu connais a la
fois I’Ancien et le Nouveau. Ne manifeste ta connaissance que par les actes; descends dans
I’arene de la connaissance traduite en action, afin de mener «le bon combat, en le menant selon
la loi» (Il Tim 4,7; 2,5); déleste-toi de ce qui te pese, du fardeau le plus lourd des soucis terrestres,
et allege-toi pour la course spirituelle; abandonne tout avec diligence pour cette course, libérant
rapidement ton esprit de tout ce qui est vil; oins-toi de I’huile de la charité et ne permets pas a tes
ennemis de trouver en toi une faiblesse. Il est terrible, tandis qu'il est naturel pour de simples
soldats, apres avoir achevé tous leurs exercices gymniques, de revétir une armure militaire; dans
notre travail monastique, cependant, il s'agit de nous armer d'armes, «puissantes par Dieu pour
renverser les forteresses» (Il Cor 10,4) et, nous ceignant de I'épée de I'Esprit et prenant la lance,
terrible pour I'ennemi - le travail spirituel —, de nous engager dans un combat au corps a corps
avec les passions et les démons, et si, ayant été vaincus, ils fuient chercher refuge dans la
forteresse, c'est-a-dire dans les profondeurs mémes de notre ame (car ce lieu est préalablement
soumis a un siege par eux «propepoliorkimenis usis») alors ces guerriers spirituels, «montant le
mur avec Dieu», comme il est dit dans le psaume (Ps 18,32), vainquent les ennemis communs,
devenant ainsi plemement maitres d'eux-mémes et de Dieu, et recoivent en récompense des
choses superleures a elles; A I'neure actuelle, nous, fiers de notre haut niveau d'instruction,
estimons méme qu'il est trop risqué pour nous d'entreprendre des exploits.

16. La connaissance de Dieu vous est manifeste : car vous avez étudié avec soin les
concepts de la nature, grace auxquels Celui qui la transcende se révele. Ce qui plait a Dieu vous
est connu : car Dieu vous I'a clairement révélé, de sorte que votre ignorance est inexcusable,
vous ayant accordé la connaissance par ses paroles et ses livres. Vous avez saisi la sagesse,
vous avez trouvé l'intelligence, vous avez accueilli la Parole pour vous guider. Dieu vous a donné
la vue, afin que vous puissiez distinguer le bien du mal. Il vous a donné la capacité de choisir, de
rejeter ce qui ne convient pas et de vous tourner vers sa volonté. N’est-il donc pas aisé, et n’est-
ce pas seulement une question de volonté, de mettre en pratique cette capacité, de peur de subir
les épreuves ? Hélas ! Le sage est comme un enfant ! Celui qui a étudié avec soin la science des
sciences et recu une éducation qui semble supérieure a la science, n’est-il pas, hélas ! un
ignorant, un homme mal instruit ? Pour votre information, je citerai également ceci : ceux qui
possedent la connaissance sont désormais menacés d’un chatiment plus sévere (a I’origine : «de
nombreux coups de fouet»), car : «Celui qui sait, dit le Christ, et qui n’a pas agi, recevra de
nombreux coups» (Luc 12,47). Quel dommage ! Un homme sage qui n’a pas fait bon usage du
talent qu’il a regu et qui ne I'a pas enrichi par son activité — du fait de son éducation — se trouvera
dans une situation plus désastreuse que les ignorants, en ce terrible jour de chatiment infligé a
chacun selon ses ceuvres (oh ! comment exprimer dignement ce malheur ? !). Lui-méme aurait
préféré, dans sa vie terrestre antérieure, étre ignorant, et le plus ignorant des ignorants, car il
aurait alors été soumis a un chatiment plus léger; car le Seigneur dit : «Celui qui ne connait pas la
volonté de son Seigneur sera battu de peu de coups» (Luc 12,48).

17. Cela signifie-t-il que la connaissance ou la science est mauvaise ? — Loin de la ! Car
c’est Dieu, «qui enseigne I'intelligence a ’'hnomme» (Ps 94,10), comme le dit le prophete David. «|
a trouvé tous les chemins de la sagesse et nous les a donnés» (Barak 3,37) : c’est ce que dit
Jérémie, prévoyant I'avenir. Notre Pere, Maitre et Créateur, le tres bon, nous I'a donné, libérant
ainsi ceux qui lui appartiennent de la plus perverse ignorance, afin de les épargner des quelques
coups qu’ils encourent pour leur bien — le chatiment plus léger infligé a ceux qui ont péché par
|gnorance Si toutefois je n’ai pas désiré cela (la connalssance) ou si je n’étais pas dlgne (n’étais
pas a la hauteur) des actes connus de la liberté, mais que de mon plein gré je me suis expose a
de nombreux coups, alors ce n’est pas la faute de la connaissance ou de 'apprentissage, mais la
mienne, et le résultat de I'intensification du péché en moi due a la mortification du bon principe
qui est en moi. Permettez-moi donc de me ranger parmi les sages, en me fondant sur ce qui a été
dit plus haut : quant a I’éloquence de ces mots, je possede la plus grande part, voire la totalité, de
mon pouvoir (c’est-a-dire que j’ai tout accompli); mais quant a la paresse dans I"'accomplissement
des bonnes ceuvres, dont je sais pourtant ce qu’elles doivent étre, je surpasse tous, ou presque.
Et bien que la loi la plus puissante de I'amour m’ait contraint, insouciant et ignorant (car je me
dois de proclamer la vérité de votre sagesse et de votre vertu), a me consacrer a ces écrits, vous,
cependant, vous vous attachez aux mots, et non a la maniere dont je les prononce.

6



Saint Grégoire Palamas

18. Il advint qu'un esclave donna un jour un conseil a Alexandre, roi de Macédoine. Le roi,
agissant avec justesse, ne tenant pas compte de la position de celui qui le conseillait, mais du
conseil lui-méme, I'adopta et, le trouvant agréable, il compta celui qui le lui avait donné parmi ses
proches. Le roi et son seigneur obéirent ainsi a I'esclave et au simple d'esprit. Mais rejetterez-
vous vraiment |'avis amical et utile, exprimé par amour pour vous, en voyant I'obscénité de celui
qui parle ? — Non, ne le faites pas, tres cher et sage seigneur; mais, étant monté au temple de
Dieu — dans votre esprit —, contemplez-vous-y souvent chaque jour; et souvenez-vous du Maitre
de la Maison, qui dit : «<Ma maison sera appelée une maison de priere» (Mt 21,13); et, étant
redescendu de la et vous étant consacré au travail, souvenez-vous de ce dont vous aviez besoin :
n'était-ce pas le pardon ? n'était-ce pas la miséricorde ? N'était-ce pas I'amour du Maitre pour
I'humanité ? Agissez de méme envers votre prochain : pardonnez, apres avoir été pardonné; ayez
pitié, apres avoir regu miséricorde; acquérez, dit-on, par I'amour du prochain |I'amour de Dieu
pour I'humanité; témoignez de votre affection pour votre frere et de votre amour pour le Maitre et
Pere commun, amour qui découle de I'amour du prochain. Car si vous n'aimez pas vos proches,
comment aimerez-vous votre frere ? Si vous n'aimez pas votre frere que vous voyez, comment
croire que vous aimez Dieu que vous ne voyez pas, comme le dit I'Ap6tre (I Jn 4,20) ? Mais a
partir de la, prouvez concretement votre amour pour l'Invisible, et vous verrez Celui qui est
I'Amour éternel et I'Aimé éternel, et vous serez aimés de Lui plus clairement (que vous ne le
ressentez maintenant), et vous L'aimerez vous-mémes plus intensément, et vous demeurerez
avec Lui, aimants et aimés — ce qui sera a la gloire du Bien-Aimé et Dieu de gloire, le Christ, a qui
est due la gloire au Peére, avec le saint Esprit, maintenant et toujours et dans les siecles des
siecles. Amen.



