Saint Grégoire Palamas

bomeELie CONCERNDADT LA SAMARITAIDE

Durant ces jours, jusqu'a la Pentecote, nous célébrons la Résurrection d'entre les morts de
notre Seigneur, Dieu et Sauveur Jésus-Christ. La durée méme de cette célébration témoigne de sa
supériorité sur les autres fétes. Car si la commémoration annuelle de I'Ascension du Seigneur au
ciel compléte ce nombre de jours, elle démontre néanmoins la supériorité du Maitre ressuscité sur
tous les esclaves qui ont jamais été ressuscités : car tous ceux qui ont jamais été ressuscités
d'entre les morts I'ont été par d'autres et, apres leur mort, sont retournés sur terre. Lorsque le
Christ est ressuscité des morts, la mort avait déja perdu son emprise sur lui : car lui seul,
ressuscité en trois jours, n‘est plus retourné sur terre, mais est monté au ciel, unifiant notre nature
humaine en un seul Dieu avec le Pére. C'est pourquoi il était le seul commencement de la
résurrection future de tous, I'unique commencement des morts, le Premier-né d’entre les morts et
le Pere du siecle a venir. Car comme en Adam tous meurent, pécheurs et justes, de méme en
Christ tous seront rendus a la vie, pécheurs et justes, mais chacun en son temps : le Christ
Premier-né, puis ceux qui lui appartiennent lors de son avénement, et enfin la fin, lorsqu’il abolira
toute domination, toute autorité et toute puissance, et mettra tous ses ennemis sous ses pieds. La
mort, dernier ennemi, sera vaincue lors de la résurrection générale, au son de la derniére
trompette. Car il faut que ce qui est corruptible revéte I'incorruptibilité, et que ce qui est mortel
revéte I'immortalité. La garantie de telles graces pour nous est la Résurrection du Christ, et c'est
pourquoi nous célébrons cette féte seule pendant tant de jours, car elle est immortelle, immuable
et éternelle, préfigurant ainsi la béatitude des saints dans le monde a venir, ou la maladie, le
chagrin et les soupirs auront disparu. Car dans cette béatitude résident I'exultation et le bonheur,
toujours divins et immuables; car c'est la que réside la demeure de ceux qui se réjouissent
véritablement. C'est pourquoi, avant la venue de ces jours (Paques), la grace de I'Esprit a établi
comme loi que nous passions les quarante jours sacrés dans le jeline, la veillée, la priére et tous
les efforts de la vertu. En effet, le Caréme révele I'image de la vie de ceux qU| sont sauvés en ce
temps. Il ne s'agit rien d'autre que de repentance et d'une vie agréable & Dieu. A travers la
PentecoOte suivante, que nous vivons actuellement, il représente la paix et le repos que recevront
ceux qui ont lutté pour la cause de Dieu. C'est donc le Caréme, lié au souvenir de la Passion
salvatrice du Seigneur, et qui marque la fin de ce temps apres la semaine sainte. La Pentecote,
quant a elle, comprend a la fois le passage de la terre au ciel et la descente et I'économie du saint
Esprit. Puisque cette période est assimilée a une semaine et est composée de 475 heures, parties
et éléments, et que pour ceux qui, durant cette période, accomplissent de bonnes ceuvres,
participent a la Passion du Christ, elle apporte la féte de la Pentecote, qui commence le huitieme
jour et s'acheve le huitieme jour, surpassant ainsi la semaine sainte et la quatrieme. Par la
Résurrection du Seigneur et, aprés elle, I'Ascension, elle représente la future résurrection du genre
humain et, ensuite, I'enlevement des élus sur les nuées pour rencontrer Dieu, et enfin, la demeure
éternelle aupres de Dieu et le repos éternel.

Mais cela se réalisera en son temps Le Seigneur, avant sa Passion et sa Résurrection,
préchant I Evanglle du Royaume et révélant a ses disciples que ceux qui seraient dignes de la foi et
de I'héritage éternel promis seraient choisis non seulement parmi le peuple juif, mais aussi parmi
toutes les nations — comme vous l'avez entendu dans I'Evangile qui vous a été lu aUJourd hui —
«arriva dans une ville de Samarie, appelée Sichar, pres du village que Jacob avait donné a Joseph,
son fils. Or, la se trouvait le puits de Jacob» (Jn 4,5-6). Ce puits est appelé ainsi car il était
alimenté par une source, comme le montrent les paroles précédentes; et il appartenait a Jacob,
car c'est lui qui l'avait creusé. Sichem était la région que Jacob avait donnée a Joseph; car,
mourant en Egypte et rédigeant son testament, il lui dit : «Voici, je meurs; mais Dieu te raménera
de cette terre semée au pays de tes peres.» «Mais je vous ai donné Sichem, élue d’en haut parmi
vos fréres, que jai prise de la main des Amorites par mon épée et mon arc» (Gen 48,21-22).
Sichem fut donc habitée par la tribu d’Ephraim, fils ainé de Joseph. Autour de ce lieu vivaient les
dix tribus d'Israél, sous I'autorité de Jéroboam, I'apostat. Souvent, cependant, ayant offensé Dieu,
elles furent souvent abandonnées par lui et emmenées en captivité. A leur place s'établirent divers
peuples, rassemblés par le roi assyrien, que I'on appelait «Samaritains», d'apres le mont Somor. Et
comme Jacob, passant par la, s'approcha de Sichem, de méme, passant par la, le Christ

1



Saint Grégoire Palamas

s'approcha de Samarie. Mais cette derniere, comme il le dit lui-méme, s'approcha avec «I'épée et
I'arc», c'est-a-dire pour exterminer et détruire ses anciens habitants; le Christ, quant a lui, vient
avec la parole et I'enseignement, et donc pour le salut. «Jésus, fatigué de son voyage,» dit
I'évangéliste, «était assis ainsi pres de la source : et il était environ midi» (In 4,6).

Le temps et la fatigue contraignirent Celui qui portait un corps semblable au nétre a
s'asseoir. Pour le prouver et anticiper un bienfait futur, il s'assit, comme le rapporte I'Evangile, prés
de la source — c'est-a-dire simplement a méme le sol, tel un voyageur solitaire — car ses disciples
étaient allés en ville acheter des provisions. Et tandis qu'il était assis ainsi, seul, prés de la source,
une Samaritaine vint puiser de I'eau. Le Seigneur, souffrant lui aussi de la soif comme un homme
et la voyant venir, dans sa nature humaine, étancher sa soif, et comme Dieu, voyant son coeur
assoiffé d'eau vive mais ignorant Celui qui pouvait la lui donner, s'empresse de se révéler a cette
ame assoiffée. Car lui-méme a soif de ceux qui ont soif de lui, comme il est écrit. Commencant son
discours de maniere a étre facilement compris, il lui dit : «Donne-moi de I'eau, que je boive» (In
4,7). Elle, faisant preuve de discernement, et voyant a ses vétements, a son apparence et a son
apparence extérieure qu'il était Juif et observateur de la Loi, dit : «Je m'étonne que tu demandes a
boire a une Samaritaine, alors que Juifs et Samaritains, comme s'ils étaient des paiens, n'ont
aucune relation.» Le Seigneur, saisissant I'occasion, commenca a se révéler a elle, lui disant : «Si
tu connaissais le don de Dieu et qui est celui qui te dit : “Donne-moi a boire”, tu lui aurais
demandé, et il t'aurait donné de I'eau vive» (In 4,10). Voyez ce qui lui est attesté : si elle l'avait su,
elle aurait immédiatement demandé et aurait bu de I'eau véritablement vive, comme elle I'a fait
par la suite, apres avoir appris. Entre-temps, le Sanhédrin juif, aprés s'étre renseigné et avoir recu
une réponse complete, crucifia le Seigneur de gloire. Mais qu'est-ce que le «don de Dieu» ? «Si tu
I'avais su», dit-il, «le don de Dieu.» Laissant de c6té... Parmi d'autres considérations, citons le fait
que le Dieu incarné n'a pas dédaigné ceux que les Juifs considéraient comme si vils qu'ils
refusaient méme de boire a leur bouche. Quel don immense, quelle grace infinie ! Et quel don de
les rendre si chers qu'll accepte non seulement ce gu'ils offrent, mais les fait aussi participer a Ses
dons divins ! Pourquoi parler de «dons» ? Parce qu'll se donne Lui-méme et rend les fidéles
capables de contenir Sa Divinité, puisqu'il leur est impossible de trouver une autre source de vie
éternelle que celle qu'll a promise ! Quel esprit peut comprendre cela ? Quel mot peut exprimer
I'excellence de ce don ? Mais la Samaritaine, ne comprenant pas encore la grandeur de I'eau vive,
est d'abord perplexe : comment Celui qui lui parle peut-il obtenir I'eau qu'll promet, puisqu'll n'a
pas de récipient — le puits est profond ? Elle tente alors de Le comparer a Jacob, qu'll appelle
méme «Pére», honorant sa famille par appartenance a une famille, et loue I'eau de ce puits
comme étant supérieure a toute autre. Mais lorsqu'elle entendit le Seigneur dire que «I'eau que je
donnerai sera pour celui qui la recevra une source d'eau jaillissant pour la vie éternelle», elle laissa
échapper la voix d'une ame assoiffée, guidée vers la foi, mais encore trop faible pour contempler la
lumiere. «Seigneur, dit-elle, donne-moi cette eau, de peur que je n'aie plus soif et que je n'aie plus
besoin de venir puiser ici.» Le Seigneur, désirant se révéler davantage, lui ordonna d'inviter son
mari. Elle, dissimulant sa situation, tout en s'efforcant de recevoir ce don, répondit : «Je n'ai pas
de mari.» On lui répondit alors combien de maris elle avait eus depuis sa jeunesse et que celui
qu'elle avait maintenant n'était pas le sien; et sans se plaindre de ce reproche, comprenant
aussitot que le Prophéte s'adressait a elle, elle commenca a poser d'autres questions.

Voyez-vous I'numilité et I'amour de la Vérité dont cette femme fait preuve ? Car elle dit :
cNos peres ont adoré Dieu sur cette montagne, et vous, vous dites qu‘a Jérusalem il y a un lieu ou
il faut adorer Dieu.» Voyez-vous ce qui l'animait et la connaissance qu’elle avait des Ecritures ?
Combien aujourd’hui, nés fidéles et nourris par I'Eglise, connaissent les Ecritures comme la
Samaritaine, a savoir que nos peres, c'est-a-dire Jacques et les patriarches qui descendent de Iui,
ont adoré Dieu sur cette montagne ? C'est avec une telle connaissance et une telle diligence dans
I'étude des Ecritures divinement inspirées que le Christ les recut comme un parfum agréable; il
poursuivit donc volontiers sa conversation avec la Samaritaine. Car, de méme que si vous déposez
quelque chose d'odorant sur les charbons ardents, vous attirerez et retiendrez ceux qui viennent,
mais que si vous y déposez quelque chose de nauséabond et de repoussant, il en va de méme des
pensées : si vous les traitez avec soin et attention, vous vous rendrez digne de la visite divine, car
c'est la le parfum méme de l'ardbme que percoit le Seigneur; mais si vous nourrissez des pensées
mauvaises, impures et terrestres, vous serez loin de la félicité divine, vous vous serez, hélas,
rendus dignes du rejet de Dieu ! «Car les méchants ne subsisteront pas devant tes yeux» (Ps 5,6),

2



Saint Grégoire Palamas

dit le psalmiste a Dieu. Car lorsque la Loi commande : «Souviens-toi du Seigneur Dieu en toutes
choses, assis, en marchant, couchés et levés» (Dt 6,7), et que I'Evangile dit : «Sondez les
Ecritures, et vous y trouverez la vie éternelle» (Jn 5,39), et que I'ApGtre exhorte : «Priez sans
cesse» (I Th 5,17), alors celui qui s‘attarde sur des pensées terrestres est, assurément, un
criminel, et ne I'est-il pas plus encore celui qui se complait dans des pensées mauvaises et impures
? Mais quand nos peres ont-ils adoré Dieu sur cette montagne ? — Lorsque le patriarche Jacob,
fuyant son frére Esall qui le haissait par envie, et obéissant au conseil de son pére, se rendit en
Mésopotamie, et lorsqu’il revint ici avec ses femmes et ses enfants; car a son retour, il dressa ses
tentes prés du lieu ou le Seigneur avait parlé a la Samaritaine; Aprés l'incident avec Dina et la
destruction des Sichémites, Dieu, comme il est écrit dans le livre de la Genese, dit a Jacob : «Léve-
toi, monte a Béthel, et la construis un autel au Dieu qui t'est apparu lorsque tu fuyais devant Esad,
ton frére» (Gen 35,1).Apres ces paroles, Jacob, ayant émigré, monta sur une montagne voisine et
y construisit un autel, dit-on, et appela ce lieu «Béthel», car Dieu lui était apparu la. C'est pourquoi
la Samaritaine dit : «Nos péres adoraient Dieu sur cette montagne», citant les anciens, puisque les
lois concernant le Temple de Jérusalem furent transmises plus tard. Et puisque Jacob appelait ce
lieu «la Maison de Dieu», puisque «Béthel» signifie précisément ce que son nom signifie en
traduction, elle demande avec ardeur pourquoi, dit-on, «la Maison de Dieu» n’est plus ici, mais a
Jérusalem, et que c'est la qu'il est prescrit doffrir des sacrifices et d'adorer Dieu. Le Seigneur,
accomplissant alors la volonté de sa parole, et prédisant au sujet de la femme elle-méme qu'elle
serait de celles que Dieu recherche et accueille, et répondant a ses questions, dit : «<Femme, je
crois par leur intermédiaire.» «Car I'heure vient ou vous n‘adorerez le Pere ni sur cette montagne,
ni a Jérusalem» (Jn 4,21); et un peu plus loin : «Car le Pére recherche ceux qui I'adorent» (Jn
4,23).

Voyez-vous que cela s'applique aussi a elle, qu'elle sera parmi ceux que Dieu recherche et
qu'elle adorera le Pére Treés-Haut non pas selon un lieu précis, mais selon I'Evangile ? Car c'est a
elle que s’appliquent ces paroles : «Vous n‘adorerez le Pére ni sur cette montagne, ni a
Jérusalem», et en méme temps, il annonce clairement un changement de loi : car lorsqu’un
changement de culte est introduit, un changement de loi s’ensuit nécessairement. (Mais en
attendant, voici ce qu'il en est) : «Vous adorez celui que vous ne connaissez pas; nous, nous
adorons celui que nous connaissons, car le salut vient des Juifs» (Jn 4,22). Cest a la fois une
réponse a ses paroles et la continuation de sa propre pensée. Il dit : «Nous sommes Juifs», car il
s'est compté parmi eux, étant des leurs selon la chair. C'est pourquoi, dit-il, «nous ne cherchons
pas a saisir ce qui n'est pas a nous, mais nous reconnaissons que cela nous appartient; nous
différons de vous, Samaritains, au sujet du lieu de culte, car nous savons que le culte légitime doit
étre accompli a Jérusalem, pour cette raison : c'est des Juifs que vient le salut du monde entier,
c'est-a-dire le Christ.» Mais comme il ne s'agissait plus d'une venue extérieure — car il s'agissait de
lui-méme —, il n'a pas dit : «Le salut viendra des Juifs», mais : «Il I'est», car il a vu qu'elle n'était
pas loin de la foi et du culte rendu en esprit et en vérité. C'est pourquoi il dit : «L'heure vient, et
elle est déja la, ou les vrais adorateurs adoreront le Pere en esprit et en vérité» (In 4, 3).

Car le Pere Tres-Haut et Adorable, le Pere de Vérité Lui-méme, c'est-a-dire le Fils Unique et
I'Esprit de Vérité, possede le Saint-Esprit, et ceux qui L'adorent en Lui sont précisément ceux qui
croient ainsi et sont touchés par Lui. Car «c'est par I'Esprit», dit I'ApOtre, «que nous adorons et
que nous prions»; et «Nul ne vient au Pére que par moi», dit le Fils Unique de Dieu.

Ainsi, les vrais adorateurs sont ceux qui adorent le Pere Tres-Haut en esprit. Puisqu'll a
déplacé Jérusalem et Samarie, afin que personne ne pense qu'un autre lieu devait étre bati, II
oriente a nouveau son discours vers une conception non matérielle du lieu et du culte, disant :
«Dieu est Esprit, et il faut que celui qui L'adore I'adore en esprit et en vérité» (Jn 4,24), c'est-a-dire
pour ceux qui comprennent, bien sdr, I'Incorporel comme Etre, au-dela de la matiere; car ainsi ils
Le verront véritablement partout en son esprit et en vérité. Car I'Esprit, en tant que Dieu, est
incorporel; or, les incorporels ne sont pas confinés a un lieu, ni limités par des frontiéres locales.
Ainsi, quiconque affirme que Dieu ne doit étre adoré qu'a Jérusalem, sur le mont Samarie, ou en
tout autre lieu sur terre ou au ciel, se trompe et ne l'adore pas véritablement. En tant
qu'incorporel, Dieu n'est nulle part, mais parce qu'il est Dieu, il est partout. S'il existait une
montagne, un lieu ou une créature ou Dieu ne serait pas, il faudrait chercher un lieu ou il serait
assurément présent. Or, Dieu est partout et en toute chose. Comment donc est-il partout et en
toute chose, et non pas seulement en partie, mais pleinement présent en ceci ou en cela ? Car ce

3



Saint Grégoire Palamas

serait le cas des étres corporels. C'est pourquoi, en unissant et embrassant toutes choses, il est lui-
méme en lui-méme, partout et par-dessus tout, adoré par les vrais adorateurs en son esprit et en
sa Vérité.

Ainsi, Dieu, non seulement sur toute la terre mais aussi au-dessus de la terre, recoit
I'adoration de ceux qui croient véritablement en cette maniére, et d'une facon qui sied a Dieu : le
Pére — incorporel et illimité par le temps et I'espace — dans I'Esprit Saint et éternel, le Fils et le
Verbe coéternel, qui est la Vérité enhypostatique du Pére. Mais ni I'dme ni les anges, étant
incorporels, ne sont limités par I'espace, ni omniprésents, car ils ne contiennent pas tout en eux-
mémes, mais requierent eux-mémes le Contenant. Par conséquent, ils se trouvent également dans
le Contenant et Englobant toutes choses, et sont établis dans un ordre correspondant a l'intérieur
de leurs limites. Bien que I'ame contienne le corps avec lequel elle a été créée, et soit présente
dans tout le corps, elle n'est confinée a aucun lieu particulier, ni possédée, mais apparait comme
embrassant et contenant le corps, possédant cette qualité a I'image de Dieu.

La Samaritaine, dés qu'elle entendit du Christ ces paroles merveilleuses et si justes envers
Dieu, selon lesquelles il convient de I'adorer seulement en esprit et en veérité, devint semblable a
I'ame de I'Epouse de Dieu dans le Cantique des Cantiques, qui, inspirée par la voix de I'Epoux
incorruptible, attendait, désirait et, bien que proche, disait en secret : «Je sais que le Messie
viendra, celui qu'on appelle Christ; quand il viendra, il nous annoncera toutes choses.» Voyez
combien elle était préparée a la foi (en le Messie), si proche et déja attendu, et combien grande
était son espérance ! Ne pouvait-elle pas dire avec David : «Mon cceur est ferme, 6 Dieu, mon
coeur est ferme; je chanterai et louerai ma gloire» (Ps 62,8) ? Comment pouvait-elle alors savoir
cela (que le Messie viendrait) avec une telle fermeté et une telle confiance, et avoir une disposition
si profonde a cet égard, sinon parce qu'elle étudiait les livres prophétiques avec la plus grande
attention ? C'est pourquoi son esprit était si élevé, rempli d'inspiration divine. Aussi, moi qui
contemple avec ravissement I'amour spirituel et infiniment fort de la Samaritaine pour le Christ,
désire-je a nouveau parler d'elle avec les paroles du Cantique des Cantiques : «Qui est celle qui
perce l'aurore, belle comme la lune, choisie comme le soleil ?» (Can 6,10). Car par la proclamation
que le Soleil spirituel de Justice, le Christ, allait bientot apparaltre et par la manifestation en sa
personne de I'Eglise, née des Gentils, jaillissant de la source sacrée des Fonts baptismaux ot elle
fut établie, selon I'enseignement du Sauveur, je la vois resplendir comme la belle aurore. Elle est
aussi belle comme la lune, puisqu'elle brille a un temps ou la nuit du mal s'attarde encore; elle fut
choisie comme le soleil, comme celle que le Sauveur nomma Photina (Svetlana), et elle-méme
comptée parmi ceux qui brilleront & I'avenir comme le soleil, comme le dit I'Evangile : car elle
scella ensuite sa vie lumineuse par une mort bénie et martyre. Et voici qu'elle vit le vrai Dieu, le
Christ, et qu'elle le comprit parfaitement. Et comme il le dit plus tard aux disciples au sujet de
I'Esprit qui lui est semblable et qui est aussi honorable que lui, que lorsqu’il viendra, il enseignera
toute la vérité, elle, anticipant I'avenir, dit de lui : «Quand il viendra, il nous annoncera toutes
choses» (Jn 4,25). Mais puisque 'Epoux céleste la vit dans cet état, il lui dit ouvertement : «C'est
moi qui te parle» (Jn 4,26). Aussitét, comme si elle avait été véritablement choisie pour porter
I'Evangile, elle se leva et, laissant sa cruche, courut dans la ville, convertissant tous les habitants
par ces paroles et les amenant a la foi en celui qu'elle avait vu : «Venez voir celui qui m’a dit tout
ce que jai fait : est-ce lui le Christ ?» (Jn 4,29). Elle parlait ainsi non par hésitation, mais parce
qu'elle croyait que les autres seraient davantage convaincus en le voyant et que, suite a leur
conversation avec le Seigneur, ils seraient eux-mémes plus facilement convaincus. Et c'est ce qui
se produisit.

Puisque le temps est venu de satisfaire vos besoins corporels et que les affaires de cette
vie vous appellent, j'ai exposé ci-dessus les points principaux et je laisse de c6té le reste de
I'Evangile. Mais considérez cette Samaritaine : lorsqu'elle entendit les paroles de I'Evangile, que
nous avons aussi proclamées a votre amour, elle dédaigna aussitot méme les besoins essentiels;
elle oublia aussitot la cruche et la maison, et, s'enfuyant dans la ville avec les Samaritains, elle
revint avec eux vers le Christ. Car ce «venez et voyez» signifie : suivez-moi, et je vous conduirai et
vous montrerai le Sauveur qui est venu du ciel dans le monde. Ainsi, aprés les avoir exhortés, elle
les présenta au Christ. En abandonnant la cruche et la maison, elle nous enseigne a préférer aux
nécessités le bienfait qui découle de I'enseignement, que le Seigneur appelalt aussi «la bonne
part», parlant dans IEvang|Ie a Marthe de Marie entendant la Parole. Si méme les nécessités
doivent étre négligées, a plus forte raison tout le reste ! Qu'est-ce qui vous accable et vous

4



Saint Grégoire Palamas

empéche d'écouter ce qui est bon pour I'ame ? Est-ce le souci du foyer, des enfants et de
I'épouse ? Ou la joie ou la peine d'un proche ? Ou l'achat ou la vente de biens immobiliers ? Ou la
maniere d'utiliser vos possessions, ou plutét, d'en abuser ? Mais écoutez attentivement les
instructions des apotres : «Fréres, le temps est court. Celles qui ont seront comme si elles
n'avaient rien; celles qui pleurent, comme si elles ne pleuraient pas; celles qui se réjouissent,
comme si elles ne se réjouissaient pas; celles qui achétent, comme si elles ne possédaient rien;
celles qui ont besoin de ce monde, comme si elles n'en avaient pas besoin, car la forme de ce
monde passe» (I Cor 7,29-31). Que signifie : «Le temps est court» ? La vie est courte, la mort est
proche, ce monde est corruptible, et seul I'autre monde demeure éternellement. Ce qui nous
refond pour ce monde, c'est un mépris inébranlable pour ce monde, une préparation a l'age a
venir, une vie aussi éloignée que possible des voies de cette vie et guidée par la voie de cette
autre époque, et une fuite, autant que nos forces nous le permettent, devant les maux de cette
vie. Mais comme lorsque des ennemis attaquent fréguemment les abords d'une ville, nous
possédons des biens comme si nous n'en possédions pas, et la plupart du temps nous fuyons,
restant en sécurité a l'intérieur des remparts. Si I'ennemi se retire un temps, nous profitons alors
brievement de I'occasion pour quitter la ville, mais nous n'abusons pas de ce temps, sachant qu'il
est précieux. De méme, utilisons ce monde sans en abuser, nous exhorte magnifiquement I'Apotre,
car il voit que les ennemis attaquent cruellement et que la fin est proche. Car, dit-il, la forme de ce
monde disparait. Et puisque ce monde est éphémere, mais, comme I'a dit I'Apotre, le présent n'est
qu'une figure : et en réalité il I'est, et en méme temps il n'est rien, il apparait un court instant et
disparait aussitot; alors méme si quelqu'un voulait le retenir, il ne le pourrait pas; il est comme un
nuage léger emporté par le vent en été, qui projette une ombre passagere. De la découle le
conseil méme que chacun de nous doit manifester une volonté spirituelle claire et donner
I'exemple en étant conscient des instructions données par Dieu : car méme si quelqu'un voulait le
retenir, comme je I'ai dit, tout ce qui appartient au monde présent ne peut étre retenu, et ce pour
deux raisons : non seulement ce monde passe, mais chacun de nous qui l'utilise n'y est que de
passage, et avant d'avoir maitrisé quoi que ce soit, il le quitte. (Et comme s'il marchait sur un
chemin, chacun passe), et sur ce chemin se déplace une multitude de choses, passant devant lui;
Et nécessairement, I'une des deux choses suivantes se produit : soit ce qui défile sur son chemin
lui échappe, et ce qu'il possédait, il ne peut plus s'y accrocher, soit lui-méme, en passant, finit par
quitter ce chemin de la vie et ne peut plus s'accrocher a ce qui donne la vie; car I'hnomme, étant
mortel, est attaché aux affaires du monde, et celles-ci aussi sont sujettes au changement.

Ainsi, I'étre humain, soumis aux aléas du monde, subit lui-méme de nombreux
changements et perd ce qu'il possédait : richesse, splendeur et joie. Ou encore, en mourant, il se
transforme irrémédiablement et quitte ce monde nu, abandonnant ce qu'il avait ici-bas et ce qu'il
espérait. Peut-étre cela sera-t-il Iégué a ses enfants ? Mais quelle joie cela lui apportera-t-il ? Il ne
participera plus a cette vie, et ses enfants périront de la méme maniére ou d'une autre. C'est
pourquoi la mort est toujours un fléau pour ceux qui sont attachés a ce monde, qui, finalement, le
quittent nus et laissent derriere eux tout ce qu'ils ont aimé. Pour ceux qui méprisent les choses de
ce monde et cherchent a connaitre le monde a venir, et qui s'efforcent d'ceuvrer pour le bien dans
ce monde futur, la mort a venir n'est pas source de mal, mais les fait passer des choses vaines et
éphémeéres a un jour sans fin, a la vie immortelle, a une richesse inépuisable, a la joie pure, a la
gloire éternelle, a ce qui est véritablement et demeure immuablement. Puissions-nous tous
atteindre ce but par la grace et I'amour de Celui qui a incliné les cieux et est descendu pour nous,
non seulement pour nous, mais aussi pour les ames emprisonnées dans les enfers, et qui, de I3,
est remonté par la puissance de la Résurrection et de la renaissance, et qui, par Lui-méme, nous a
accordé la lumiére, la connaissance et I'espérance des bénédictions célestes et éternelles, en quoi
Il est glorifié pour les siecles des siecles. Amen.



