Saint Grégoire Palamas

HOMELIE POUR. LE DIMANCHE DU PUBLICAIN €T DU PHARISIEN

Le prince spirituel du mal est inventif dans ses voies perverses et habile a renverser, dés le
départ, ceux qui, par désespoir et manque de foi, ont déja posé les fondements de la vertu dans
leur ame. Il est tout aussi puissant, méme a mi-chemin, pour attaquer avec insouciance et
négligence ceux qui ont déja érigé les murs de la maison de la vertu. Il est également assez
puissant pour renverser, par orgueil et imprudence, méme ceux qui ont déja dressé le toit méme
des bonnes ceuvres (la maison de leur vertu). Mais courage ! N'ayez pas peur ! Car celui qui est
vigilant est plus habile a préserver le bien. La vertu posséde une force bien plus grande pour
contrer le mal, enrichie par les ressources d'en haut et I'aide de Celui qui est Tout-Puissant et qui,
dans sa bonté, insuffle la force a tous ceux qui aiment la vertu. Ainsi, non seulement elle demeure
inébranlable face aux ruses variées et malicieuses de I'adversaire, mais elle éveille et reléve aussi
ceux qui sont tombés dans les profondeurs du mal, et les conduit aisément, par le repentir et
I'hnumilité, a Dieu. Cette parabole en est un exemple. Car méme le publicain, publicain lui-méme,
qui vivait, pourrait-on dire, dans I'abime du mal, par une seule parole, et une parole breve de
surcroit, devint un compagnon des vertueux, fut illuminé et exalté, et s'éleva au-dessus de tout
péché pour étre compté parmi les justes, justifié par le Juge incorruptible lui-méme. Si méme le
pharisien est condamné pour ses paroles, c'est parce qu'il est pharisien et qu'il a une haute opinion
de lui-méme, sans pour autant étre véritablement juste. De plus, il est souvent présomptueux dans
ses propos, dont beaucoup ont provoqué la colére de Dieu. Pourquoi donc I'humilité éleve-t-elle
I'nomme jusqu'aux sommets de la justice, tandis que l'orgueil le précipite dans les abimes du
péché ? Parce que celui qui a une haute opinion de lui-méme, et qui s'éléve ainsi aux yeux de
Dieu, est a juste titre abandonné par Lui, puisqu'il ne se considere méme pas avoir besoin de son
aide. Celui qui se considére sans valeur et qui, par conséquent, se tourne vers la miséricorde
divine, suscite a juste titre la compassion de Dieu et regoit son aide et sa grace. Car il est dit :
«L'Eternel résiste aux orgueilleux, mais il fait grace aux humbles» (Pro 3,34).

Et révélant cela par une parabole, le Seigneur dit : «Deux hommes montérent, dans
I'assemblée pour prier : I'un était pharisien, et I'autre publicain» (Luc 18,10). Souhaitant illustrer
clairement le bienfait de I'humilité, ainsi que le mal de I'orgueil, il divise en deux catégories tous
ceux qui viennent au temple, ou plutot, ceux qui s’y élévent. Car tels sont ceux qui viennent au
temple de Dieu pour prier, et telle est précisément la nature de la priere : elle éleve I'hnomme de la
terre au ciel et, s'élevant au-dessus de toute chose céleste, de tout nom, de toute hauteur et de
toute dignité, le présente a Dieu lui-méme, qui est au-dessus de tout. Il y avait aussi cet ancien
temple, situé sur une colline, sur les hauteurs de la ville, au sommet duquel, jadis, lors d'une
épidémie a Jérusalem, David, voyant I'Ange de la mort dégainer son épée contre la ville, monta et
construisit a cet endroit un autel au Seigneur, et y offrit un sacrifice a Dieu, mettant ainsi fin au
fléau. C'était un signe de I'ascension salvatrice et spirituelle, fruit de la priere et, grace a elle, de la
propitiation. Et si vous le voulez, alors aussi a l'image de cela, notre sainte Eglise, reposant
véritablement dans les hauteurs, étant un lieu angélique et transcendant, ol le sacrifice sans
effusion de sang, grand et véritablement agréable a Dieu, est offert en propitiation pour le monde
entier, pour la destruction de la mort et I'abondance de la vie immortelle. C'est pourquoi il n'a pas
dit : «Deux hommes entrérent dans I'église», mais a dit : «Ils montérent dans I'église.»

Mais méme aujourd'hui, certains, tout en venant a la sainte église, ne s'élevent pas vers
elle, mais, il serait plus juste de dire, la dégradent, elle qui représente le ciel. Ce sont ceux qui
viennent au temple pour se rencontrer, converser, exhiber leurs biens et passer commande : car ils
se ressemblent tous; les uns sont des biens, les autres, exhibant leurs paroles, échangeant entre
eux (les uns avec des mots, les autres avec des biens). Et de méme que le Seigneur en a jadis
chassé certains de ce temple, leur disant : «Mon temple sera appelé temple de priere; mais vous
en avez fait une caverne de voleurs» (Mt 21,3), de méme il en a rejeté d'autres par ces mots,
montrant qu'ils ne sont pas de ceux qui s'élevent vers I'église, méme s'ils y venaient
quotidiennement.

Le pharisien et le publicain montérent dans I'église, car ils avaient tous deux le méme but :
prier. Cependant, le pharisien, apres y étre monté, en redescendit, car il avait perverti sa voie.
Ainsi, le but de I'ascension était identique pour les deux, mais la direction (dans la disposition a la

1



Saint Grégoire Palamas

priere) était opposée. L'un monta contrit et humble, ayant appris du psalmiste-prophete que Dieu
ne méprise pas un coeur contrit et humble : puisque le Prophéte lui-méme, sachant par
expérience, dit : «Je me suis humilié, et le Seigneur m'a sauvé» (Ps 114,5). Et que dire, moi qui
suis prophéte, quand le Dieu des Prophétes, qui pour nous est devenu ce que nous sommes, s'est
humilié, raison pour laquelle Dieu I'a aussi exalté, comme le dit I'Apotre (Phil 2,8) ! Mais le
pharisien monta tout enflé d'orgueil, se vantant et se proclamant juste, et cela devant Dieu, devant
qui toute notre justice n'est que lambeaux de chiffons. C'est ce que fit le pharisien, car il n"écouta
pas celui qui disait : «Tout cceur orgueilleux est impur devant Dieu» (Pro 16,5); et : «L'Eternel
résiste aux orgueilleux» (Pro 3,34); et : «Malheur a ceux qui se croient sages et qui pensent étre
prudents» (Is 5,21).

Ce n'était pas seulement leur caractére et leur orientation, différents, qui les séparaient,
mais aussi la forme méme de la priere : car celle-ci était également double. La priére n'est pas
seulement une demande, mais aussi une action de grace : ainsi, celui qui prie entre dans I'Eglise
de Dieu, le glorifiant et le remerciant pour les bienfaits qu'il a recus de lui; tandis qu'un autre
implore ce qu'il n'a pas encore regu et dont il a particulierement besoin actuellement; a cela
s'ajoute la demande de rémission des péchés. Quant a la promesse faite a Dieu par piété, elle
n'est pas appelée «priére», mais «vceu». Et cela est démontré par celui qui dit : «Priez et rendez a
I'Eternel, notre Dieu» (Ps 76,12); et aussi par celui qui proclame : «Il vaut mieux pour toi ne pas
avoir promis que de ne pas tenir ta promesse» (Ec 5,4). Mais ces deux formes de priére
comportent un double danger, un avertissement pour les imprudents : la foi et la contrition, unies
au détachement du mal, rendent la priere pour la rémission des péchés et le pardon véritablement
accessibles; tandis que le désespoir et I'insensibilité la rendent inefficace. La gratitude pour les
bienfaits recus de Dieu rend I'humilité et I'absence d'insolence envers ceux qui en sont dépourvus
agréables a ses yeux; mais l'arrogance dans |'action de grace, comme si elle découlait de sa propre
diligence et de son propre savoir, et la condamnation de ceux qui en sont dépourvus, rendent
I'action de grace déplaisante a Dieu. Faible a ces deux égards, le pharisien se condamne lui-méme
et par ses propres paroles; car, en entrant dans le temple, rendant grace au lieu de supplier, il a
insensément et fatalement mélé arrogance et condamnation a son action de grace envers Dieu.
Car il est dit : «Cet homme se tenait la et priait en lui-méme : “O Dieu, je te rends grace, car je ne
suis pas comme les autres hommes, qui sont voleurs, injustes, adultéres.”» La position qu’occupait
le pharisien ne révele pas une soumission servile, mais un orgueil démesuré, un état contraire a
celui de celui qui, par humilité, n‘osait méme pas lever les yeux au ciel. En effet, le pharisien
«priait en lui-méme», car il ne s'élevait pas vers Dieu, bien qu’il ne soit pas passé inapercu aux
yeux de Celui qui siege sur les chérubins et contemple les profondeurs de I'abime. Telle fut sa
priere : disant : «Je te remercie», il n‘ajouta pas : «car sans aucun mérite de ma part, dans ta
miséricorde, tu m‘as accordé, alors que j'étais impuissant a lutter, la liberté face aux pieéges du
Malin». Car un grand combat est nécessaire a I'ame, captive des pieges de I'adversaire et prise au
piege du péché, pour se libérer par la repentance. C'est pourquoi la Providence guide nos vies, et
souvent, sans méme nous en soucier, nous demeurons aupres de Dieu au-dessus de nombreux et
grands malheurs, graciés par Lui en raison de notre faiblesse; et il nous incombe d'étre
reconnaissants de ce don et humbles devant Celui qui le donne, et de ne pas étre arrogants. Le
pharisien, cependant, dit : «Je te remercie, 6 Dieu, non pas parce que j'ai recu ton aide, mais
parce que je ne suis pas comme les autres hommes.» Comme s'il possédait par nature et par sa
propre force la qualité de ne pas étre voleur, adultére ou injuste, si tant est qu'il ne I'était pas ! Car
il ne se souciait pas de lui-méme, de sorte qu'on pouvait croire qu'il était juste, d'aprés ce qu'il
disait de lui-méme. Mais il s'avere qu'il regardait les autres et non lui-méme, et — oh, folie ! — il
méprisait tout le monde, se croyant le seul juste et le seul chaste au monde. «Car je ne suis pas,
dit-il, comme les autres hommes, voleurs, injustes, adultéres, ni méme comme ce publicain.»
Quelle folie ! Oserait-on vous dire : si, a 'exception de vous, tous les hommes sont des voleurs et
des injustes, quelle place reste-t-il pour la victime qui subit le vol et le mal ? Que signifie donc
I'expression «ce publicain» et cette mention particuliere a son sujet ? Faisant partie du commun
des mortels et appartenant, avec les autres, a la compagnie que vous avez amenée, n'est-il pas,
pour ainsi dire, soumis a la condamnation générale ? Ou bien aurait-il di étre doublement
condamné parce qu'il a attiré votre regard pharisaique, bien qu'il f(it loin derriére ? De plus, du fait
qu'il soit manifestement publicain, vous voyez en lui un homme sans foi ni loi, mais comment
savez-vous qu'il est aussi adultére ? Est-ce parce qu'il a fait du tort a autrui que vous étes

2



Saint Grégoire Palamas

autorisés a le faire impunément ? C'est impossible, impossible ! Mais lui, supportant votre reproche
orgueilleux avec humilité et présentant a Dieu une priére avec sa propre condamnation, recevra a
juste titre de Lui I'annulation de la condamnation pour les fautes qu'il a commises; et vous,
accusant avec orgueil... Lui et tous les hommes, se justifiant seuls, seront justement condamnés.

«Car je ne suis pas comme les autres hommes, qui sont voleurs, injustes, adulteres.» Ces
paroles révelent le mépris du pharisien pour Dieu et pour tous les hommes. De plus, elles
témoignent de la fausse orientation de sa vision du monde : car il méprise ouvertement tous les
hommes en général et attribue son abstinence du mal non pas a la puissance de Dieu, mais a la
sienne. Méme s'il exprime sa gratitude, il considéere aussitot, par la méme, tous les hommes, sauf
lui, comme débauchés, injustes et pilleurs, comme si Dieu n'avait jugé personne d'autre que lui
digne de vertu. Mais si tous les hommes sont ainsi (comme le pharisien les décrit), alors il s'ensuit
que les biens du pharisien ont d( étre pillés par tous ces gens-la. Mais cela ne semble pas étre le
cas; car il ajoute lui-méme : «Je jeline deux fois le jour du sabbat; je donne la dime de tout ce
que je peux acquérir» Il ne dit pas qu'il a donné un dixieme des biens qu'il avait acquis
auparavant, mais dit «que j'acquiers», montrant ainsi I'ajout et I'accroissement de ses biens. Cela
signifie qu'il possédait ce qu'il avait acquis auparavant et qu'il y ajoutait, sans perte, ce qu'il
pouvait. Comment donc tous les hommes, sauf lui, ont-ils volé et dérobé ? Ainsi le mal se
déshonore et se trahit lui-méme ! Ainsi le mensonge est-il toujours mélé a la folie ! C'est pourquoi
il citait le don de la dime comme preuve de I'abondance de sa justice : car comment celui qui
donne un dixieme de ses biens pourrait-il étre un pilleur des biens d'autrui ? Et il citait le jeline
comme preuve de son abstinence : car le jeline est la mere de la chasteté. Qu'il en soit donc
ainsi : tu es chaste et juste; et si tu le veux, tu es aussi sage, prudent et courageux, et si tu
possedes quelque autre qualité; et si, en vérité, tu possedes cela par toi-méme, et ne le recois pas
de Dieu, alors pourquoi revétir le mensonge d'un voile de priére, et monter au temple, et rendre
grace pour rien ? Si vous possédez ces qualités parce que vous les avez regues de Dieu, alors vous
ne les avez pas regues pour vous en glorifier, mais pour édifier les autres et glorifier celui qui vous
les a données. Oui, il vous convient, en Vvérité, de vous réjouir avec humilité et de remercier celui
qui vous a donné les dons recus : car la lampe recoit de la lumiére non pas tant pour elle-méme
que pour ceux qui la contemplent. Quand le pharisien parle du sabbat, il ne fait pas référence au
septieme jour de la semaine, mais a la semaine entiére. En jelinant deux jours, il s'enorgueillit,
ignorant que la vertu est I'ceuvre des hommes, tandis que l'orgueil est le propre des démons. Par
conséquent, en agissant ainsi, il rend les vertus vaines, et l'orgueil qui leur est associé les annule,
méme si elles étaient vraies, et plus encore si elles étaient fausses.

Mais assez parlé du pharisien.

Le publicain se tenait a distance, refusant de lever les yeux au ciel, mais il se frappait la
poitrine en disant : «O Dieu, aie pitié de moi, pécheur !» Voyez-vous cette humilité, cette foi et
cette conscience de soi ? Voyez-vous comment la priére de ce publicain s'alliait a une profonde
humilité de pensée et de sentiment, et en méme temps a une sincere contrition ? Ainsi, en entrant
dans I'église, priant pour le pardon de ses péchés, il apporta avec lui auprés de Dieu de
merveilleux médiateurs : la foi, qui ne fait pas honte; la conscience de soi, qui libére de la
condamnation (devant le tribunal de Dieu); la contrition, qui ne s'abaisse pas; et I'humilité, qui
éleve. La patience accompagnait aussi magnifiquement la priere. Car il est dit : «Ce publicain se
tenait a distance»; le Christ ne dit pas «se tenait debout», comme pour le pharisien, mais bien
«debout», indiquant ainsi une station debout prolongée, tout comme la durée de la priere et des
paroles de propitiation. Car, sans rien ajouter ni inventer d'autre, il ne prétait attention qu'a lui-
méme et a Dieu, répétant sans cesse cette breve priere, qui est la forme de priere la plus efficace.

Ainsi, se tenant a distance, le publicain n'osait méme pas lever les yeux au ciel. Sa posture
méme signifiait a la fois patience et soumission, non seulement celles d'un esclave misérable, mais
aussi celles d'un condamné. Elle représentait également une ame libérée du péché, mais encore
éloignée de Dieu, car elle n'avait pas encore acquis l'assurance envers Lui qui vient des bonnes
ceuvres. On s'attend a ce que cette ame se rapproche de Dieu, puisqu'elle a abandonné ses
péchés et qu'elle est de bonne nature. Et donc, se tenant ainsi, a distance, le publicain refusait
méme de lever les yeux au ciel, manifestant par son comportement et son apparence
I'autocondamnation et le reproche de soi-méme : car il se considérait indigne du ciel comme d'un
temple terrestre. C'est pourquoi il se tenait sous le porche, n‘osant méme pas lever les yeux au
ciel, encore moins vers le Dieu du ciel. Mais, pris d’'un profond repentir, se frappant la poitrine et se

3



Saint Grégoire Palamas

présentant comme digne de recevoir des coups, accablé de chagrin et gémissant, la téte baissée
comme un condamné, il se déclara pécheur et, avec foi, implora la miséricorde, disant : «O Dieu,
aie pitie de moi, pécheur !» Il fit cela parce qu'il croyait en celui qui avait dit : «Jai dit : Je
confesserai mon iniquité a I'Eternel, et tu as pardonné la méchanceté de mon cceur» (Ps 32,5).
Comment cela se termina-t-il ? «Cet homme est descendu justifié, dit le Seigneur, plus que
quiconque. Car quiconque s'éléve sera abaissé, et quiconque s'abaisse sera élevé.» De méme que
le diable est l'incarnation de l'orgueil, et que I'orgueil est son élément maléfique — car, mélé a
d'autres forces, il prend le dessus et anéantit toute vertu humaine —, de méme (au contraire)
I'humilité devant Dieu est la vertu des bons anges, et elle triomphe de tout péché humain qui
frappe celui qui trébuche. Car I'humilité est le char de I'ascension vers Dieu, semblable a ces
nuages destinés a élever vers Dieu ceux qui demeureront avec Lui pour I'éternité, comme le
prophétise I'Apotre : «Car nous serons enlevés sur des nuées, a la rencontre du Seigneur dans les
airs, et ainsi nous serons toujours avec le Seigneur»> (I Th 4,17). Car I'humilité, unie a la
repentance, est comme un nuage : elle fait jaillir des larmes des yeux, elle distingue les dignes des
indignes, et elle éleve et présente a Dieu ceux qui sont gratuitement justifiés par la vertu de la
bonne intention.

Ainsi, le publicain, qui s'était auparavant approprié malicieusement les biens d'autrui, puis
avait abandonné son vice sans se justifier, fut justifié; mais le pharisien, qui ne s'était pas
approprié les biens d'autrui, mais s'était présenté comme juste, fut condamné. Quel sera donc le
sort de ceux qui ne s'abstiennent pas de voler les biens d'autrui et qui, en méme temps, cherchent
a se justifier ? — Nous ne parlerons pas de ces gens-la, car le Seigneur n'a rien dit a leur sujet,
peut-étre pas de ceux que les paroles ne peuvent éclairer. Il arrive que, lorsque nous nous
humilions dans la priere, nous aussi, comme ce publicain, espérions recevoir la justification; mais il
en va autrement : car il faut noter que, méme apres s'étre relevé de son état de péché, le
publicain fut méprisé en face par le pharisien, et lui-méme, se méprisant lui-méme, le condamna,
non seulement sans s'opposer au pharisien, mais en plus en parlant contre lui-méme. C'est
pourquoi, lorsque vous aussi, ayant abandonné vos habitudes pécheresses, ne vous opposez pas a
ceux qui vous méprisent et vous injurient a cause de vos péchés, mais que vous vous condamnez
vous-méme avec eux, vous reconnaissant digne de ce chatiment, et que, contrit, par la priere,
vous vous réfugiez aupres de Dieu seul, alors sachez que vous étes sauvés, méme si vous étiez
publicain. Car beaucoup se disent pécheurs et le sont réellement; mais le déshonneur éprouve le
ceeur. Quant au fait que, bien que le grand Paul soit loin de I'arrogance des pharisiens, il écrit
néanmoins a ceux qui parlent en langues a Corinthe : «Je rends graces a mon Dieu de ce que je
parle en langues plus que vous tous» (I Cor 14,18), lui qui dit ailleurs étre «marqué aux pieds par
tous» (I Cor 4,13), il écrit cela afin de remettre a leur place ceux qui se vantaient de ceux qui ne
possédaient pas ce don.

Ainsi, tout comme Paul, bien qu'ayant écrit ces lignes, était loin de l'arrogance des
pharisiens, de méme, au contraire, on peut prononcer les paroles de ce publicain et s'humilier a
son exemple sans pour autant étre justifi€ comme lui : car les paroles du publicain doivent elles
aussi étre caractérisées par un détour du mal, une disposition d'ame, la contrition et la patience.
De méme, David a démontré que celui qui se considere coupable devant Dieu et se repent doit
subir une juste et tolérable insulte et un déshonneur de la part d'autrui. Car aprés avoir péché,
ayant entendu les insultes de Shimei, il dit a ceux qui cherchaient a se venger : «Laissez-le
tranquille, et qu'il maudisse, comme I'Eternel lui a ordonné de maudire David» (II Sam 16,10),
indiquant ainsi que, pour son péché, il avait recu de Dieu I'ordre de l'injurier. Et ce, bien que David
flt alors aux prises avec une terrible et grande calamité, car Absalom s'était dressé contre lui.
C'est donc avec une douleur insupportable qu’il quitta Jérusalem a contrecceur, puis s'enfuit. Arrivé
au pied du mont des Oliviers, il y trouva une nouvelle source de souffrance : Shimei le lapidait, le
maudissant sans pitié, I'injuriant effrontément et le traitant de vampire et d’'homme sans foi ni loi,
comme pour exposer au roi le grave crime qu'il avait commis contre Bethsabée et Urie. Apres
I'avoir maudit et lapidé a maintes reprises, proférant des paroles plus acérées que des pierres, il
cessa. Le roi, dit-on, poursuivit sa route avec tous ses hommes, tandis que Shimei longeait le bord
de la montagne, l'injuriant et le couvrant de poussiére. Le roi ne manquait pas de ceux qui étaient
préts a intercéder en sa faveur. Ainsi, Abishai, le commandant, ne pouvant supporter cela, dit a
David : «Pourquoi ce chien mort maudit-il mon seigneur le roi ? Je vais maintenant lui couper la
téte» (II Sam 16,9). Mais le roi le retint, lui et ses serviteurs, en leur disant : «Laissez-le

4



Saint Grégoire Palamas

tranquille... @ moins que le Seigneur ne regarde mon humiliation et ne me rende le bien en
échange de sa malédiction» (II Sam 16,12).

Ce qui s'est alors produit et s'est accompli dans la réalité, comme le montre également
cette parabole du publicain et du pharisien, s'accomplit toujours véritablement. Ainsi, celui qui se
considere véritablement coupable de tourments éternels n'endurera-t-il pas vaillamment non
seulement le déshonneur, mais aussi la perte et la maladie, et, pour ainsi dire, toute adversité et
tout malheur ? Celui qui a fait preuve d'une telle patience, étant en quelque sorte débiteur et
coupable, est, par une condamnation plus légere, temporaire et transitoire, libéré de ce tourment
véritablement terrible et insupportable. Car c'est sur la base de ces malheurs qui approchent que
se percoit le début de la réception de la grace divine, due a la patience. C'est pourquoi I'un de
ceux qui ont été chatiés par Dieu a dit : «Je supporterai le chatiment du Seigneur, car j'ai péché
contre lui.» Puissions-nous, nous aussi, étre chatiés par Dieu (dans cette vie) avec miséricorde,
mais non avec colére et indignation (dans le monde a venir). Puissions-nous ne pas nous laisser
gagner par le découragement face au chatiment divin, mais, comme le dit le psalmiste, puissions-
nous nous corriger jusqu'a la fin, par la grace et I'amour pour I'humanité de notre Seigneur Jésus
Christ, a qui reviennent toute gloire, tout honneur et toute adoration, avec son Pére éternel et le
saint Esprit, source de bonté et de vie, maintenant et toujours et dans les siecles des siecles.
Amen.



