Saint Grégoire Palamas

SUR LA PARABOLE DU FILS PRODIGUE

«Il y aura une famine», dit le Prophéte, déplorant Jérusalem, «non pas une famine de pain
et d’eau, mais une famine de la parole du Seigneur» (Amos 8,11). La famine est un état de
privation et un besoin vital de nourriture. Mais il existe une famine pire et plus tragique encore :
celle de celui qui, privé de ce qui est nécessaire au salut, ne ressent pas I'horreur du malheur, ni
méme le besoin d'étre sauvé. Celui qui a faim et ne trouve rien a manger erre au loin, cherchant
du pain. Méme s'il ne trouve que du pain rassis, ou si I'on lui donne un gateau de millet, du son ou
d’autres aliments sans valeur, sa joie est aussi grande qu'il était auparavant affligé par la privation.
Il en est de méme pour celui qui souffre de la faim spirituelle, c’est-a-dire celui qui est privé de
nourriture spirituelle et qui, simultanément, en a besoin, erre au loin, cherchant celui qui a recu le
don d’enseigner de Dieu. Et s'il la trouve, il se nourrit avec joie du pain de vie spirituelle, qui est la
parole du salut. Il est impossible a celui qui cherche avec persévérance jusqu'au bout de ne pas la
trouver. «Car quiconque demande regoit, celui qui cherche trouve, et a celui qui frappe, on ouvre»
(Mt 7,8; Luc 11,10), a dit le Christ.

Mais il y a aussi ceux qui, a cause d'une longue famine spirituelle, perdent jusqu'au désir
d'étre rassasiés. Par conséquent, ils deviennent insensibles au mal, et méme si un maitre était
présent, ils ne désirent pas écouter son enseignement. Et s'ils n'avaient pas de maitre, ils ne
chercheraient pas, menant une vie bien plus pécheresse que celle du fils prodigue. Car bien que
démuni, séparé de son Pourvoyeur commun, Pere et Maitre, il tomba néanmoins dans une faim
intense et se sentit démuni; mais il se repentit, revint a lui et recut de nouveau la nourriture divine
et pure, et par sa repentance, il acquit les dons de I'Esprit a un tel point qu'il devint méme I'envie
du riche. Mais, partant du début, nous allons vous présenter cette parabole de I'Evangile du
Seigneur, car il est d'usage aujourd'hui de la lire dans les églises.

«Un homme, dit le Seigneur, avait deux fils» (Luc 15,11). Ici, par «khomme», le Seigneur
parle de lui-méme, et cela n'a rien d’étonnant. Car s'il s’est véritablement fait homme pour notre
salut, comment s’étonner que, pour notre bien, il se soit présenté (dans une parabole) comme I'un
des hommes — lui qui est toujours le Gardien de I'ame et du corps, le Maitre et le Créateur de I'un
et de l'autre ? Lui seul a manifesté a notre égard des actes d’amour et une sollicitude infinie avant
méme notre existence ? Car avant notre venue au monde, il nous a préparé I'héritage éternel du
royaume, comme il le dit lui-méme : «avant la fondation du monde» (Jn 17,24). Avant nous, il a
créé des anges serviteurs envoyés pour nous, comme le dit Paul, pour ceux qui hériteront du salut.
Avant nous, pour nous, il a étendu les cieux sur tout le monde sensible, dressant, pour ainsi dire,
une sorte de tente commune, accessible a tous. Les cieux, toujours en mouvement d'eux-mémes
et de diverses maniéres, comme pour maintenir, dans I'équilibre de leur propre mouvement, leur
place véritable; et, toujours en mouvement intérieur, ils portent avec eux une multitude d'étoiles,
afin que, grace a elles aussi, nous puissions reconnaitre la nature éphémere de cette vie présente
et en tirer profit, tant de ce qui est en dessous d'eux que parfois de ce qui est au-dessus de nos
tétes. Pour nous, devant nous, Il créa le grand astre au commencement du jour et le plus petit au
commencement de la nuit, et les établit, ainsi que les autres étoiles, dans la volite céleste, se
mouvant dans la méme direction ou dans la direction opposée, et de diverses maniéres, tantét de
concert, tantot en déviation, afin gqu'ils nous servent de signes et nous permettent de déterminer
les saisons et le cycle des années; chose dont ni la nature angélique, existant au-dela des
perceptions sensorielles, ni I'étre des animaux muets, ne requierent. Ainsi, ils furent créés pour
nous, dotés de sentiments et d'autres besoins, d'une sensibilité a la beauté du monde visible, et de
I'esprit qui, par les sens, percoit ces signes. Pour nous, avant nous, Il fonda la terre, étendit la mer,
répandit un air bienfaisant sur elle, puis, avec sagesse, suspendit I'élément feu au-dessus, afin de
modérer l'excés de froid qui I'accompagnait dans les profondeurs, et de préserver l'excés de
chaleur de ce feu dans sa région. Si, toutefois, les animaux muets ont eux aussi besoin des mémes
choses que les humains pour exister, ils furent créés avant nous, afin d'étre les esclaves des
humains, comme le chante le prophéte David.

1 4PG.151:32-48. Homilia lll. In parabolam Domini de salute Filii prodigi.
1


https://azbyka.ru/otechnik/Grigorij_Palama/homilia/3#note4_return

Saint Grégoire Palamas

Ainsi, avant de nous créer, notre Créateur a composé ce monde entier pour notre corps; il
I'a créé a partir de rien. Pour nous guider moralement et sur le chemin de la vertu, qu'a fait le
Maitre, qui aime la vertu ? Ce monde sensible tout entier est comme un miroir de ce qui est au-
dela, de sorte que par la contemplation spirituelle de ce monde, tel un merveilleux escalier, nous
pouvons accéder a ce monde supérieur. Il a implanté en chacun de nous une loi innée, une norme
immuable, un juge infaillible et un guide infaillible : notre propre conscience. Ainsi, si nos ames
sont troublées par la pensée, nous n'avons besoin d'aucun autre guide pour comprendre le bien.
Si, toutefois, nous tournons notre esprit vers la perception extérieure, alors, comme le dit I'Apotre,
«les perfections invisibles de Dieu, depuis la création du monde, se voient clairement, étant
percues par ses ouvrages» (Rom 1,20).

Ainsi, ayant révélé la connaissance de la vertu a travers la nature et la création, il a désigné
des anges gardiens. Il a suscité des Péres et des Prophéetes pour nous guider; Il a révélé des
signes et des prodiges qui menent a la foi; Il nous a donné une Loi écrite, confirmant la loi inscrite
dans notre nature rationnelle et la connaissance acquise par la contemplation de la création. Enfin,
apres que nous ayons tout négligé — quelle négligence de notre part ! Et, inversement, quelle
générosité et quelle sollicitude de la part de Celui qui nous aime ! — Il s'est donné lui-méme pour
nous, déployant les richesses de sa Divinité dans notre pauvreté, assumant notre nature et
devenant Homme comme nous. Il a daigné devenir notre Maitre; et Il nous a enseigné lui-méme la
grandeur de son amour pour I'humanité, le démontrant par ses actes et ses paroles, et nous
exhortant en méme temps a imiter sa compassion pour les hommes et a dissiper l'indifférence des
ames de ceux qui I'écoutent. Puisque le don d'amour est inhérent aux dirigeants des Etats, ainsi
qu'aux bergers de leurs brebis, et méme aux propriétaires de leurs biens, mais qu'il n'est pas aussi
fort que celui des personnes liées par le sang, et parmi elles particulierement celui des peres pour
leurs enfants, alors il cite leur amour comme un exemple de son amour pour I'humanité, se
qualifiant Lui-méme d'Homme et de Pere de nous tous : puisqu'll est devenu Homme pour nous et
nous a régénérés par le baptéme divin et la grace de son Esprit divin.

Ainsi, «un homme», dit-il, «avait deux fils». La différence de caractére divisait donc une
seule nature en deux, tout comme la différence entre la vertu et le péché divisait une multitude en
deux groupes. Il nous arrive aussi de dire qu'une personne est double lorsqu'elle a un caractére
hypocrite, et, de méme, de dire que plusieurs ne font qu'un lorsqu'ils sont solidaires. «Alors le plus
jeune vint dire a son péere» — en effet, «le plus jeune» (c'est-a-dire frivole, immature), car sa
demande était juvénile (frivole) et pleine d'insouciance. De méme, le péché, congu par quelqu'un,
engendrant 'apostasie (de Dieu), est d'origine plus récente et résulte plus tard de notre mauvaise
volonté. Mais la vertu est originelle, existant en Dieu depuis I'éternité, implantée dans nos ames
des le commencement par Dieu, par grace. Et le fils cadet vint dire a son pére : «Donne-moi une
part digne de I'héritage» (Luc 15,12). Voila sa folie : il ne s'est pas agenouillé, il n'a pas demandé,
mais il s'est contenté d'«ordonner», et non seulement cela, mais comme si le devoir I'exigeait de
Celui qui donne a tous gratuitement : «Donne-moi ma part d'héritage, ma part Iégitime et juste.»
Quelle est donc cette loi, et comment peut-il étre juste que les peres soient débiteurs envers leurs
enfants ?! Au contraire, la nature elle-méme a montré que les enfants sont débiteurs envers leurs
peres, puisqu'ils ont recu la vie d'eux. Mais méme ce comportement révele l'immaturité de sa
pensée.

Qu'a fait Celui qui fait pleuvoir sur les justes et les injustes, et qui ordonne au soleil de
briller sur les méchants et les bons ? Il a partagé, dit-on, les biens de la vie entre eux. Voyez-vous
que cet Homme et Pere ne manque de rien ? Car un autre n'aurait pas partagé entre deux, et non
seulement entre deux parts, mais aurait gardé le tiers des biens de la vie pour lui-méme. Mais Lui,
en tant que Dieu, comme le dit le prophéete David, Lui qui n'a pas besoin de nos bénédictions (Ps
16,2), aurait partagé la propriété, c'est-a-dire le monde entier, entre ces deux fils seulement : car,
de méme qu'une méme nature est divisée par des dispositions différentes, un méme monde est
divisé par des usages différents. Ainsi, I'un dit a Dieu : «Tout le jour, je leéve les mains vers toi»
(Ps. 88:10); et : «Sept fois par jour, je te loue» (Ps 119,164); et : «Au milieu de la nuit, je me leve
pour te rendre grace» (Ps 119,62); et : «J'ai crié a toi dans ma détresse» (Ps 119,1); et : «J'ai
espéré en ta parole» (Ps 119,42). Et — «Le matin, j'ai exterminé tous les pécheurs de la terre» (Ps
100,8), — tranchant tous les désirs de la chair, mus par le plaisir. Et l'autre se conduit ainsi : il
passe ses journées a chercher a boire, ivre, et ses nuits a commettre des actes indignes et impies,
s'empressant de tendre des pieges cachés ou de ourdir des complots malfaisants, tant pour voler

2



Saint Grégoire Palamas

de l'argent que pour ourdir des desseins pervers. Ainsi, ces deux types de personnes (mentionnés
ci-dessus) ne partageaient-ils pas une nuit et un soleil, et avant cela leur propre nature, utilisant la
méme chose de manieres totalement différentes ? Mais Dieu a réparti équitablement toute la
création entre tous, |'offrant a la disposition de chacun selon sa volonté.

«Peu de temps apres, le plus petit fils, ayant rassemblé tous ses enfants, partit pour un
pays lointain» (Luc 15,13), dit le Christ. Pourquoi n’est-il pas parti immédiatement, mais «apres
quelques jours», c'est-a-dire aprés plusieurs jours ? Car le diable, ce trompeur rusé, ne propose
pas d'emblée a I'homme sa propre voie du péché, mais il le persuade peu a peu, lui murmurant a
l'oreille : «Toi qui vis selon ta propre volonté, n'allant ni au temple de Dieu ni a I'Eglise, tu verras
par toi-méme ce qu'il faut faire et ne t'égarera pas du bien.» En éloignant quelqu'un des offices
religieux et de I'écoute des maitres spirituels, il le prive de la protection divine et le livre au mal.
Dieu est présent partout, mais seul le mal est étranger au bien; en nous y trouvant par le péché,
nous nous éloignons de Dieu. «Le méchant ne subsistera pas devant tes yeux» (Ps 5,6), dit David
a Dieu.

Ainsi, le fils cadet quitta son pére pour un pays lointain, ou, dit-on, il dilapida ses biens en
menant une vie dissolue. Comment dilapida-t-il ses biens ? Avant tout, nos biens, notre richesse,
résident dans notre esprit inné. Tant que nous suivons le chemin du salut, nous le maintenons
centré sur nous-mémes et sur I'Esprit premier et supréme — Dieu. Mais dés que nous cédons aux
passions, il se dissipe aussitot, errant parmi les choses charnelles et terrestres, parmi les plaisirs
multiples et les pensées passionnées qui les accompagnent. Sa richesse, c'est le bon sens, qui
demeure en lui et discerne le bien du mal tant qu'il se conforme aux commandements et a l'unité
avec Dieu, obéissant au Pere Trés-Haut. S'il lache prise, il se perd dans la débauche et
l'insouciance, se perdant petit a petit dans ces deux maux. Ceci, réfléchissez-y, s'applique a toutes
les vertus et a toutes les forces que nous possédons, qui constituent véritablement notre richesse,
mais qui, si elles succombent a l'influence de multiples maux, sont gaspillées. Car I'esprit, par sa
nature méme, oriente son désir vers le seul et vrai Dieu, le seul bien, le seul désirable, le seul
dispensateur d'une joie pure, sans aucune tristesse. Lorsque I'esprit faiblit, cependant, la puissance
spirituelle du véritable amour se détourne de cet objet de désir véritablement digne et se dissipe
dans toutes sortes de recherches du plaisir : tant6t dans le désir de mets superflus, tant6t dans
celui de corps indécents, tant6t dans celui de choses malsaines, tantét dans celui d'une gloire
vaine et ignoble. Et ainsi, 'nomme malheureux se trompait lui-méme et, prisonnier de pensées
aussi futiles, il respire et contemple le soleil et I'air lui-méme, biens communs a tous, sans y
trouver de plaisir.

Notre esprit, encore attaché a Dieu, ne suscite en nous que la colere contre le diable et
utilise la force de I'ame pour lutter contre les passions mauvaises, contre les princes des ténebres,
contre les esprits du mal. S'il ne se soumet pas aux commandements divins du Maitre qui I'a armé,
alors il fait la guerre a ses voisins, se déchaine contre ses semblables, s'emporte contre ceux qui
n'approuvent pas ses aspirations insensées et, hélas, 'hnomme devient un meurtrier, ressemblant
non seulement a des bétes sans ame, mais aussi a des reptiles et des animaux venimeux —
devenant un scorpion, un serpent, le rejeton d'une vipere, lui qui était destiné a étre parmi les
enfants de Dieu. Voyez-vous comment il a dilapidé et détruit ses biens ? «Quand il eut tout
dépensé», est-il dit, «le plus jeune fils commenca a manquer de tout» (Luc 15,14). Il commenca a
mourir de faim, mais n'avait pas encore le désir de se convertir, car il était dissolu. C'est pourquoi :
«Il alla se joindre a I'un des habitants de ce pays, et celui-ci I'envoya dans ses villages garder les
porcs» (Luc 15,15).

Qui donc — les citoyens et les chefs de ce pays loin de Dieu ? — Bien s(r, les démons, sous
I'emprise desquels lui — le fils du Pére céleste — devint tenancier de taniére, chef des collecteurs
d'impots, chef de brigands et meneur de rebelles. Car toute passion, en raison de son extréme
impureté, est comparée a celle du porc. Les porcs sont ceux qui se vautrent dans la fange des
passions, et le fils cadet devint leur chef, les surpassant en recherche de satisfaction personnelle,
puisqu’il ne pouvait se contenter des rhizomes qu’ils mangeaient, c’'est-a-dire qu'il ne pouvait se
contenter de sa propre passion. Comment se fait-il que la nature de la chair ne suffise pas a
satisfaire les passions des débauchés ? L'or et I'argent, en alimentant la cupidité des avares, ont
aussi accru leur manque, et plus ils se multiplient, plus ils attisent leur désir. Presque le monde
entier, voire la terre entiére, ne suffirait pas a un seul individu égoiste et avide de pouvoir. Puisqu'il
existe une multitude de personnes de ce type, et que le monde est un, comment est-il possible

3



Saint Grégoire Palamas

qu’une seule d’entre elles soit rassasiée ? C'est pourquoi méme celui qui a apostasié ne pouvait
étre satisfait : car, dit-on, «personne ne lui a donné de quoi étre rassasié» (Luc 15,16). Et qui
I'aurait fait ? Dieu était loin, et c’est seulement dans sa contemplation que le contemplateur trouve
la joie et la plénitude, selon le verset : «Je serai rassasié quand ta gloire sera révélée» (Ps 17,15).
Le diable, cependant, ne souhaite pas que I'nomme soit rassasié de ses vils désirs, car chez les
ames enclines au changement, la satiété engendre généralement une modification de leur attitude
envers ces désirs. Aussi, a vrai dire, personne ne lui permit d'étre rassasié.

C'est seulement alors, ayant repris ses esprits et réalisé la gravité de sa situation, que ce
fils, séparé de son Pere, pleura sur lui-méme, disant : «Combien de fois les mercenaires de mon
Pére manquent-ils de pain, tandis que moi, je meurs de faim !» (Luc 15,17). Qui sont ces
mercenaires ? Ce sont ceux qui, pour leurs larmes de repentir et d’humilité, recoivent une sorte de
récompense : le salut. Les fils sont ceux qui, par amour pour Lui, obéissent a Ses
commandements; comme le Seigneur le dit : «Celui qui m‘aime gardera ma parole !» (Jn 14,23).
Ainsi, ce fils cadet, privé de sa dignité filiale, s'étant volontairement éloigné de la patrie sacrée et
ayant souffert de la famine, se condamna lui-méme, s’humilia et, dans son repentir, dit : «Je me
léverai, j'irai me prosterner devant le Pere et je dirai : Pere, j'ai péché contre le ciel et contre toi.»
(Luc 15,18). Nous avons eu raison d'affirmer d'emblée que ce Pére (dans la parabole du Fils
prodigue) est Dieu; car comment ce fils, qui s'était éloigné de son pére, aurait-il pu pécher «contre
le ciel» s'il n'était pas le Pere céleste ? Ainsi, il dit : «J'ai péché contre le ciel» — c'est-a-dire contre
les saints au ciel, et dont la demeure est au ciel — «et contre toi», qui demeures avec tes saints
au ciel. «Et maintenant, je ne suis plus digne d'étre appelé ton fils : traite-moi comme I'un de tes
serviteurs» (Luc 15,19). Magnifiquement, ajoutant avec humilité : «Accueille-moi», car nul ne
s'engage de son propre chef sur le chemin de la vertu, méme si cela peut se faire par libre choix.
«Il se leva», est-il dit, «et alla vers son Pére. Mais celui-ci était encore loin...» (Luc 15,20).
Comment comprendre qu'il soit «parti» tout en étant «loin» ? Pourquoi son Péere, ému de
compassion, est-il allé a sa rencontre ? Parce que celui qui se repent sincerement, animé d'une
bonne volonté et se détournant du péché, s'approche de Dieu. Mais, prisonnier de ses mauvaises
habitudes et de ses conceptions erronées, il demeure loin de Dieu; et pour étre sauvé, une plus
grande miséricorde et un secours divin sont nécessaires.

Alors, le Pére des miséricordes descendit et vint a sa rencontre, I'embrassa et ordonna aux
serviteurs, c'est-a-dire aux prétres, de le revétir de son premier vétement rituel, a savoir la dignité
filiale dont il avait été investi par le saint baptéme. Il leur ordonna aussi de lui passer un anneau
au doigt, symbolisant l'activité de I'ame, représentée par I'image d'une main, afin d'y apposer le
sceau de la vertu contemplative, gage d'un héritage futur. Il ordonna également qu'on lui mette
des sandales, symboles de protection divine et de fermeté, Iui donnant la force de marcher sur les
serpents, les scorpions et toute puissance ennemie. Enfin, il ordonna qu'on améne le veau gras,
qu'on l'immole et qu'on l'offre en nourriture. Ce veau est le Seigneur lui-méme, qui émerge des
profondeurs cachées de la Divinité et du trone qui regne au-dessus de toute chose, et qui, en tant
qu'homme, apparait sur terre, immolé comme un veau pour nous, pécheurs, et offert en nourriture
comme le pain rassasié. De plus, Dieu organise une joie et un festin communs avec ses saints,
dans son amour infini pour I'humanité, acceptant ce qui nous est naturel et disant : «Venez,
mangeons et réjouissons-nous» (Luc 15,23). Cependant, le fils ainé est en colére. II me semble
que le Christ représente ici les Juifs, irrités par I'appel des paiens, et les scribes et les pharisiens,
offensés que le Seigneur accueille les pécheurs et mange avec eux. Si I'on veut comprendre cela
aussi en ce sens qu'il est dit a propos des justes, comment s'étonner que méme les justes ignorent
les richesses de la miséricorde de Dieu, qui surpasse toute intelligence ? C'est pourquoi le Pére,
dans sa bonté, le réconforte et lui fait prendre conscience de la justice, en lui disant : «Tu es
toujours avec moi» (Luc 15,31), partageant une joie inaltérable : «II est juste que tu te réjouisses
et que tu sois dans l'allégresse, car ton frére que voici était mort, et il est revenu a la vie; il était
perdu, et il est retrouvé» (Luc 15,32). Il était mort a cause du péché; il est ressuscité par la
repentance; il était perdu, car il n'était pas en Dieu; mais, retrouvé, il remplit le ciel de joie, selon
ce qui est écrit : «Il y aura de la joie dans le ciel pour un seul pécheur qui se repent» (Luc 15,7).
Qu'est-ce qui afflige particulierement le fils ainé ? «Car, dit-il, tu ne m‘as jamais donné un
chevreau, afin que je puisse me réjouir avec mes amis. Et quand ton fils, qui avait pillé tes biens
avec les prostituées, est venu, tu lui as immolé le taureau qu'il avait nourri» (Luc 15, 29-30). La
miséricorde de Dieu envers nous est si grande que, comme le dit Pierre, le plus illustre des

4



Saint Grégoire Palamas

Apoétres, les anges eux-mémes désiraient pénétrer la grace qui nous est destinée et qui nous est
donnée par son incarnation. Mais les justes désiraient aussi que, pour ces bienfaits, le Christ
vienne avant le temps fixé pour I'Incarnation, tout comme Abraham désirait voir son jour. Mais il ne
vint pas alors; et lorsqu’il vint, il ne vint pas appeler les justes, mais les pécheurs a la repentance,
et c'est surtout pour eux que celui qui a porté le péché du monde est crucifié; car la grace
abondait la ou le péché avait prospéré. Et le fait est que, malgré... Quant aux exigences des justes,
il ne leur a pas donné un seul des enfants, c'est-a-dire des pécheurs, cela nous apparait évident,
tant au vu de nombreux autres exemples que, surtout, a travers la vision du saint et bienheureux
Carpus. 2

Car, en maudissant des gens malfaisants et en déclarant qu'il est injuste que des impies et
des corrupteurs du droit chemin restent en vie, non seulement il ne fut pas entendu, mais il
ressentit aussi le déplaisir de Dieu et entendit des paroles tremblantes, révélant l'ineffable et
stupéfiante patience divine. Il fut exhorté a ne pas maudire ceux qui vivent dans le péché, car Dieu
leur laisse encore le temps de se repentir. Ainsi, le Dieu des repentants et le Pere des miséricordes,
afin de montrer cela et de symboliser les dons immenses et précieux qu'il accorde a ceux qui se
tournent vers lui par la repentance, a ainsi raconté cette parabole.

C'est pourquoi, freres et sceurs, par la repentance, prenons-nous en main et séparons-nous
du Malin et de son troupeau; séparons-nous des porcs et de ceux qui les nourrissent, c'est-a-dire
des passions viles et de ceux qui sy attachent; éloignons-nous des mauvais paturages, c'est-a-dire
des mauvaises habitudes; fuyons le pays des passions, qui est incrédulité, insatiabilité et exces, ou
regne une soif insatiable de bien et une souffrance pire que la faim; courons vers le Pére de
I'immortalité, le Donateur de la vie, en suivant, par les vertus, le chemin de la vie; car la nous le
trouverons venant a notre rencontre et nous accordant le pardon de nos péchés, signe
dimmortalité, gage d’'un héritage futur. Ainsi, comme nous |apprenons du Sauveur, le fils
prodigue, tout au long de son séjour au pays des passions, malgré ses réflexions et ses paroles de
repentir, n’en tira aucun profit jusqu’a ce que, renoncant a tous ses péchés, il se réfugie aupres du
Pére. Et ayant alors recu au-dela de toute espérance, il demeura humblement jusqu’a la fin de sa
vie, vivant chastement et justement, et conservant intacte la grace renouvelée en lui. Puissions-
nous, nous aussi, atteindre cet état et le conserver intact, afin que dans le siécle a venir, nous
nous réjouissions avec le fils prodigue sauvé dans la Jérusalem céleste, mere de tous les vivants,
I'Eglise des premiers-nés, en Christ notre Seigneur lui-méme, a qui soit la gloire éternellement.
Amen.

2 «Alors Jésus dit a Carpus, en lui tendant la main : «Viens, frappe-moi ! Je suis prét a étre crucifié plusieurs
fois encore pour le salut des hommes, et cela me plait davantage que le péché des hommes. Mais regarde :
veux-tu étre dans |'abime avec le serpent (qui, comme toi, hait et...» «Pourquoi ne désire-t-il pas détruire
les pécheurs au lieu d’étre au ciel, aupres de Dieu (le philanthrope) et des anges bienveillants ?»

5



