Saint Grégoire Palamas

SUR L'€EVADGILE DU S€CONDO AVEDEMENT OU ChRIST
€T SUR LA MISERICORDE €T LA BIiEDFAISADCE

Le dimanche précédent, par la parabole du fils prodigue sauvé, I'Eglise a commémoré
I'amour incomparable de Dieu pour I'humanité. Ce dimanche, elle enseigne sur le terrible
Jugement de Dieu, en conservant une belle structure et en suivant les paroles prophétiques, car il
est dit : «Je te chanterai, Seigneur, miséricorde et justice» (Ps 100,1), et «Par une seule parole,
Dieu a parlé; voici ces deux choses, je les ai entendues : car la puissance de Dieu et ta
miséricorde, Seigneur, t'appartiennent; car tu rends a chacun selon ses ceuvres» (Ps 62,12). Ainsi,
la miséricorde et la patience de Dieu précedent son Jugement. Car Dieu, qui possede et incarne en
lui toute vertu, qui est a la fois juste et miséricordieux — la miséricorde étant incompatible avec la
justice impartiale du jugement, comme il est écrit : «Tu n'épargneras pas le pauvre lors du
jugement» (Ex 23,4) — a justement réparti le temps entre les deux, établissant le temps présent
comme |'ere de la miséricorde et I'avenir comme I'ére du chatiment. C'est pourquoi tout ce qui est
fait dans la Sainte Eglise est établi par la grace du Saint-Esprit de maniére a nous enseigner,
durant cette vie, a ceuvrer avec diligence pour obtenir la miséricorde éternelle et nous rendre
dignes de I'amour divin pour I'humanité.

Nous avons récemment parlé de la miséricorde incomparable de Dieu envers nous;
Aujourd'hui, cependant, on nous présente un discours sur le Second Avenement du Christ et le
Jugement terrifiant qui y est associé, ainsi que sur ces choses incompréhensibles qui doivent en
découler — des choses que ni I'ceil n'a vues ni l'oreille entendues, et qui ne sont jamais entrées
dans le cceur de I'hnomme non illuminé par I'Esprit divin, mais qui dépassent non seulement les
sensations humaines, mais aussi I'esprit et la raison. Car bien que Celui qui sait tout et qui est
destiné a juger toute la terre nous instruise sur ces choses, Il s'abaisse néanmoins a notre capacité
de compréhension, en présentant les concepts correspondants. Ainsi, «I'éclair», «les nuages», «le
son de la trompette», «le trone», et autres sont introduits, bien que, selon Sa proclamation, nous
devions attendre de nouveaux cieux lorsque les cieux actuels auront changé. Si seulement ce qui
est dit, et dit d'une telle maniere — on le comprend — remplit I'ame des auditeurs intelligents de
crainte et de tremblement, alors qu'adviendra-t-il lorsque cette chose méme se réalisera ?! Que
devons-nous donc faire dans la sainteté et la piété, en attendant le jour du retour de Dieu, car,
comme le dit le saint Pierre : «Les cieux disparaitront avec fracas, les éléments seront dévorés et
embrasés, et la terre, avec toutes les ceuvres qu’elle renferme, sera consumée» (II Pi 3,10,12) ?
Auparavant, pendant un court laps de temps, I'opprobre et la venue terrible de I'Antéchrist seront
permis pour combattre la foi. Si cela ne cessait pas, nul ne serait sauvé, comme le Seigneur le
proclame dans les Evangiles. C'est pourquoi il exhorte ses proches en disant : «Veillez donc et
priez en tout temps, afin d'étre jugés dignes d’échapper a tout ce qui doit arriver, et de paraitre
devant le Fils de I'hnomme.

Tout cela provoque donc une grande frayeur. Mais pour ceux qui passent leur vie dans
l'incrédulité, l'injustice et Il'insouciance, une menace encore plus terrible les attend que celle qui a
été annoncée. C'est pourquoi le Seigneur lui-méme dit : «Alors toutes les tribus de la terre seront
dans le deuil.» Les tribus de la terre sont ceux qui ne se sont pas soumis a Celui qui est venu du
ciel, qui n'ont pas connu le Pere céleste et qui ne I'ont pas invoqué. Par la nature de leurs actes, ils
ne peuvent en aucun cas étre rattachés a sa tribu. Et encore : «Car un piége se tendra ce jour-la a
tous ceux qui sont assis sur toute la surface de la terre», c'est-a-dire a ceux qui, par la
gourmandise, l'ivrognerie, le luxe et les soucis du monde, se sont enchainés a la terre et aux
choses terrestres et se sont entierement abandonnés a ce qui flatte les sens : la richesse, la gloire
et le plaisir. Par l'expression «surface de la terre», il a clairement indiqué en quoi consistait leur
joie; en disant qu'ils «sont assis», il a souligné leur obstination. l'inertie qui était devenue leur
nature. Par ces paroles, il inclut aussi parmi les méchants ceux qui, sans repentance, persistent
dans le péché jusqu'a la fin, comme Isaie l'avait dit auparavant : «Les méchants et les pécheurs
brlileront ensemble, et personne ne pourra éteindre le feu» (Is 1,31). «Car notre cité est dans les
cieux, d'ou nous attendons aussi le Sauveur», dit I'Ap6tre (Phil 3,20); et «Vous n'étes pas de ce
monde», dit le Seigneur a ses disciples, auxquels il dit aussi : «Mais vous qui commencez a exister,

1



Saint Grégoire Palamas

redressez-vous et levez la téte, car votre délivrance est proche» (Luc 21,28). Voyez-vous comment
ceux qui vivent en Christ sont remplis de joie et d'une confiance ineffable a cause de ce qui suivra
immédiatement ces événements; tandis que ceux qui vivent selon la chair sont remplis de honte et
de désespoir ? C'est pourquoi Paul s'exclame : «Dieu rendra a chacun selon ses ceuvres : a ceux
qui Recherchez patiemment les bonnes ceuvres, la gloire, I'honneur et I'immortalité, voire la vie
éternelle. Mais a ceux qui, avec zéle, s'opposent a la vérité et obéissent a l'injustice, suscitez
l'indignation et la colére. «La tribulation et I'angoisse atteindront toute ame d’homme qui fait le
mal» (Rom 2,6-9). De méme, au temps de Noé, lorsque le péché s'était accru et avait triomphé de
presque tous les hommes, un déluge envoyé par Dieu détruisit toute vie, et seul ce Juste fut
préservé avec toute sa famille pour la renaissance du monde. Apres cela, Dieu freina de nouveau
partiellement le mal qui grandissait sans cesse : en brllant les Sodomites par le feu, en
engloutissant le peuple de Pharaon dans la mer, et en anéantissant le peuple insolent des Juifs par
la famine, les émeutes, la maladie et de sévéres chatiments. Mais, tout en employant des remedes
et des guérisons douloureux, le Médecin de I'humanité n’a pas, en vérité, négligé ce qui soulage
facilement et apporte la joie : il a suscité les Peres, révélé les Prophétes, accompli des miracles,
donné la Loi et envoyé des Anges. Puisque méme cela s'est avéré impuissant face a l'assaut
irrésistible de notre mal, le grand Reméde lui-méme, celui qui met fin aux grands péchés : le Verbe
de Dieu lui-méme, inclinant les cieux, est venu sur terre, devenant en tout, excepté le péché, ce
que nous sommes. En lui-méme, il a aboli le péché; en nous fortifiant, il en a émoussé I'aiguillon;
et par la Croi, il a confondu ses chefs et ses complices, détruisant par sa mort celui qui détenait le
pouvoir de la mort.

Et de méme qu'au temps de Noé le Seigneur noya les pécheurs par les eaux, de méme Il
noya le péché par Sa justice et Sa grace, s'immortalisant ainsi, tel une Semence et un
Commencement de paix éternelle, révélant en Lui I'exemple et la démonstration de la Résurrection
en laquelle nous espérons véritablement. Ressuscité et monté au ciel, Il envoya des Apétres a
travers l'univers, suscita d'innombrables Martyrs, envoya une multitude d'Enseignants et révéla
I'Eglise des Saints. Ayant tout accompli et n'ayant rien laissé d'inachevé, Il vit que le mal, par notre
libre arbitre, grandissait a un tel point — ou plutdt, Il vit qu'il atteignait son paroxysme — que les
hommes, abandonnant le vrai Dieu et le vrai Christ, adoreraient I'Antéchrist et lui obéiraient. Alors,
Il descendra Lui-méme du ciel avec puissance et gloire, non plus empli de patience, mais destiné a
chatier ceux qui, par leurs mauvaises actions, ont accumulé la colére de Dieu, alors que cette vie
terrestre était un temps de Sa clémence. Et, tel un membre pourri, Il retranchera et jettera au feu
ceux qui sont incurables, ses proches, les rachetant de leurs relations et de leur vie commune avec
les méchants, et fera d'eux les héritiers du royaume des cieux.

Immédiatement aprés l'audace infame de I'Antéchrist, Celui qui soutient tout ébranlera
tout, selon ce qui a été annoncé par le prophéte : «Aussitot, j'ébranlerai non seulement la terre,
mais aussi les cieux» (cf. Aggée 2,21). Ainsi, Il ébranlera le monde, déchirera les limites les plus
élevées de toute chose, fera s'effondrer le firmament, embrasera la terre et détruira tout. Du haut
des cieux, tel une multitude d'éclairs, Il enverra une myriade d'étoiles sur la téte de ceux qui
idolatrent le Malin. Ceci aura pour but premier de ramener a la raison ceux qui ont cru en
I'Antichrist, les amenant a se libérer des illusions qui ont aveuglé leur esprit. Alors, Il apparaitra
dans une gloire ineffable, au son d'une trompette audible de tous, pour ranimer tous ceux qui se
sont endormis depuis des siécles, comme Il a jadis ranimé notre Ancétre par Son souffle, et pour
les présenter vivants devant Lui. Mais Il ne traduira pas les méchants en jugement, ni ne daignera
leur adresser la parole : car, selon I'Ecriture, les méchants ne s'éléveront pas pour le jugement,
mais pour la condamnation.

Il nous présentera tous au jugement, selon les paroles de I'Evangile lu aujourd'hui. Car il
est dit : <<Quand le Fils de I'hnomme viendra dans sa gloire, avec tous les saints anges»; ainsi, lors
de sa premiére venue, la gloire de sa Divinité était cachée sous la chair qu'll a assumée de nous
pour notre salut. A présent, il est caché dans le sein du Pére céleste, uni & la chair divine. Mais
alors, toute sa gloire sera révélée : d'est en ouest, il apparaitra, resplendissant et illuminant les
confins de I'univers des rayons de la Divinité, au son de la trompette universelle et vivifiante,
appelant tous les étres a lui. Auparavant, invisiblement, il contraint les anges, retenant leur zele
contre ceux qui combattent Dieu; et alors il viendra ouvertement et ne restera pas silencieux, mais
rejettera avec mépris les désobéissants et les condamnera au tourment.

2



Saint Grégoire Palamas

Ainsi, il est dit : «Lorsque le Fils de I'homme viendra dans sa gloire, avec tous les saints
anges, alors il s'assiéra sur le trone de sa gloire.» Daniel I'a également pressenti et prédit; car il
dit : «Voici, les trones étaient placés, et I'Ancien des jours sassit... et je vis le Fils de I'hnomme venir
sur les nuées du ciel; il s'avanca vers I'Ancien des jours, et toute gloire et toute puissance lui furent
données. Mille milliers le servaient, et dix mille fois plus se tenaient devant lui» (Dan 7,9-13).
L'Evangile est en accord avec cela : «Alors, il est dit, toutes les nations seront rassemblées devant
lui, et il les séparera les unes des autres, comme le berger sépare ses brebis des boucs.» Il appelle
«brebis» les justes, les doux et les bienveillants, ceux qui ont suivi le chemin de la vertu tracé par
lui, et ceux qui sont devenus semblables a Iui. Car il fut lui-méme appelé Agneau par le Prophéte
et Baptiste, qui dit : «Voici 'Agneau de Dieu, qui enléve le péché du monde» (Jn 1,29). Il appelle
les pécheurs des «boucs», tels qu'ils sont les insolents et les dissolus, et ceux qui sont précipités
du précipice du péché. Et les premiers, ceux qui font le bien, il les place a sa droite, et les seconds
a sa gauche. «Alors le Roi parlera», dit-il, sans préciser de quel Roi il s'agit ni sur quoi, car il n'y a
pas d’autre Roi que lui. Car bien qu'il y ait ici-bas de nombreux rois et seigneurs, un seul est
véritablement Seigneur, un seul Roi, Maitre de toute la nature. Ainsi, alors le Roi unique dira a ceux
qui sont a sa droite : «Venez, vous qui étes bénis de mon Pere; prenez possession du royaume qui
vous a été préparé des la fondation du monde.» En Vérité, tel était le dessein des le
commencement de la création du monde, et c'est précisément pour cela que le Pére avait cette
intention céleste et trés ancienne, selon laquelle, «par le grand conseil du Pere, I'Ange» créa
I'hnomme vivant non seulement a Son image, mais aussi a sa ressemblance, afin qu'un jour il puisse
contenir en lui la majesté du Royaume divin, la félicité de I'Héritage divin, la Bénédiction parfaite
du Pere céleste, par laquelle toutes choses visibles et invisibles ont été créées. Car Il n'a pas dit :
«depuis la fondation du monde sensible», mais simplement «le monde», a la fois céleste et
terrestre. Mais non seulement cela, mais aussi I'épuisement indicible et la maniére de vivre
divinement humaine, la Passion salvatrice, tous les Sacrements, institués avec providence et
sagesse, avaient pour but que les fideles, en cette vie, grace a eux, entendent du Sauveur : «Bien,
bon et fidele serviteur, tu as été fidele en peu de choses, je te confierai beaucoup; entre dans la
joie de ton Seigneur» (Mt 25,21). Entrez donc, dit-il, héritez du monde a venir, éternel et céleste,
vous qui, suivant Mon conseil, avez noblement usé du monde terrestre, corruptible et éphémere :
car — «J'avais faim, et vous m’avez donné a manger; j'avais soif, et vous m’avez donné a boire;
j'étais étranger, et vous m‘avez accueilli; j'étais nu, et vous m'‘avez vétu; j'étais malade, et vous
m‘avez visité; j'étais en prison, et vous étes venus me voir.»

La question se pose alors : pourquoi n'a-t-il mentionné que I'aumone, pour laquelle il a
accordé la bénédiction et I'héritage du Royaume ? Mais pour ceux qui écoutent avec intelligence, il
est clair qu'il ne I'a pas mentionnée seule; car il avait auparavant appelé ceux qui la pratiquaient
des «brebis», et par ce nom il témoignait de leur ressemblance avec lui et de toutes les vertus,
ainsi que du fait qu'ils étaient constamment préts a mourir pour le bien, tout comme lui-méme,
comme il est écrit : «On le méne comme une brebis a I'abattoir, comme un agneau muet devant
ceux qui le tondent» (Isaie 53,7). Et a de telles personnes, en outre, il témoigne avec force de la
bienfaisance : car pour celui qui doit hériter de ce Royaume éternel, elle doit étre inhérente,
comme une manifestation et un fruit de I'amour et, en quelque sorte, comme une vertu supréme,
que le Seigneur a également révélée par la parabole des dix vierges. Car toutes celles qui
participaient a ce mariage n'étaient pas destinées aux noces divines, mais précisément celles qui
étaient ornées de virginité. Or, cette virginité ne peut étre préservée jusqu'a la fin sans ascétisme,
abstinence et de nombreux et ardus efforts pour la vertu. De plus, les vierges tiennent entre leurs
mains des lampes — c'est-a-dire leur esprit et le savoir qui leur est confié, I'activité de leur ame —
symboliquement représentées par des «mains». Elles les élévent et les soutiennent, les consacrant
a Dieu pour le restant de leurs jours, les rendant semblables a des lampes. Il faut aussi
suffisamment d'huile pour les maintenir allumées. Cette huile, c'est I'amour, qui est le sommet de
la vertu. De méme que poser les fondations et ériger les murs sans poser le toit rendrait tout votre
travail vain, de méme acquérir toutes les vertus sans acquérir I'amour les rendrait toutes vaines et
inutiles. Mais méme le toit d'une maison ne peut étre posé sans les murs qui le soutiennent.

Ainsi, le Seigneur accorde I'héritage du royaume a ceux qui ont scellé d'autres vertus par
I'amour; soit par leur vie irréprochable, ils s'y sont réfugiés, soit par la repentance, ils y ont trouvé
refuge. Les premiers, je les appelle «fils», gardiens de la mystérieuse renaissance divine; les
seconds, je les appelle «mercenaires», car, a travers de multiples larmes de repentance et

3



Saint Grégoire Palamas

d'humilité, ils ont de nouveau regu la grace, comme une sorte de rétribution (de leurs efforts).
C'est pourquoi, apres avoir exposé dans les Evangiles ce qui concerne le jugement, Il a ensuite
présenté ce qui concerne I'amour, comme perfectionnant ou incitant aux vertus (de charité)
énumérées ci-dessus. Mais les justes répondront : «Seigneur, quand t'avons-nous vu affamé et
t'avons-nous donné a boire ? Ou assoiffé et t'avons-nous donné a boire ? Ou quand t'avons-nous
vu étranger et t'avons-nous accueilli ? Ou nu et vétu ? Ou quand t'avons-nous vu malade ou en
prison et sommes-nous venus te voir ?» Vois-tu ces justes debout a sa droite ? Ainsi, la
miséricorde leur est inhérente, fruit de leur justice et en lien avec elle. Voyez-vous aussi chez les
justes une autre vertu, outre la plénitude de I'amour, telle une muraille éternellement érigée
(protégeant toutes les vertus) : I'numilité ? Car ceux-la se disent indignes de louanges et de gloire,
prétendant n'avoir rien fait de bien. C'est pourquoi, me semble-t-il, le Seigneur les proclame
ouvertement, afin que de telles personnes soient révélées et, par leur humilité, exaltées et
recoivent justement sa grace, qu'il accorde abondamment aux humbles. Car le Seigneur résiste
aux orgueilleux, mais il fait grace aux humbles. Alors il leur dit : «En vérité, je vous le dis, chaque
fois que vous l'avez fait a I'un de ces plus petits de mes freres, c'est a moi que vous l'avez fait» :
«plus petit» — en référence a la pauvreté et a l'insignifiance de sa position, et «frere» — parce qu'il
a lui-méme vécu ainsi (dans la pauvreté) sur terre,

Ecoutez et réjouissez-vous, pauvres et nécessiteux ! Car c'est pour cela que vous étes
fréres et sceurs de Dieu; et méme si vous étiez pauvres et nécessiteux malgré vous, en
perséverant et en rendant grace (a Dieu), vous ferez de cette bénédiction un don de votre cceur.
Ecoutez, riches ! Et chérissez cette pauvreté bénie, afin de devenir héritiers et freres du Christ,
plus proches de lui que ceux qui souffrent involontairement; car Iui aussi a souffert volontairement
pour nous. Ecoutez et déplorez, vous qui négligez volontairement vos fréres et sceurs souffrants,
ou plutot, les freres et sceurs de Dieu, et qui, de votre abondance, ne leur fournissez ni nourriture,
ni abri, ni vétements, ni soins nécessaires, et n'utilisez pas votre richesse pour subvenir a leurs
besoins. Il vaut mieux dire non pas : «Ecoutez et déplorez», mais : «Ecoutons et déplorons.» Car
moi aussi, qui vous parle, ma conscience me reproche de ne pas étre totalement détaché des
choses terrestres : tandis que beaucoup ont froid et faim, je suis rassasié et vétu de tout. Mais
ceux qui possedent des trésors au-dela de leurs besoins quotidiens, et qui s'efforcent méme de les
accroitre, sont dignes de plus grandes larmes; et ceux a qui il a été commandé daimer leur
prochain comme eux-mémes, ne le considerent méme pas comme la poussiére de la terre ! N'est-
ce pas la que nous avons aimé l'argent et I'or plus que nos fréres ? Mais revenons a nous et
repentons-nous, et en secourant les fréres dans le besoin parmi nous, qu’ils partagent nos biens.
Et si nous ne choisissons pas de dépenser tous nos biens selon la volonté de Dieu, ne les gardons
pas pour autant impitoyablement pour nous. Mais faisons une chose en toute Vvérité, et, pour avoir
failli @ une autre, humilions-nous devant Dieu et recevons son pardon, car son amour pour
I'hnumanité compense nos manquements. Mais agissons ainsi uniquement pour qu'il n'arrive pas —
puisse-t-il n‘arriver jamais ! — d'entendre ces paroles terribles, comme il est écrit : «Alors il dira a
ceux qui seront a sa gauche : “Eloignez-vous de moi, maudits !"»> Oh ! combien cela implique :
renoncer a la vie, étre privé de plaisir, de lumiere !

Mais ce n'est pas tout, il est aussi dit : «Eloignez-vous de moi, maudits, dans le feu éternel
préparé pour le diable et ses anges.» Car ceux qui sont a sa droite auront la vie, et ils I'auront «en
abondance» : la vie en ce qu'ils sont avec Dieu, et «en abondance» en ce qu'ils demeurent fils et
héritiers de son royaume. Ainsi, au contraire, ceux qui se tiennent a sa gauche, s'étant éloignés de
Dieu et ayant perdu la vraie vie, subiront un mal plus grand, qui s'exprime par le fait qu'ils seront
comptés avec les démons et livrés au feu des tourments. Combien terrible doit étre ce feu qui
tourmente les ames des étres incarnés et des esprits désincarnés, tout en les préservant de
I'immortalité, et dont fondra notre feu terrestre, selon ce qui est écrit : «Les éléments, lorsqu'ils
s'enflamment ardemment, fondront» (II Pi 3,12) ! Quelle souffrance insupportable
supplémentaire : ne jamais espérer la libération, car ce feu est inextinguible ! Que signifie donc
cette attraction violente ? Car ce feu, semble-t-il, est comme un fleuve qui emporte toujours plus
loin de Dieu. C'est pourquoi le Christ n'a pas dit : «Partez», mais : «Eloignez-vous de moi», vous
les maudits, car méme a cause de votre pauvreté, vous étes extrémement maudits, et bien qu'ils
puissent le supporter, vous étes dignes de damnation. «Allez, leur dit-il, dans le feu qui n'a pas été
préparé pour vous, mais pour le diable et ses anges; car telle n'était pas Ma volonté originelle, Je
ne vous ai pas créés pour cela, Je nai pas créé ce feu pour vous; ce feu inextinguible a été allumé

4



Saint Grégoire Palamas

pour les démons, qui demeurent inchangés dans leur état de mal, parmi lesquels votre volonté
semblable et impénitente vous a comptés. Ainsi, vous avez bien voulu habiter avec les mauvais
anges : «Car j'avais faim, et vous ne m‘avez pas donné a manger; j'avais soif, et vous ne m’avez
pas donné a boire; j'étais étranger, et vous m‘avez accueilli; nu, et vous ne m'avez pas vétu; j'étais
malade et en prison, et vous ne m‘avez pas visité.» Car, freres, de méme que l'amour et les
ceuvres de I'amour sont I'accomplissement de toutes les vertus, de méme la haine et les ceuvres
de la haine, I'absence de miséricorde, le refus de partager avec autrui, sont la plénitude du péché;
et de méme que les vertus correspondent a... Les péchés sont inhérents a I'amour de I'humanité,
de méme les péchés sont inhérents a la haine, et c'est pourquoi, par elle seule, les hommes sont
condamnés.

Je voulais dire qu'il n'y a pas de plus grand exemple de misanthropie que de placer son
surplus d'argent au-dessus de son prochain, mais je vois qu'il y a un mal plus grand et un exemple
de misanthropie plus grand encore : car il y a ceux qui non seulement ne donnent pas I'aumone de
ce qu'ils possedent en abondance, mais volent aussi ce qui appartient a autrui. Qu'ils comprennent
donc, de la malédiction qui frappera les impitoyables, le malheur qu'ils s'attirent et la
condamnation inimaginable et terrible qu'ils méritent. Qu'ils se détournent du péché et, par des
actes de repentance, apaisent Dieu.

Ceux qui seront a leur gauche diront au Seigneur : «Seigneur, quand t'avons-nous vu
affamé, ou assoiffé, ou étranger, ou nu, ou malade, ou en prison, sans te secourir ?» Remarquez-
vous (dans ces paroles) le mal le plus extréme — l'orgueil, lié a I'absence de pitié, tout comme,
inversement, la compassion est liée a I'humilité ? Ainsi, les justes, loués pour leurs bonnes ceuvres,
ne se justifient pas, mais s'humilient davantage encore. Mais ceux-la, condamnés par leur propre
insensibilité sincere, ne s'inclinent pas, ne s'humilient pas, mais se contredisent et se justifient, et
c'est pourquoi ils entendront : «En vérité, je vous le dis, parce que vous ne l'avez pas fait a I'un de
ces plus petits, vous ne l'avez pas fait a moi non plus.» Et ainsi dit I'Evangile : «Ceux-ci iront au
chatiment éternel, mais les justes a la vie éternelle.»

Ainsi donc, freres et sceurs, faisons miséricorde a nous-mémes en faisant miséricorde a nos
fréres et sceurs; par la compassion, nous attirerons la compassion; faisons le bien, afin qu'il nous
soit profitable : une récompense correspondante nous sera donnée. Mais nos bonnes ceuvres,
notre philanthropie, notre amour, notre miséricorde et notre compassion ne sauraient égaler la
récompense, ni en valeur ni en mesure : car vous donnez de ce que vous possédez, dans la
mesure ou il est en votre pouvoir de faire le bien, et vous recevez au centuple des trésors
inépuisables et divins, de la vie éternelle. Vous serez bénis de cela, dans la mesure ou Dieu peut
accorder des bénédictions, et ce sont la des choses que I'ceil n‘a point vues, que l'oreille n'a point
entendues, et qui ne sont point montées au cceur de 'homme (I Cor 2,9). Faisons donc preuve de
diligence afin d’acquérir les richesses de la miséricorde; avec peu d'argent, acquérons un héritage
éternel; craignons comme il se doit la malédiction des impitoyables, de peur d'étre condamnés par
la; ne craignons pas qu’en faisant 'auméne, nous nous appauvrissions : car nous aussi entendrons
du Christ : «Venez, vous qui étes bénis de mon Pere, héritez du royaume.» Craignons Dieu et
agissons de maniére a ne pas paraitre, par insensibilité, étrangers a son amour : «Car celui qui
n‘aime pas son frére qu'il voit, dit I'Evangéliste, comment peut-il aimer Dieu qu’il ne voit pas ?» (I
Jn 4,20); et comment celui qui n‘aime pas Dieu pourrait-il étre avec lui ? Celui qui n'est pas avec
lui s’éloignera de lui, et celui qui s'éloigne de lui tombera certainement dans la géhenne. Mais
manifestons I'amour envers nos freres en Christ : faisons miséricorde a ceux qui sont dans le
besoin, ramenons a la droite ceux qui sont égarés, quel que soit leur égarement, quel que soit leur
besoin, intercédons pour ceux qui sont offensés, soutenons ceux qui sont faibles, qu'ils souffrent a
cause d’ennemis visibles, de maladies, d’esprits mauvais ou de passions infamantes, visitons les
prisonniers, supportons ceux qui nous persécutent, et faisons-nous plaisir les uns aux autres,
méme si quelqu’un a une rancune contre un autre, parce que Christ aussi nous a plu. Et, disons
simplement : par tous nos actes, toutes nos paroles, par tout ce que nous possédons, témoignons
de I'amour les uns envers les autres, afin de recevoir I'amour de Dieu, d’étre bénis par Lui et
d’hériter du Royaume céleste et éternel promis et préparé pour nous des la fondation du monde.
Puissions-nous tous étre jugés dignes d'y parvenir par la grace et I'amour de notre Seigneur Jésus
Christ pour 'humanité, a qui reviennent, au Pére et avec le saint Esprit, honneur et gloire pour les
siecles des siecles. Amen.



