
Saint Grégoire Palamas

Homélie centrée sur la guérison  
du paralytique à Capharnaüm  1

 De nombreuses sources nous apprennent à comparer les paroles de l'Évangile à un rayon 
de miel. Ainsi, la gorge de l'Époux spirituel des âmes, ornée d'une beauté qui surpasse celle des 
hommes, est, comme il est écrit dans le Cantique des Cantiques, «douceur et désir absolu» (Can 
5,16). À l'âme devenue son épouse par la sagesse et l'incorruptibilité de l'esprit, le même auteur 
du Cantique dit : «Tes lèvres, ô épouse, ruisselleront comme le miel; le bronze et le lait sont sous 
ta langue» (Can 4,11). Les Évangélistes se ressemblent également beaucoup, leurs paroles 
concluant un récit comparable à un rayon de miel, contenant miel et lait, et offrant un 
enseignement moral clair qui convient non seulement aux parfaits, mais aussi, pour ainsi dire, aux 
imparfaits, tel un lait spirituel. Il est dit «goutte», et non «coulant abondamment», de la bouche 
de l'Épouse spirituelle, faisant référence à la profondeur insondable de la sagesse et de la 
puissance de cet Époux céleste et aux nombreuses manifestations de cette sagesse et de cette 
puissance. Car «si l'on écrivait en détail tout ce que Jésus a fait, je ne pense pas que le monde 
entier puisse contenir les livres qu'il faudrait écrire» (Jn 21,25), comme le dit l'Évangéliste le plus 
théologien. Pour nous, cependant, cette goutte est tout autant un abîme et une profondeur 
insondable. Ainsi, bien que nous ayons expliqué le miracle du paralytique lorsque Marc prêchait 
l'Évangile à l'Église et que nous ayons nourri vos âmes de la grâce qu'il recèle, aujourd'hui encore, 
en examinant attentivement ce même miracle, tel que rapporté par l'évangéliste Matthieu, nous y 
découvrirons une multitude de délices spirituels. Il serait plus juste de dire que, parmi les richesses 
qu'il renferme, nous révélerons aujourd'hui une petite part; et cette petite quantité suffira à tous et 
abondera, comme les pains avec lesquels le Seigneur a nourri des milliers de personnes dans le 
désert, se multipliant à mesure qu'il les distribuait. Aussi, je vous ai d'abord offert du miel en rayon 
comme nourriture, en exposant l'histoire même (de ce miracle), ainsi qu'une explication plus 
précise et morale; maintenant, après avoir puisé dans ce miel, je l'offrirai, selon le temps qui me le 
permettra, avec hospitalité à ceux qui sont réunis aujourd'hui pour le festin spirituel. «À ce 
moment-là, Jésus monta dans une barque, poursuivit son chemin et arriva dans sa ville. Et voici, 
on lui amena un paralytique couché sur un lit.» Ainsi, nous avons précédemment démontré que ce 
paralytique n'est pas celui qui fut guéri à Jérusalem, dont parle l'apôtre Jean, et nous avons 
expliqué pourquoi cette ville (Capernaüm), parmi toutes les villes, est appelée «sa» ville. Vous 
ayant également invités, en tant que compagnons spirituels, à goûter au miel qui se trouve en 
vous, et ayant pris ce récit évangélique comme exemple de vertu, nous avons montré que «sa» 
ville, celle où Jésus est venu, est ce monde. Car, comme le dit l'évangéliste (Jn 1,11), «il est venu 
chez les siens». Nous avons aussi dit que l'âme de chacun est affaiblie, et que lorsqu'elle se tourne 
vers Dieu et reprend le contrôle de son esprit, elle est alors amenée au Seigneur par ces quatre 
éléments : le mépris de soi-même, la confession des péchés, la promesse de s'abstenir du mal et 
la prière à Dieu. 
 Ici, en entendant Matthieu dire que le Christ, après être monté dans une barque, a traversé 
le fleuve et est arrivé dans sa cité, nous tirons de ce récit une signification différente, quoique 
légèrement différente, bien que conforme au récit de Marc. À savoir, le Sauveur commun de tous, 
ayant revêtu notre nature, a traversé la mer de cette vie et est venu dans sa cité – vers ce trône 
céleste et sa demeure, au-delà de tout principe et de toute puissance, de tout nom et de toute 
dignité, reconnaissables en ce siècle ou dans le siècle à venir. Car c’est véritablement «son lieu», le 
seul qui lui soit accessible. Et révélant cela, le psalmiste et prophète a dit : «Les cieux sont les 
cieux du Seigneur» (Ps 113,24); démontrant ainsi que le ciel est le lieu de Dieu et véritablement sa 
demeure. Puisque, parvenu à sa juste place, le Seigneur ne s’est pas dépouillé de notre nature 
humaine, c’est pour cette raison que cet évangéliste, disant que Jésus, étant entré dans la barque, 
a traversé, n’a pas ajouté : «ayant quitté la barque», il a ainsi traversé vers sa ville, mais «étant 
entré dans la barque», il a traversé et est arrivé dans sa ville avec la barque, c’est-à-dire – dans 
notre corps, demeurant dans les sphères supra-célestes. 

 127PG.151:364–371

1



Saint Grégoire Palamas

 Ainsi, lorsqu'il parvint à la cité la plus haute et entra véritablement dans le Saint des Saints, 
et s'assit à la droite du Père dans la nature humaine qu'il avait assumée, «ayant obtenu la 
rédemption éternelle» – pour reprendre les mots de l'Apôtre – «pour nous», alors, parmi les païens 
qui avaient accepté la prédication de la vérité et qui, à la lumière de ce qu'ils avaient entendu, 
étaient troublés en conscience et humiliés, mais encore comme couchés sur un lit de sensualité, 
épuisés et affaiblis, toujours incapables d'accepter la guérison des maladies spirituelles, c'est-à-dire 
la rémission des péchés, et ayant donc un corps immobile quant à la réalisation du bien, les 
apôtres, c'est-à-dire ayant distingué parmi ceux qui n'acceptaient pas la prédication de la 
repentance et de la piété, amenèrent au Christ, et plus que les autres Apôtres (cela se fait), ceux 
qui écrivirent l'Évangile, et ils sont quatre. Et le Seigneur, voyant, dit-on, leur foi, c’est-à-dire, celui 
qui amène les apôtres, à cause de leur foi parfaite – car ils sont à la fois nos enseignants et nos 
médiateurs dans nos prières à Dieu – accorde l’adoption aux imparfaits, disant à chacun de ceux 
ainsi amenés : «Mon enfant, prends courage; tes péchés te sont pardonnés» (Mt 9,2). «Laisse 
derrière toi», dit-il, «la crainte de tes péchés, car ils te sont pardonnés; laisse derrière toi la terreur 
de ce qui te menaçait, car en recevant ce qui t’a été annoncé, tu es devenu mon fils, mon héritier. 
Cela s’accomplit concrètement par le baptême divin, dans lequel nous renaissons dans un esprit 
d’adoption, recevant le pardon de nos péchés passés et, selon la promesse, devenant héritiers de 
Dieu et cohéritiers du Christ. Mais les scribes et les pharisiens, les païens et les Juifs, ne croient 
pas, comme nous, à la puissance et à la grâce du baptême divin, et disent : «Qui peut pardonner 
les péchés ?» Mais nous, qui étions autrefois affaiblis dans notre âme et notre corps par les plaisirs 
et les passions, et restions immobiles pour faire le bien, entendons chacun : «Lève-toi, prends ton 
lit et rentre chez toi», comme le fit le paralytique (selon l’Évangile); car, fortifiés par la grâce divine 
et la puissance du baptême en nous, nous devenons forts et mobiles pour l’œuvre de la vertu; et 
le Les facultés de l'âme et du corps, ainsi que celles qui leur sont soumises en matière matérielle, 
auxquelles nous étions auparavant asservis et qui nous paralysaient, nous les dirigeons désormais 
de manière à plaire à Dieu et à nous-mêmes, et, selon nos forces, nous faisons des demeures 
éternelles et célestes notre véritable foyer. Ainsi, nous distinguons des autres par notre conduite 
agréable à Dieu, suscitant l'admiration de ceux qui nous voient, louant Dieu d'avoir donné une telle 
puissance et une telle autorité à ceux qui croient en lui, afin que, même vivant encore sur terre, ils 
aient déjà une demeure au ciel. Mais la grâce et la puissance du baptême, par la grâce du 
Donateur, demeurent en nous; même si nous péchons après le baptême, la santé et la pureté de 
nos âmes ne sont pas préservées. 
 C’est pourquoi, lorsque nous péchons, nous avons besoin de ressentir de la tristesse pour 
nos fautes, de la honte et un repentir sincère, afin que chacun de nous puisse entendre à nouveau 
dans son âme ce qui a été dit au paralytique : «Mon enfant, prends courage !» et, ayant obtenu 
miséricorde, échanger sa tristesse contre la joie. Car cette tristesse est le miel spirituel que nous 
tirons du rocher dur, selon l’expression : «Ils tiraient du miel du rocher» (Dt 32,13); «et le rocher 
était Christ», comme le dit Paul (I Cor 10,4). Mais ne soyez pas surpris si j’ai comparé la tristesse à 
du «miel», car c’est ce que Paul dit encore : «La tristesse selon Dieu produit une repentance qui, 
sans repentance, conduit au salut» (II Cor 7,10). Car, de même que pour celui qui a la langue 
blessée, le miel offert paraît amer, mais une fois la blessure guérie, il est perçu comme le plus 
doux, de même la crainte de Dieu, née dans les âmes attentives à la prédication de l'Évangile, 
provoque véritablement de la tristesse lorsque les blessures du péché couvrent encore l'âme; mais 
lorsque ces blessures cessent d'exister, guéries par la repentance, alors les âmes reçoivent la joie 
de l'Évangile, selon les paroles du Sauveur : «Et votre tristesse se changera en joie» (Jn 16,20). 
Quelle tristesse ? Celle qu'ont éprouvée les disciples du Seigneur à la perte de leur Seigneur et 
Maître; celle qu'a éprouvée Pierre lorsqu'il l'a renié; celle que toute personne pieuse éprouve en se 
repentant de ses péchés et de ses omissions commises par négligence de la vertu. Une tristesse 
dans laquelle, nous aussi, tombons, nous ne blâmerons personne d'autre que nous-mêmes; car il 
n'a été profitable à Adam, lorsqu'il a transgressé le commandement, de rejeter la faute sur Ève, ni 
à elle, de la rejeter sur le principe du serpent malin. Car nous, créés par Dieu comme souverains et 
ayant reçu un pouvoir souverain sur les passions, c'est-à-dire sur le principe directeur intérieur de 
l'âme, ne sommes en aucun cas la propriété de qui que ce soit ni soumis à aucune contrainte. 
 Voici donc ce qui constitue une tristesse salutaire envers Dieu : se blâmer soi-même, et 
personne d’autre, pour ses propres péchés, s’en affliger et, par la confession de ses fautes et une 
profonde contrition, apaiser Dieu. Ce repentir et cette contrition furent initiés par l’ancien Lamech, 

2



Saint Grégoire Palamas

qui confessa ouvertement son péché, se jugea lui-même et se condamna plus sévèrement que 
Caïn; car il dit : «Caïn sera vengé sept fois, mais Lamech soixante-dix-sept fois» (Genèse 4,24). 
Ainsi, s’étant reconnu coupable, il échappa, par sa douloureuse contrition, à la condamnation 
divine, comme le Prophète le déclara : «Reconnaissez d’abord vos iniquités, afin que vous soyez 
justifiés» (Is 43,26). L’Apôtre dit également : «Si nous avions su mieux, nous n’aurions pas été 
condamnés» (I Cor 11,31). Ainsi, il est rapporté que Lamech fut le premier à échapper au 
châtiment divin par la repentance et le regret de ses péchés. Après lui vinrent les Ninivites, des 
villes entières et d'innombrables foules. Non seulement ils péchèrent, mais, ayant reçu la sentence 
de condamnation de Dieu, ils osèrent l'annuler par la repentance et la contrition sincère qui 
l'accompagnait. Car ils entendirent Jonas et crurent en celui qui proclamait le jugement divin : 
«Encore trois jours, et Ninive sera transformée» (Jonas 3,4). Ayant entendu et cru, ils ne se 
jetèrent pas dans le gouffre du désespoir, ni ne se montrèrent insensibles, mais se disant entre 
eux : «Qui sait si Dieu ne se repentira pas, s'il ne se détournera pas de la colère de sa fureur, et si 
nous ne périrons pas ?» (Jonas 3,9). Chacun se détourna de sa mauvaise voie et de l'iniquité de 
ses mains, et tous, du plus petit au plus grand, prescrivirent le jeûne et revêtirent le sac. Le roi lui-
même, parmi eux, s'assit, vêtu d'un sac, sur la cendre, en signe de repentir. Ils n'allaitèrent pas 
leurs nourrissons, car les mères, semble-t-il, sous l'effet de leurs pleurs intenses, oublièrent de les 
allaiter, comme le dit le psalmiste : «J'ai oublié de manger mon pain à cause des voix de mes 
soupirs» (Ps 102,5-6). Le bétail ne pâturait pas, car il semble que les bouviers et les bergers l'aient 
laissé enfermé dans les enclos et les étables, eux-mêmes accablés de chagrin. Ainsi, fortifiés par 
une lutte salvatrice dans une douleur salvatrice pour l'amour de Dieu, ils changèrent le jugement 
de Dieu à leur égard et mirent fin à sa colère suprême, la transformant en grâce divine. 
 Puisque nous aussi passons presque toute notre vie dans le péché, nous devons, frères et 
sœurs, acquérir cette tristesse salvatrice et vivre dans la repentance. Car si nous n'y parvenons 
pas, alors, comme le Seigneur l'a dit, les Ninivites nous condamneront à la résurrection, car ils se 
sont repentis après le sermon de Jonas, tandis que nous ne nous sommes pas repentis après le 
sermon du Christ, qui est le Dieu de Jonas. Et Jonas n'a pas prêché la repentance, mais, comme 
nous l'avons dit, a proclamé une sentence de condamnation, de perte de vie, de catastrophe, de 
mort et d'anéantissement total. Le Christ, cependant, est venu pour que nous ayons la vie, et plus 
encore, l'adoption divine et le royaume des cieux. Jonas, tout en proclamant la ruine, n'a ni offert 
la repentance ni promis le royaume des cieux. Le Christ, en revanche, tout en prêchant la 
repentance et en promettant le royaume, a prédit une destruction générale et inévitable. Car, 
comme, dit-il, au temps de Noé, les hommes se livrèrent à leurs passions charnelles sans crainte ni 
retenue, et soudain le déluge survint et les détruisit tous, il en sera de même à la fin des temps; 
car la forme de ce monde disparaît. Or, voici, Jonas menaça les Ninivites de la destruction des 
choses visibles ici-bas seulement, mais non du terrible jugement, ni du tribunal incorruptible, ni du 
feu inextinguible, ni du ver qui ne dort jamais, ni des ténèbres extérieures, ni des grincements de 
dents douloureux, ni des pleurs inconsolables. Mais le Seigneur les menaça de destruction et 
révéla que l’un et l’autre sont préparés pour ceux qui, sans raison, sombrent dans la passion, ce 
qui se produira après la fin du monde. Mais ce temps ne viendra pas après trois jours, comme 
Jonas l’a proclamé (aux Ninivites), mais après une longue période, qui s’explique aussi par la 
patience du Seigneur. C'est pourquoi la patience de Dieu vous pousse à la repentance; mais prenez 
garde que, par votre obstination, votre insensibilité et votre cœur endurci et impénitent, vous 
n'amassiez sur vous-mêmes sa colère pour le jour de son juste jugement et de sa révélation. Car 
le Seigneur rendra à chacun selon ses œuvres. Et à ceux qui, avec constance, par des œuvres de 
repentance et un cœur contrit, recherchent le pardon de leurs péchés, il donnera le pardon, la joie, 
la vie éternelle et un royaume ineffable. Mais à ceux qui, insensiblement et sans repentir, 
s'adonnent au péché, il y aura tristesse, angoisse et un tourment insupportable et sans fin. Après 
la chute de Ninivites, David parut comme un messager de la douleur de Dieu, comme une image 
vivante, proclamant l'œuvre du salut et, pour l'amour de Dieu, une profonde contrition. Car il 
reconnut le péché qu'il avait commis et montra à Dieu l'immensité de sa tristesse et de sa 
repentance, ainsi que la grande miséricorde qu'il avait reçue de lui. Car il dit : «Je confesserai à 
l’Éternel ma faute, et tu pardonneras la méchanceté de mon cœur» (Ps 32,5); il appelle la 
méchanceté la racine du mal – la passion qui demeure dans l’âme – et l’iniquité, le péché qu’il 
avait commis. Ayant triomphé de tout, et pour lequel il était contrit et pleurait, il a non seulement 
trouvé le pardon, mais aussi la guérison intérieure. Voyons comment il a persévéré dans la douleur 

3



Saint Grégoire Palamas

: «Je suis blessé tout le jour, et ma réprimande est au matin» (Ps 73,14); et : «Car c’est dans les 
pleurs et les lamentations que je me suis abaissé» (Ps 34,12); et : «Je laverai mon lit chaque nuit, 
je mouillerai mon lit de mes larmes» (Ps 6,7). et – «Je suis devenu comme un corbeau nocturne 
sur un lieu de plongée. J’ai veillé, et je suis devenu comme un oiseau solitaire ici¹³²» (Ps 102,7-8), 
«J’ai mangé de la cendre comme du pain, et j’ai mêlé mes larmes à ma boisson» (Ps 102,10); et : 
«Mes genoux ont fléchi à cause du jeûne, et ma chair a été changée par l’huile» (Ps 109,24); et : 
«J’ai été humilié, et le Seigneur m’a sauvé» (Ps 115,5). Avec les mêmes paroles, il a crié vers le 
Seigneur : «Ô Seigneur, ne me réprimande pas dans ta colère, ne me châtie pas dans ta fureur. Aie 
pitié de moi, ô Seigneur» (Ps 6,1); et : «Car je reconnais mon iniquité, et mon péché est 
constamment devant moi» (Ps 50,5). Et : «Seigneur, exauce ma prière, et ne te soumets pas à ton 
serviteur en jugement» (Ps 142,1-2). Approchons-nous donc, frères et sœurs, prosternons-nous et 
pleurons, comme David lui-même le dit, se retournant : «devant le Seigneur qui nous a créés et 
nous a appelés à la conversion, à cette tristesse salvatrice, aux larmes et à la contrition. Car celui 
qui n’a pas cela n’a pas écouté celui qui appelle, et ne sera pas compté parmi les saints élus de 
Dieu, et ne recevra pas la béatitude annoncée dans l’Évangile ni la consolation divine promise. Car, 
dit-il, «heureux ceux qui pleurent, car ils seront consolés» (Mt 5,4). 
 Mais que dire de celui qui se prétend sans péché et ne devrait pas pleurer ? C’est difficile, 
rare, voire impossible : il est bon de savoir maîtriser ses passions. Pourtant, la Parole nous révèle 
une autre source, une autre raison à ces larmes salvatrices : la douleur des disciples, ayant perdu 
le Christ, le Seigneur et Maître, dont nous sommes désormais privés. Et non seulement de lui, mais 
aussi des délices du Paradis, car nous en avons été privés. Au lieu d’un lieu exempt de souffrances, 
nous avons reçu un lieu de labeur et de labeur; nous avons été privés de la conversation intime 
avec Dieu, de la compagnie de ses anges et de la vie éternelle. Qui, conscient de cette perte, ne 
pleurera pas ? Celui qui l’ignore n’est pas du nombre des fidèles. Nous, frères et sœurs, conscients 
de cette privation et fondés sur l’enseignement inspiré par Dieu, pleurons-nous et, en pleurant 
pour Dieu, purifions-nous des souillures dues au péché, afin d’obtenir miséricorde et de retourner 
au paradis, et de participer à la vie éternelle et à la consolation. Puissions-nous tous les recevoir 
par la grâce et l’amour de notre Seigneur Jésus Christ pour l’humanité, à qui appartiennent toute 
gloire, toute puissance, tout honneur et toute adoration, avec son Père éternel et le saint Esprit, 
bon et vivifiant, maintenant et toujours et dans les siècles des siècles. Amen. 

4


