Saint Grégoire Palamas

bomeELic CeENTREE SUR LA GUERISOD
OUu PARALYTIiQUE A CAPHDARDAUM!

De nombreuses sources nous apprennent a comparer les paroles de I'Evangile a un rayon
de miel. Ainsi, la gorge de I'Epoux spirituel des ames, ornée d'une beauté qui surpasse celle des
hommes, est, comme il est écrit dans le Cantique des Cantiques, «douceur et désir absolu» (Can
5,16). A I'ame devenue son epouse par la sagesse et l'incorruptibilité de I'esprit, le méme auteur
du Cantique dit : «Tes levres, 6 épouse, ruisselleront comme le miel; le bronze et le lait sont sous
ta langue» (Can 4,11). Les Evangellstes se ressemblent également beaucoup, leurs paroles
concluant un récit comparable a un rayon de miel, contenant miel et lait, et offrant un
enseignement moral clair qui convient non seulement aux parfaits, mais aussi, pour ainsi dire, aux
imparfaits, tel un lait spirituel. Il est dit <<goutte>> et non «coulant abondamment», de la bouche
de I'Epouse spirituelle, faisant référence a la profondeur insondable de la sagesse et de la
puissance de cet Epoux céleste et aux nombreuses manifestations de cette sagesse et de cette
puissance. Car «si l'on écrivait en détail tout ce que Jésus a fait, je ne pense pas que le monde
entier puisse contenir les livres qu'il faudrait écrire» (Jn 21,25), comme le dit I'Evangéliste le plus
théologien. Pour nous, cependant, cette goutte est tout autant un abime et une profondeur
insondable. Ainsi, bien que nous ayons expliqué le miracle du paralytique lorsque Marc préchait
I'Evangile & I'Eglise et que nous ayons nourri vos ames de la grace qu'il recele, aujourd'hui encore,
en examinant attentivement ce méme miracle, tel que rapporté par I'évangéliste Matthieu, nous y
découvrirons une multitude de délices spirituels. Il serait plus juste de dire que, parmi les richesses
qu'il renferme, nous révélerons aujourd'hui une petite part; et cette petite quantité suffira a tous et
abondera, comme les pains avec lesquels le Seigneur a nourri des milliers de personnes dans le
désert, se multipliant a mesure qu'il les distribuait. Aussi, je vous ai d'abord offert du miel en rayon
comme nourriture, en exposant I'histoire méme (de ce miracle), ainsi qu'une explication plus
précise et morale; maintenant, apres avoir puisé dans ce miel, je I'offrirai, selon le temps qui me le
permettra, avec hospitalité & ceux qui sont réunis aujourd'hui pour le festin spirituel. «A ce
moment-la, Jésus monta dans une barque, poursuivit son chemin et arriva dans sa ville. Et voici,
on lui amena un paralytique couché sur un lit.» Ainsi, nous avons précédemment démontré que ce
paralytique n'est pas celui qui fut guéri a Jérusalem, dont parle I'ap6tre Jean, et nous avons
expliqué pourquoi cette ville (Capernaiim), parmi toutes les villes, est appelée «sa» ville. Vous
ayant également invités, en tant que compagnons spirituels, a goliter au miel qui se trouve en
vous, et ayant pris ce récit évangélique comme exemple de vertu, nous avons montré que «sa»
ville, celle ou Jésus est venu, est ce monde. Car, comme le dit I'évangéliste (Jn 1,11), «il est venu
chez les siens». Nous avons aussi dit que I'ame de chacun est affaiblie, et que lorsqu'elle se tourne
vers Dieu et reprend le contréle de son esprit, elle est alors amenée au Seigneur par ces quatre
éléments : le mépris de soi-méme, la confession des péchés, la promesse de s'abstenir du mal et
la priere a Dieu.

Ici, en entendant Matthieu dire que le Christ, aprés étre monté dans une barque, a traversé
le fleuve et est arrivé dans sa cité, nous tirons de ce récit une signification différente, quoique
légérement différente, bien que conforme au récit de Marc. A savoir, le Sauveur commun de tous,
ayant revétu notre nature, a traversé la mer de cette vie et est venu dans sa cité — vers ce trone
céleste et sa demeure, au-dela de tout principe et de toute puissance, de tout nom et de toute
dignité, reconnaissables en ce siecle ou dans le siécle a venir. Car c'est véritablement «son lieu», le
seul qui lui soit accessible. Et révélant cela, le psalmiste et prophéte a dit : «Les cieux sont les
cieux du Seigneur» (Ps 113,24); démontrant ainsi que le ciel est le lieu de Dieu et véritablement sa
demeure. Puisque, parvenu a sa juste place, le Seigneur ne s’est pas dépouillé de notre nature
humaine, c’est pour cette raison que cet évangéliste, disant que Jésus, étant entré dans la barque,
a traversé, n‘a pas ajouté : «ayant quitté la barque», il a ainsi traversé vers sa ville, mais «étant
entré dans la barque», il a traversé et est arrivé dans sa ville avec la barque, c’est-a-dire — dans
notre corps, demeurant dans les sphéres supra-célestes.

1127PG.151:364-37



Saint Grégoire Palamas

Ainsi, lorsqu'il parvint a la cité la plus haute et entra véritablement dans le Saint des Saints,
et s'assit a la droite du Pere dans la nature humaine qu'il avait assumée, «ayant obtenu la
rédemption éternelle» — pour reprendre les mots de I'Ap6tre — «pour nous», alors, parmi les paiens
qui avaient accepté la prédication de la vérité et qui, a la lumiére de ce qu'ils avaient entendu,
étaient troublés en conscience et humiliés, mais encore comme couchés sur un lit de sensualité,
épuisés et affaiblis, toujours incapables d'accepter la guérison des maladies spirituelles, c'est-a-dire
la rémission des péchés, et ayant donc un corps immobile quant a la réalisation du bien, les
apétres, c'est-a-dire ayant distingué parmi ceux qui n'acceptaient pas la prédication de la
repentance et de la piété, amenerent au Christ, et plus que les autres Apétres (cela se fait), ceux
qui écrivirent I'Evangile, et ils sont quatre. Et le Seigneur, voyant, dit-on, leur foi, c’est-a-dire, celui
qui amene les apétres, a cause de leur foi parfaite — car ils sont a la fois nos enseignants et nos
médiateurs dans nos prieres a Dieu — accorde I'adoption aux imparfaits, disant a chacun de ceux
ainsi amenés : «Mon enfant, prends courage; tes péchés te sont pardonnés» (Mt 9,2). «Laisse
derriere toi», dit-il, «la crainte de tes péchés, car ils te sont pardonnés; laisse derriere toi la terreur
de ce qui te menacait, car en recevant ce qui t'a été annoncé, tu es devenu mon fils, mon héritier.
Cela s'accomplit concretement par le baptéme divin, dans lequel nous renaissons dans un esprit
d’adoption, recevant le pardon de nos péchés passés et, selon la promesse, devenant héritiers de
Dieu et cohéritiers du Christ. Mais les scribes et les pharisiens, les paiens et les Juifs, ne croient
pas, comme nous, a la puissance et a la grace du baptéme divin, et disent : «Qui peut pardonner
les péchés ?» Mais nous, qui étions autrefois affaiblis dans notre ame et notre corps par les plaisirs
et les passions, et restions immobiles pour faire le bien, entendons chacun : «Leve-toi, prends ton
lit et rentre chez toi», comme le fit le paralytique (selon I'Evangile); car, fortifiés par la grace divine
et la puissance du baptéme en nous, nous devenons forts et mobiles pour I'ceuvre de la vertu; et
le Les facultés de I'ame et du corps, ainsi que celles qui leur sont soumises en matiére matérielle,
auxquelles nous étions auparavant asservis et qui nous paralysaient, nous les dirigeons désormais
de maniére a plaire a Dieu et a nous-mémes, et, selon nos forces, nous faisons des demeures
éternelles et célestes notre véritable foyer. Ainsi, nous distinguons des autres par notre conduite
agréable a Dieu, suscitant I'admiration de ceux qui nous voient, louant Dieu d'avoir donné une telle
puissance et une telle autorité a ceux qui croient en lui, afin que, méme vivant encore sur terre, ils
aient déja une demeure au ciel. Mais la grace et la puissance du baptéme, par la grace du
Donateur, demeurent en nous; méme si nous péchons apres le baptéme, la santé et la pureté de
nos ames ne sont pas préservées.

C'est pourquoi, lorsque nous péchons, nous avons besoin de ressentir de la tristesse pour
nos fautes, de la honte et un repentir sincére, afin que chacun de nous puisse entendre a nouveau
dans son ame ce qui a été dit au paralytique : «Mon enfant, prends courage !» et, ayant obtenu
miséricorde, échanger sa tristesse contre la joie. Car cette tristesse est le miel spirituel que nous
tirons du rocher dur, selon I'expression : «Ils tiraient du miel du rocher» (Dt 32,13); «et le rocher
était Christ», comme le dit Paul (I Cor 10,4). Mais ne soyez pas surpris si j’ai comparé la tristesse a
du «miel», car c'est ce que Paul dit encore : «La tristesse selon Dieu produit une repentance qui,
sans repentance, conduit au salut» (II Cor 7,10). Car, de méme que pour celui qui a la langue
blessée, le miel offert parait amer, mais une fois la blessure guérie, il est percu comme le plus
doux, de méme la crainte de Dieu, née dans les ames attentives a la prédication de I'Evangile,
provoque véritablement de la tristesse lorsque les blessures du péché couvrent encore I'ame; mais
lorsque ces blessures cessent d'exister, guéries par la repentance, alors les ames regoivent la joie
de I'Evangile, selon les paroles du Sauveur : «Et votre tristesse se changera en joie» (Jn 16,20).
Quelle tristesse ? Celle qu'ont éprouvée les disciples du Seigneur a la perte de leur Seigneur et
Maitre; celle qu'a éprouvée Pierre lorsqu'il I'a renié; celle que toute personne pieuse éprouve en se
repentant de ses péchés et de ses omissions commises par négligence de la vertu. Une tristesse
dans laquelle, nous aussi, tombons, nous ne blamerons personne d'autre que nous-mémes; car il
n'a été profitable a Adam, lorsqu'il a transgressé le commandement, de rejeter la faute sur Eve, ni
a elle, de la rejeter sur le principe du serpent malin. Car nous, créés par Dieu comme souverains et
ayant recu un pouvoir souverain sur les passions, c'est-a-dire sur le principe directeur intérieur de
I'Ame, ne sommes en aucun cas la propriété de qui que ce soit ni soumis a aucune contrainte.

Voici donc ce qui constitue une tristesse salutaire envers Dieu : se blamer soi-méme, et
personne d’autre, pour ses propres péchés, s'en affliger et, par la confession de ses fautes et une
profonde contrition, apaiser Dieu. Ce repentir et cette contrition furent initiés par I'ancien Lamech,

2



Saint Grégoire Palamas

qui confessa ouvertement son péché, se jugea lui-méme et se condamna plus séverement que
Cain; car il dit : «Cain sera vengé sept fois, mais Lamech soixante-dix-sept fois» (Genése 4,24).
Ainsi, s'étant reconnu coupable, il échappa, par sa douloureuse contrition, a la condamnation
divine, comme le Prophete le déclara : «Reconnaissez d'abord vos iniquités, afin que vous soyez
justifiés» (Is 43,26). LApéGtre dit également : «Si nous avions su mieux, nous n‘aurions pas été
condamnés» (I Cor 11,31). Ainsi, il est rapporté que Lamech fut le premier a échapper au
chatiment divin par la repentance et le regret de ses péchés. Apres lui vinrent les Ninivites, des
villes entieres et d'innombrables foules. Non seulement ils pécherent, mais, ayant recu la sentence
de condamnation de Dieu, ils osérent I'annuler par la repentance et la contrition sincére qui
I'accompagnait. Car ils entendirent Jonas et crurent en celui qui proclamait le jugement divin :
«Encore trois jours, et Ninive sera transformée» (Jonas 3,4). Ayant entendu et cru, ils ne se
jeterent pas dans le gouffre du désespoir, ni ne se montrérent insensibles, mais se disant entre
eux : «Qui sait si Dieu ne se repentira pas, s'il ne se détournera pas de la colére de sa fureur, et si
nous ne périrons pas ?» (Jonas 3,9). Chacun se détourna de sa mauvaise voie et de l'iniquité de
ses mains, et tous, du plus petit au plus grand, prescrivirent le jeline et revétirent le sac. Le roi lui-
méme, parmi eux, s'assit, vétu d'un sac, sur la cendre, en signe de repentir. Ils n'allaiterent pas
leurs nourrissons, car les meres, semble-t-il, sous l'effet de leurs pleurs intenses, oublierent de les
allaiter, comme le dit le psalmiste : «J'ai oublié de manger mon pain a cause des voix de mes
soupirs» (Ps 102,5-6). Le bétail ne paturait pas, car il semble que les bouviers et les bergers l'aient
laissé enfermé dans les enclos et les étables, eux-mémes accablés de chagrin. Ainsi, fortifiés par
une lutte salvatrice dans une douleur salvatrice pour I'amour de Dieu, ils changerent le jugement
de Dieu a leur égard et mirent fin a sa colere supréme, la transformant en grace divine.

Puisque nous aussi passons presque toute notre vie dans le péché, nous devons, fréres et
sceurs, acquérir cette tristesse salvatrice et vivre dans la repentance. Car si nous n'y parvenons
pas, alors, comme le Seigneur I'a dit, les Ninivites nous condamneront a la résurrection, car ils se
sont repentis aprés le sermon de Jonas, tandis que nous ne nous sommes pas repentis apres le
sermon du Christ, qui est le Dieu de Jonas. Et Jonas n'a pas préché la repentance, mais, comme
nous l'avons dit, a proclamé une sentence de condamnation, de perte de vie, de catastrophe, de
mort et d'anéantissement total. Le Christ, cependant, est venu pour que nous ayons la vie, et plus
encore, l'adoption divine et le royaume des cieux. Jonas, tout en proclamant la ruine, n'a ni offert
la repentance ni promis le royaume des cieux. Le Christ, en revanche, tout en préchant la
repentance et en promettant le royaume, a prédit une destruction générale et inévitable. Car,
comme, dit-il, au temps de Noé&, les hommes se livrerent a leurs passions charnelles sans crainte ni
retenue, et soudain le déluge survint et les détruisit tous, il en sera de méme a la fin des temps;
car la forme de ce monde disparait. Or, voici, Jonas menaca les Ninivites de la destruction des
choses visibles ici-bas seulement, mais non du terrible jugement, ni du tribunal incorruptible, ni du
feu inextinguible, ni du ver qui ne dort jamais, ni des ténebres extérieures, ni des grincements de
dents douloureux, ni des pleurs inconsolables. Mais le Seigneur les menaga de destruction et
révéla que I'un et I'autre sont préparés pour ceux qui, sans raison, sombrent dans la passion, ce
qui se produira apres la fin du monde. Mais ce temps ne viendra pas aprées trois jours, comme
Jonas I'a proclamé (aux Ninivites), mais aprés une longue période, qui s’explique aussi par la
patience du Seigneur. C'est pourquoi la patience de Dieu vous pousse a la repentance; mais prenez
garde que, par votre obstination, votre insensibilité et votre cceur endurci et impénitent, vous
n'amassiez sur vous-mémes sa colére pour le jour de son juste jugement et de sa révélation. Car
le Seigneur rendra a chacun selon ses ceuvres. Et a ceux qui, avec constance, par des ceuvres de
repentance et un coeur contrit, recherchent le pardon de leurs péchés, il donnera le pardon, la joie,
la vie éternelle et un royaume ineffable. Mais a ceux qui, insensiblement et sans repentir,
s'adonnent au péché, il y aura tristesse, angoisse et un tourment insupportable et sans fin. Apres
la chute de Ninivites, David parut comme un messager de la douleur de Dieu, comme une image
vivante, proclamant l'ceuvre du salut et, pour I'amour de Dieu, une profonde contrition. Car il
reconnut le péché qu'il avait commis et montra a Dieu l'immensité de sa tristesse et de sa
repentance, ainsi que la grande miséricorde qu'il avait regue de lui. Car il dit : «Je confesserai a
I'Eternel ma faute, et tu pardonneras la méchanceté de mon coeur» (Ps 32,5); il appelle la
méchanceté la racine du mal — la passion qui demeure dans I'ame — et l'iniquité, le péché qu'il
avait commis. Ayant triomphé de tout, et pour lequel il était contrit et pleurait, il a non seulement
trouvé le pardon, mais aussi la guérison intérieure. Voyons comment il a persévéré dans la douleur

3



Saint Grégoire Palamas

: «Je suis blessé tout le jour, et ma réprimande est au matin» (Ps 73,14); et : «Car c'est dans les
pleurs et les lamentations que je me suis abaissé» (Ps 34,12); et : «Je laverai mon lit chaque nuit,
je mouillerai mon lit de mes larmes» (Ps 6,7). et — «Je suis devenu comme un corbeau nocturne
sur un lieu de plongée. Jai veillé, et je suis devenu comme un oiseau solitaire ici132» (Ps 102,7-8),
«J'ai mangé de la cendre comme du pain, et j'ai mélé mes larmes a ma boisson» (Ps 102,10); et :
«Mes genoux ont fléchi a cause du jeline, et ma chair a été changée par I'huile» (Ps 109,24); et :
«Jai été humili¢, et le Seigneur m'a sauvé» (Ps 115,5). Avec les mémes paroles, il a cri¢ vers le
Seigneur : «O Seigneur, ne me réprimande pas dans ta coléere, ne me chatie pas dans ta fureur. Aie
pitié de moi, 6 Seigneur» (Ps 6,1); et : «Car je reconnais mon iniquité, et mon péché est
constamment devant moi» (Ps 50,5). Et : «Seigneur, exauce ma priere, et ne te soumets pas a ton
serviteur en jugement» (Ps 142,1-2). Approchons-nous donc, fréres et sceurs, prosternons-nous et
pleurons, comme David lui-méme le dit, se retournant : «devant le Seigneur qui nous a créés et
nous a appelés a la conversion, a cette tristesse salvatrice, aux larmes et a la contrition. Car celui
qui n‘a pas cela n‘a pas écoute celui qui appelle, et ne sera pas compté parmi les saints €lus de
Dieu, et ne recevra pas la béatitude annoncée dans I'Evangile ni la consolation divine promise. Car,
dit-il, «heureux ceux qui pleurent, car ils seront consolés» (Mt 5,4).

Mais que dire de celui qui se prétend sans péché et ne devrait pas pleurer ? C'est difficile,
rare, voire impossible : il est bon de savoir maitriser ses passions. Pourtant, la Parole nous révéele
une autre source, une autre raison a ces larmes salvatrices : la douleur des disciples, ayant perdu
le Christ, le Seigneur et Maitre, dont nous sommes désormais privés. Et non seulement de lui, mais
aussi des délices du Paradis, car nous en avons été privés. Au lieu d'un lieu exempt de souffrances,
nous avons recu un lieu de labeur et de labeur; nous avons été privés de la conversation intime
avec Dieu, de la compagnie de ses anges et de la vie éternelle. Qui, conscient de cette perte, ne
pleurera pas ? Celui qui I'ignore n’est pas du nombre des fideles. Nous, fréres et sceurs, conscients
de cette privation et fondés sur I'enseignement inspiré par Dieu, pleurons-nous et, en pleurant
pour Dieu, purifions-nous des souillures dues au péché, afin d’obtenir miséricorde et de retourner
au paradis, et de participer a la vie éternelle et a la consolation. Puissions-nous tous les recevoir
par la grace et I'amour de notre Seigneur Jésus Christ pour I'humanité, a qui appartiennent toute
gloire, toute puissance, tout honneur et toute adoration, avec son Pere éternel et le saint Esprit,
bon et vivifiant, maintenant et toujours et dans les siécles des siecles. Amen.



