
Saint Grégoire Palamas

Prononcée le dimanche des Palmes 

 «Au temps favorable, je t’ai obéi, au jour du salut, je t’ai secouru» (Is 49,8), dit Dieu par la 
bouche d’Ésaïe. Il convient donc aujourd’hui de transmettre à votre bien-aimé(e) ces paroles de 
l’Apôtre : «Voici le temps favorable, voici le jour du salut ! Rejetons les œuvres des ténèbres et 
accomplissons les œuvres de la lumière, afin de marcher dignement au jour» (II Cor 6,2; Rom 
13,12-13). Car le souvenir de la passion salvatrice du Christ approche, ainsi que la nouvelle et 
grande Pâque spirituelle et l’honneur du détachement, le commencement du monde à venir, que 
Lazare a préfiguré en sortant des profondeurs de l’enfer et en ressuscitant des morts quatre jours 
plus tard par la voix et le commandement du Christ seul, qui a le pouvoir de vie et de mort. Et 
voici, les jeunes gens et les innocents chantent d'impatience, inspirés par le souffle de l'Esprit de 
Dieu, qui les a arrachés à la mort, qui les fait sortir du séjour des morts et qui accorde la vie 
éternelle à l'âme et au corps. Si quelqu'un veut vivre et voir des jours heureux, qu'il retienne sa 
langue du mal et que ses lèvres ne profèrent pas de mensonges; qu'il se détourne du mal et fasse 
le bien (Ps 34,13-15). Le mal, c'est la gourmandise, l'ivrognerie et le luxe; le mal, c'est l'amour de 
l'argent, l'extorsion et l'injustice; le mal, c'est la vanité, l'insolence et l'orgueil. Que chacun se 
détourne donc de ces vices et fasse le bien. Quels sont-ils ? L'abstinence, le jeûne, la sobriété, la 
justice, la miséricorde, la bienveillance, l'amour et l'humilité, afin de recevoir dignement l'Agneau 
de Dieu qui s'est donné lui-même pour nous. Afin que vous receviez de lui le gage de 
l'incorruptibilité et que vous conserviez l'héritage qui nous a été promis dans les cieux, pour votre 
propre plaisir. Mais la bonté, direz-vous, est difficile à atteindre, et les vertus plus difficiles encore 
que les vices. Je ne partage pas cet avis; car l’ivrogne et l’incontinence accomplissent plus de 
travaux qu’un homme sobre, l’homme lubrique plus qu’un homme maître de lui-même, celui qui se 
soucie de son enrichissement plus que celui qui se contente de peu, et celui qui recherche la gloire 
plus que celui qui vit dans l’ignorance. Mais puisque, à cause de notre convoitise, les vertus nous 
paraissent plus difficiles, nous nous y contraignons. Car le royaume des cieux est forcé, dit le 
Seigneur, et les puissants l’arrachent (Mt 11,12). Nous avons donc tous besoin de diligence et 
d’attention, glorieux et ignobles, gouvernants et sujets, riches et pauvres, pour chasser les 
mauvaises passions de nos âmes et les imprégner de vertus. Pour le fermier et le maçon, le 
cordonnier, le tailleur et le tisserand, et pour tous ceux qui vivent de leur travail et de leur 
artisanat, s'ils bannissent de leur âme le désir de richesse, de gloire et de luxe, ils seront 
véritablement bénis. Car ce sont là les pauvres, à qui appartient le royaume des cieux. C'est 
pourquoi le Seigneur lui-même a dit d'eux : «Heureux les pauvres en esprit» (Mt 5,3). Les pauvres 
en esprit sont ceux qui, sans orgueil ni ambition, vivent volontairement dans la pauvreté 
extérieure, c'est-à-dire dans leur âme, ou qui la supportent avec magnanimité si elle leur est 
imposée. Mais ceux qui s'enrichissent, vivent dans le luxe et jouissent d'une gloire éphémère, 
simplement par la possession de tels désirs, seront assaillis par des passions encore plus fortes et 
tomberont dans les pièges plus grands et inextricables du diable. Car celui qui s'enrichit ne se 
départit pas de ses biens, mais les accroît, en désirant toujours plus. De même, les luxurieux, les 
luxueux et les intempérants, ayant assouvi leurs propres convoitises, les accroissent encore 
davantage, sans jamais s'en départir. Car les dirigeants et les personnes honorées reçoivent le 
pouvoir de commettre des péchés et des injustices. C'est pourquoi il est difficile pour un dirigeant 
d'être sauvé, et pour un riche d'entrer dans le royaume de Dieu. Car comment, dit-il, pouvez-vous 
croire en moi, vous qui recevez la gloire des hommes, et ne recherchez pas la gloire qui vient de 
Dieu seul ? (Jn 5,44). Mais que quelqu'un soit riche, célèbre ou dirigeant, et qu'il n'en soit pas 
troublé. Car un tel homme peut, s'il le souhaite, rechercher la gloire de Dieu et s'efforcer de 
maîtriser son penchant pour le mal, de pratiquer les grandes vertus et de s'éloigner des vices 
terribles, non seulement de lui-même par bonne volonté, mais aussi de beaucoup d'autres qui s'y 
refusent. Car il peut non seulement agir avec justice et se maîtriser, mais aussi réprimander de 
diverses manières ceux qui aspirent à l'injustice et à l'intempérance; non seulement s'abstenir de 
l'iniquité, mais aussi demeurer ferme dans la justice; non seulement obéir à l'Évangile et à ses 
prédicateurs, mais aussi soumettre ceux qui refusent d'obéir à l'Église de Dieu et à ses dirigeants 
en Christ; non seulement par la puissance et l'autorité reçues de Dieu, mais aussi en étant un 
exemple pour ceux qui l'exigent en toutes choses bonnes : car le possédé est semblable à celui qui 

1



Saint Grégoire Palamas

possède. Ainsi, bien que nous ayons tous besoin de soin, de contrainte et d'attention, nous n'en 
avons pas tous besoin de la même manière. Ceux qui sont célèbres, riches et puissants, et qui 
aspirent à la maîtrise des mots et à l'acquisition de la sagesse, doivent, s'ils désirent être sauvés, 
redoubler d'efforts et de persévérance, car ils sont généralement plus désobéissants. Cela ressort 
clairement des Évangiles du Christ, lus hier et aujourd'hui : lorsque le miracle accompli sur Lazare 
montra que celui qui l'avait accompli était Dieu, le peuple obéit et crut. Mais les scribes alors au 
pouvoir, c'est-à-dire les pharisiens, étaient si loin de l'obéissance qu'ils furent encore plus furieux 
contre lui et, dans leur rage face à la vie et à la mort du Seigneur qui était apparu, ils voulurent le 
mettre à mort pour ses paroles et ses actes. Car nul ne saurait affirmer que le fait que le Christ, 
levant les yeux au ciel, ait dit : «Père, je te loue, car tu m'as exaucé» (Jn 11,41), les ait empêchés 
de penser qu'il était l'égal du Père. Car il ajoute alors, s'adressant au Père : «Et je savais que tu 
m'exauces toujours; mais à cause de la foule qui m'entourait, j'ai dit cela, afin qu'ils croient que tu 
m'as envoyé» (Jn 11,42). Afin qu'ils sachent qu'il est Dieu, qu'il vient du Père, qu'il ne s'oppose en 
rien à lui, mais qu'il accomplit des miracles selon sa volonté, il leva les yeux vers le Père devant 
tous. Et les paroles qu'il lui adressa montraient que Celui qui parle sur terre est égal au Très-Haut 
et au Père céleste. Car, de même qu'au commencement le conseil précéda la création de l'homme 
futur, de même, en Lazare, le conseil précède la transformation de l'homme futur. Mais là, le Fils 
lui-même écouta le Père lorsqu'il lui parla, dans l'intention de créer l'homme : «Faisons l'homme» 
(Gen 1,26), et ainsi l'homme fut créé. Mais ici, le Père écoute le Fils parler, et ainsi Lazare fut 
ressuscité. Voyez-vous quelle unité dans le conseil et dans l'adoration il y a ? Car lever les yeux en 
présence du peuple était une forme de prière, et les paroles n'étaient pas une prière, mais un 
ordre et une autorité souveraine. «Lazare, sors» (Jn 11,43), et soudain l'homme qui était mort 
depuis quatre jours se tint devant lui, vivant. Était-ce par ordre qu'il fut ressuscité, ou par prière 
qu'il fut ramené à la vie ? Il poussa un grand cri, et cela pour ceux qui se tenaient là; car il pouvait 
le ressusciter non seulement par une voix modérée, mais aussi par sa seule volonté. Car, bien qu'il 
fût loin, et que la pierre reposât encore sur le tombeau, il se tint devant le tombeau et donna des 
ordres à ceux qui étaient là. Ils prirent la pierre et sentirent la puanteur, et il poussa un grand cri; 
et ainsi il le ressuscita, de sorte que, de sa propre vue et de son propre odorat, car ils sentirent 
eux-mêmes la puanteur du mort, puisqu'il était mort, et par son propre toucher, qu'ils utilisèrent 
eux-mêmes de leurs propres mains, ils enlevèrent d'abord la pierre du tombeau, puis dénouèrent 
les bandelettes qui entouraient le corps et le linge qui recouvrait le visage. Et par leurs propres 
oreilles, proclamant la voix de Dieu à la voix de tous, ils comprirent et crurent que c'était lui qui 
appelle les choses comme si elles n'existaient pas, qui porte toutes choses par la parole de sa 
puissance, et qui, au commencement, créa toutes choses à partir de choses, sans qu'un seul mot 
ne le fasse. Le peuple innocent crut si fermement, par ce témoignage, qu'il non seulement garda la 
foi en silence, mais proclama aussi les œuvres et les paroles de Sa Divinité. Quatre jours après la 
résurrection de Lazare, le Seigneur trouva l'âne que les disciples lui avaient préparé, comme le 
rapporte l'évangéliste Matthieu, et, le montant, il se rendit à Jérusalem, conformément à la 
prophétie de Zacharie : «Ne crains rien, fille de Sion ! Voici, ton roi vient à toi; il est juste et sauve, 
humble et il est monté sur le joug d'un ânon» (Za 9,9). Et par ces paroles, le Prophète montra que 
ce Roi prophétisé était le seul véritablement Roi de Sion : «Car ton Roi, dit-il, n'est pas un tyran à 
voir, ni un oppresseur ou un scélérat, amenant des auxiliaires et un porteur de lance, ou menant 
une multitude de fantassins et de cavaliers, et vivant d'usure, ou exigeant des frontières et un 
tribut, ou l'esclavage, et des services vils et même nuisibles; mais son signe est l'humilité, la 
pauvreté et le contentement de peu. Car, assis sur un âne, il entre sans aucune splendeur 
humaine. C'est pourquoi, lui seul est le Roi juste et celui qui sauve dans la justice, et il est doux, 
d'une douceur particulière. Car le Seigneur lui-même dit de lui-même : Apprenez de moi, car je 
suis doux et humble de cœur» (Mt 11,29). Le Roi, ayant ressuscité Lazare, se rendit ensuite à 
Jérusalem sur un âne. Presque tout le peuple, enfants, hommes, vieillards, étendant leurs 
vêtements et prenant des palmes dattiers, qui sont un signe de victoire, sortit soudainement pour 
rencontrer le Donateur de Vie et le Vainqueur de la mort, s'inclina et l'accompagna non seulement 
de l'extérieur, mais aussi à l'intérieur du sanctuaire, chantant à l'unisson : Hosanna au Fils de 
David, Hosanna au plus haut des cieux (Mt 21,9). Hosanna est un chant offert à Dieu, car il 
signifie : «Sauve-nous, Seigneur !» L’ajout de «au plus haut des cieux» indique qu’il n’est pas 
chanté sur terre, ni seulement par les hommes, mais aussi par les anges du ciel. Non seulement ils 
chantent ses louanges et le bénissent, mais ils s’opposent également à l’opinion malveillante et 

2



Saint Grégoire Palamas

profane des scribes et des pharisiens, ainsi qu’à leurs mensonges meurtriers. Car ils disaient 
follement de lui : «Cet homme n’est pas de Dieu, car il accomplit beaucoup de miracles. Si donc 
nous le laissons faire et ne le mettons pas à mort, tous croiront en lui, et les Romains viendront et 
enlèveront notre lieu saint et notre langue» (Jn 11,47-48). Et que dit le peuple ? «Béni soit celui 
qui vient au nom du Seigneur ! Béni soit le royaume qui vient, celui de notre père David !» (Mc 
11,9-10). Par la phrase «Béni soit celui qui vient au nom du Seigneur», ils montraient qu'il vient de 
Dieu et qu'il vient au nom du Père, comme le Seigneur lui-même le dit : «Car je suis venu au nom 
de mon Père, je suis venu de Dieu, et je m'en vais» (Jn 16,27-28). Par la phrase «Béni soit le 
royaume à venir de notre père David», ils montraient que ce royaume est celui en lequel, selon la 
prophétie, les païens et les Romains croiraient. 
 Car ce Roi n'est pas seulement l'espérance d'Israël, mais il attendait aussi les païens, selon 
la prophétie de Jacob, qui attache son ânesse à une vigne – c'est-à-dire le peuple juif qui lui 
appartient – et l'ânon de son ânesse à une grappe de raisin. La grappe de raisin représente les 
disciples du Seigneur, auxquels il a dit : «Je suis la vigne, vous êtes la semence» (Jn 15,5). À ce 
gland, le Seigneur attacha l'ânon de son ânesse, c'est-à-dire issu des nations du nouvel Israël, qui, 
par grâce, étaient les fils d'Abraham. Si donc ce royaume des nations est l'espérance, comment 
diront-ils que nous qui croyons en lui craindrons les Romains ? C'est pourquoi, non par intelligence, 
mais par malice (I Cor 14,20), ces enfants, poussés par l'Esprit de Dieu, offrirent au Seigneur un 
cantique parfait, témoignant qu'il avait ressuscité Lazare, mort depuis quatre jours. Mais les scribes 
et les pharisiens, voyant de tels miracles et les enfants qui chantaient dans l'assemblée en disant : 
«Hosanna au Fils de David !», s'indignèrent et dirent au Seigneur : «Entends-tu qu'ils disent de 
telles choses ?» (Mt 21,15-16). Le Seigneur aurait dû leur dire encore : Ne voyez-vous pas, 
n'entendez-vous pas et ne comprenez-vous pas ? C’est pourquoi le Seigneur lui-même, confondant 
leur indignation, lui qui embrasse véritablement le cantique digne du seul Dieu, répondit : 
«J’entends parler de ceux qui, dans le secret de leur sagesse, disent de telles choses : “Mais si 
ceux-ci se taisent, les pierres crieront”» (Luc 19,40). Ne comprenez-vous pas pleinement cette 
prophétie : «Car par la bouche des enfants et des nourrissons je ferai jaillir la louange» (Ps 8,3) ? 
Mais même cela était un grand miracle : ces jeunes gens solitaires et sans instruction, chantant le 
cantique angélique, bénissaient de leurs lèvres Dieu, qui s’est incarné pour nous. Car, comme les 
anges à la Nativité ont chanté : «Gloire à Dieu au plus haut des cieux et sur la terre» (Luc 2,14), 
ainsi maintenant, à son entrée, nous offrons le même chant, disant : «Hosanna au Fils de David, 
Hosanna au plus haut des cieux !» Mais nous aussi, frères et sœurs, soyons comme des enfants 
dans la malice, jeunes et vieux, dirigeants et sujets, afin que Dieu nous fortifie, que nous 
proclamions la victoire, que nous portions la marque de la victoire non seulement sur les passions 
mauvaises, mais aussi sur nos ennemis visibles et invisibles, et que nous trouvions la grâce d'une 
parole efficace pour être secourus à temps. Car le jeune poulain, sur lequel le Seigneur a jugé bon 
de se poser pour nous, préfigurait l'obéissance des nations au Seigneur, dont nous sommes tous 
dirigeants et sujets.  Car en Jésus Christ, il n'y a plus ni homme ni femme, ni Juif ni Grec, mais 
tous sont un, selon le divin Apôtre. Ainsi, en lui il n'y a plus ni maître ni dominé, mais par sa grâce, 
nous sommes tous un par la foi en lui, et nous formons un seul corps, l'Église, ayant en lui un seul 
Chef. Nous avons tous été baptisés d'un seul Esprit, et il y a une seule espérance pour nous tous, 
et pour nous un seul Dieu, qui est avec tous et en tous. Aimons-nous donc les uns les autres, 
supportons-nous et prenons soin les uns des autres, étant membres les uns des autres. Car le 
signe de notre doctrine, comme il l'a dit lui-même, et l'héritage paternel qu'il nous a laissé en 
quittant ce monde, c'est l'amour. Et la prière parfaite qu'il nous a donnée en montant auprès de 
son Père confirme notre amour mutuel. Efforçons-nous donc de participer à la prière du Père, et 
de ne pas rejeter son héritage, ni le signe qu'il nous a lui-même donné. Ne rejetons pas son 
adoption, sa bénédiction et son enseignement; ne nous éloignons pas de l’espérance promise et 
ne soyons pas exclus de l’union spirituelle. De même qu’avant que la Passion salvatrice du 
Seigneur n’entre dans la Basse-Jérusalem, non seulement le peuple, mais aussi ceux qui parlaient 
véritablement les langues – les Apôtres du Seigneur, dis-je – étendaient leurs vêtements sous son 
autorité, de même, nous aussi, gouvernants et gouvernés, étendons nos vêtements sous son 
autorité, soumettant notre chair et ses désirs à l’Esprit, afin que nous soyons non seulement jugés 
dignes de témoigner de la Passion salvatrice du Christ et de vénérer sa sainte Résurrection, mais 
aussi de communier avec elle. «Car si nous sommes devenus semblables à sa mort, dit l’Apôtre, 
nous le serons aussi à sa résurrection» (Rom 6,5), que nous puissions tous atteindre par la grâce 

3



Saint Grégoire Palamas

et l’amour de Dieu pour l’humanité, notre Seigneur et Sauveur Jésus Christ, à qui soient toute 
gloire, tout honneur et toute adoration, avec son Père éternel et l’Esprit vivifiant, maintenant et 
toujours, et dans les siècles des siècles. Amen.

4


