Saint Grégoire Palamas
SERMON SUR LA DATIVICE DU ChRIisT

Préparé quatre jours avant la Nativité

1. La parole qui contribue au salut de vos ames peut étre comparée a une semence. De
méme que les agriculteurs, aprés avoir labouré la terre, y sément des graines, nous devons nous
parer et nous préparer a recevoir la semence céleste, c’est-a-dire la parole d’enseignement. Car
nous ne sommes pas une terre inerte et sans ame, que d’autres prépareraient a recevoir des
graines, mais nous sommes une terre vivante, spirituelle et intelligente. Par conséquent, nous
devons aussi nous préparer a recevoir la semence céleste par la repentance. Permettez-moi de
vous montrer en quoi consiste le commencement de la repentance et la parure de I'ame. C’est ce
que firent ceux qui vinrent se faire baptiser par Jean. Car, comme le dit 'Evangile : «lIs sortirent et
furent baptisés dans le Jourdain, confessant leurs péchés» (Mt 3,5). Ainsi, la confession des
péchés est le commencement de I'ornementation de I'ame, et cela revient a dire : le repentir et la
préparation sont le signe que I'on a recu en soi la semence du salut — la parole de Dieu, puissante
pour sauver nos ames. C'est pourquoi les agriculteurs cultivent la terre, afin qu'en arrachant les
racines des plantes sauvages de ses profondeurs, ils la rendent apte a recevoir nos semailles et
nos plantations. La confession accomplit également cela dans le baptéme spirituel du coeur : elle
déterre les passions secrétes et mauvaises, et prépare le coeur a recevoir les semailles sacrées et
le rend propice a la croissance et au développement des vertus. De méme que la terre, apres la
transgression d'Adam, devint le berceau des épines, des chardons et autres herbes malsaines, de
méme le cceur humain devint le berceau des passions et des pensées honteuses et mauvaises, et
des péchés qui en découlent.

2. C'est pourquoi, freres et sceurs, il est nécessaire que chacun de vous ait un pére
spirituel et s'approche de lui avec confiance, s'humilie devant lui et lui révéle ses passions
mauvaises. Accueillant la médecine spirituelle, il vous faudra arracher de votre ame les épines et
les chardons du péché, que chacun de vous a nourris par une vie passionnée et avide de plaisirs.
Ainsi, aprés cela, soyez attentifs a I'enseignement spirituel et soumettez-vous a ce que nous
préchons et offrons pour le bien commun. Par le pardon et la bénédiction que nous accordons,
soyez réconciliés avec Celui qui, sur un océan d'amour incomparable pour I'humanité, a incliné
les cieux et est descendu sur terre pour implanter dans le cceur de ceux qui lui obéissent les
paroles de vie et les semences du salut. Que nul d'entre vous ne s'éloigne donc de ce
commencement de la repentance; car comment recevra-t-il les bienfaits et prospérera-t-il s'il ne
commence pas par la repentance ?

3. Il est particulierement important que vous soyez tous assidus en ce temps-ci, car ces
quarante jours nous ont été donnés par nos Peres, porteurs de Dieu, pour une purification
préalable. Aprés cela vient la féte annuelle de la Nativité de la chair de notre Seigneur, Dieu et
Sauveur Jésus-Christ, ou, selon la coutume, tous les chrétiens communient a son Corps et a son
Sang et s'unissent ainsi a lui, devenant divinement un seul esprit et un seul corps avec lui. Car si,
sans confession et sans repentance subséquente, comme le discours précédent I'a montré et le
démontrera davantage, une personne n'est pas digne de recevoir méme les paroles divines,
comment peut-on recevoir en soi le Sang et le Corps du Christ sans avoir été préalablement
purifié par la confession et, en fonction des péchés, par la repentance ? C’est pourquoi le grand
Paul témoigne et instruit lui aussi, disant : «Que chacun s’examine soi-méme, et qu’ainsi il mange
du pain et boive de la coupe. Car celui qui mange et boit indignement, mange et boit sa propre
condamnation, ne discernant pas le corps du Seigneur» (I Cor 27,28), c’est-a-dire ne
reconnaissant pas que ce Corps, qui est sans péché, ne daignera pas habiter dans un corps
chargé de péchés. Car s'il n'est pas permis de tendre les mains vers le Christ et de prier celui
dont les mains ne sont pas purifiées du péché, ainsi que celui qui n'a pas préalablement rejeté en
lui toute haine et les pensées qui s'y rattachent (Paul le montre aussi en disant : «Je désire que
vous priiez en tout lieu, en élevant des mains pures, sans colére ni doute» (I Tim 2,8); et si nous
n'avons pas d'assurance devant Dieu, a moins d'acquérir une conscience qui ne nous reproche
rien, comme le dit le théologien bien-aimé du Christ : «Si notre coeur ne nous méprise pas, nous
avons de l'assurance devant Dieu» (1 Jn 3,21), comment pourrons-nous avoir Dieu en nous et
devenir un seul corps avec lui, si nous ne commencons pas, par la confession, a nous
débarrasser de nos péchés et a purifier I'ame de la souillure qu'ils ont infiltrée, en la purifiant par
I'aumone, la pureté et I'abstinence, la priére, la contrition et les autres ceuvres de repentance ?
Car voici, Dieu n'accepte pas votre offrande si vous n'étes pas vous-méme purs, vous et votre
offrande (et il I'a montré). Par le fait qu'il n'ait pas accepté, dans les temps anciens, |'offrande de
Cain, mais lui ait dit : «Si tu as apporté le droit, tu n'y as pas eu part» (Gen 4,26); voici, selon

1



Saint Grégoire Palamas

I'Ancienne Loi, il était interdit d'apporter dans la maison de Dieu l'argent recu comme salaire
d'une prostituée (Dt 23,19); et, par I'Evangile, il a proclamé plus tard : «Va, dit-il, et réconcilie-toi
d'abord avec ton frere; puis viens présenter ton offrande» (Mt 5,24); mais te donnera-t-il vraiment
son don supréme — son Corps —, a toi qui ne t'es pas purifié par la confession et la repentance ?
Qu'en dites-vous ? Dieu ne veut pas que ses statuts soient proclamés par des lévres impures :
«Dieu dit au pécheur, dit le Psaume : Pourquoi proclamerais-tu mes statuts, et prendrais-tu mon
alliance sur tes levres ?» (Ps 50,16). Ainsi, il ne permet pas que son alliance soit recue par des
personnes impures. levres; donnera-t-Il vraiment Son Corps a de telles levres (impures) ?

4. C’est pourquoi, fréres et sceurs, purifions nos corps, nos lévres et nos esprits, et
approchons-nous avec amour et une conscience pure. Car si les artisans du métal, gu’ils
travaillent le bronze ou I'orfévrerie, fondent de I’or, de I’'argent ou tout autre métal précieux dans le
bronze, afin d’embellir 'objet en cuivre par I'éclat de ce métal précieux, ils en éliminent d’abord
toute impureté. A combien plus forte raison devons-nous, qui aspirons a la perfection, a nous
purifier d’abord de toute souillure de la chair et de I'esprit ? Car nous ne faisons pas que
resplendir I"apparence extérieure, comme le bronze doré, mais aussi tout notre étre intérieur.
Ainsi, aprés avoir lavé les souillures qui habitent au plus profond de notre ame, approchons-nous.
Car c’est ainsi que nous parviendrons au salut. Si toutefois, avec une mauvaise conscience, sans
avoir regu, par la confession, I'absolution de nos péchés de celui qui a regu "autorité de les délier
et de les lier, et avant de nous tourner vers Dieu, avant de nous corriger selon la regle de la
piété,% nous nous approchons, alors, assurément, nous le faisons a notre propre jugement et a
notre tourment éternel, repoussant jusqu’a la miséricorde de Dieu et sa patience envers nous.
«Quiconque a foulé aux pieds le Fils de Dieu», dit I’Apbtre, «et a tenu pour impur le sang de
I’alliance, et a blasphémé la grace de I'Esprit» (Héb 10,29). Ainsi, celui qui déchire la pourpre
royale et la souille sera certainement passible de chatiment; de méme, celui qui répand un parfum
précieux dans la saleté, ou I’emprisonne dans un vase malodorant, a commis le méme mal. Le
Don divin, bien s(r, ne subit aucun mal : car il est invulnérable; mais il s’éloigne secretement de
nous. Si toutefois ce Don est altéré au point de se révéler inutile, celui qui I’a regu indignement en
sera tenu responsable.

5. C’est pourquoi, par la repentance, rendons-nous dignes (de recevoir les Saints
Mysteres); ou plutét, par des actes de pénitence, offrons-nous a Celui qui peut rendre dignes les
indignes; et ainsi, avec espérance et une foi inébranlable, approchons-nous, considérant non
seulement le visible mais aussi 'invisible. Car ce Pain est, pour ainsi dire, un voile de la Divinité
qui y est cachée; et révélant cela, le divin Paul a dit : «ll a inauguré pour nous, par le voile, c’est-a-
dire par sa chair, un chemin nouveau et vivant» (Héb 10,19-20), et par lui notre vie est élevée
jusqu’au ciel, car ce Pain y demeure; et nous entrons dans le véritable Saint des Saints grace au
sacrifice immaculé du Corps du Christ. «Approchons-nous donc, fréres, avec un cceur sincére,
pour connaitre le témoignage de la foi» (Héb 10,22). La sainte Communion est appelée
«Mysteres» car elle n'est pas seulement visible, mais aussi spirituelle et insondable; c'est
précisément ce que dit le Seigneur : «C'est I'Esprit qui vivifie; la chair ne sert de rien» (Jn 6,63). Si
vous ne regardez que ce qui est évident et visible, vous n'en retirez rien; mais si vous regardez
I'esprit, c'est-a-dire si vous voyez ce Pain présenté a vous spirituellement, alors, en y participant,
vous serez vivifiés. Car il n'est pas «le pain qui périt, mais le pain qui demeure pour la vie
éternelle» (Jn 6,27), le vrai Pain, descendu du ciel, vivant et donnant la vie au monde (Jn 6,33);
celui qui ne mange pas de lui ne vivra pas. Celui qui y participe vivra éternellement, non
seulement ressuscité, mais aussi ayant échappé au chatiment (au tourment) et recu le royaume
éternel. Ainsi, voici, le Seigneur a parlé de ce Pain non seulement lors de la Ceéne a ses disciples,
mais aussi, enseignant ouvertement a la synagogue, |'a clairement prédit, disant : «Le pain que je
vous donnerai, c'est ma chair, que je donnerai pour la vie du monde» (Jn 6,51); et ensuite : «Si
vous ne mangez la chair du Fils de I'homme et ne buvez son sang, vous n'avez pas la vie en vous.
Celui qui mange ma chair et boit mon sang a la vie éternelle» (Jn 6,53). Quelle merveille ! Quel
amour immense Dieu a répandu sur nous ! Il nous a régénérés par I'Esprit, et nous sommes
devenus un seul esprit avec lui, comme le dit Paul : «Celui qui s'unit au Seigneur est un seul esprit
avec le Seigneur» (I Co 6,17).

6. C’est pourquoi, afin que nous soyons un avec Lui non seulement en esprit mais aussi
en corps — chair de sa chair et os de ses os —, Il nous a, par ce Pain, accordé I’'union avec Lui.
Car, en vérité, tout amour trouve son accomplissement dans I'union de ceux qui s’aiment; et son
origine repose sur la ressemblance entre eux : d’ou I'ancien adage répandu : «La ou il y a
ressemblance, il y a amour»°°¢. L’amour conjugal semble avoir, a cet égard, quelque chose de
plus que les autres formes d’amour. «C’est pourquoi I’lhnomme quittera son pére et sa mere, est-il
dit, et s’attachera a sa femme, et ils deviendront tous deux une seule chair» (Mt 19,5). «Ce

2



Saint Grégoire Palamas

mystére est grand, dit le divin Paul, mais je parle au nom du Christ et de I'Eglise» (Ep 5,32). Ici, il
est dit «s’unir» et «devenir une seule chair», mais non «un seul esprit». Nous ne sommes pas
seulement intimement liés, mais aussi, par la communion a ce Pain divin, unis au Corps du Christ,
et ne devenons pas seulement un seul corps, mais aussi un seul esprit avec le Christ. Voyez-vous
combien I'amour infini de Dieu pour nous s'accomplit et se révele dans la distribution du Pain et
de cette coupe ? C'est pourquoi, comme il est dit dans le psaume : «Tu n'as voulu ni sacrifice ni
offrande, mais tu m'as fait un corps.»

7. Oh ! quelle communion multiple et insondable ! Le Christ est devenu notre Frere, «étant
véritablement devenu participant de notre chair et de notre sang» (Héb 2,14), et de ce fait
semblable a nous : il a pris les esclaves pour freres, les ayant rachetés par son Sang; il a fait de
nous ses amis, nous ayant Juges dignes de proclamer ces mysteres il nous a unis a lui et nous a
fiancés a lui, comme un Epoux & son Epouse, par la communion de ce Sang, devenant une seule
chair avec nous. Mais il est aussi devenu notre Pere par la vertu du baptéme divin en lui, et il nous
nourrit de son sein, comme une mere aimante nourrit ses enfants; Et ce qui est encore plus grand
et plus merveilleux, c'est qu'll nous nourrit non seulement de son Sang au lieu de lait, mais aussi
de Son Corps, et non seulement de son Corps, mais aussi de Son Esprit, préservant toujours
intacte la noblesse qu'll nous a donnée, et nous élevant a un amour plus grand et nous donnant
cet accomplissement non seulement en Le voyant, mais aussi en Le touchant et en go(tant a Sa
présence, et en |'implantant dans notre cceur et en le gardant en nous, chacun séparément, dans
nos ames : «Venez», dit-Il, «mangez mon Corps, buvez mon Sang, vous qui désirez avoir la vie
éternelle, afin que de cette maniere vous ne soyez pas seulement a l'image de Dieu, mais que
vous deveniez aussi des dieux et des rois éternels et célestes, revétus de moi, Roi et Dieu,
terribles pour les démons, agréables aux Anges, fils bien-aimés du Pere céleste, vivants pour
toujours, la fleur des fils des hommes, la demeure agréable de la Tres-Haut Trinité»; Car si I'image
de ce Corps seul a justifi¢ Adam (Gen 14,18); Si I'i image de ce Sang a a elle seule préservé la vie
des premiers-nés d'lsraél en Egypte (Ex 12,23); si I'image de ce Sang a sanctifié I'antique
tabernacle de Dieu (Ex 40,10); si I'image de ce Sang a purifié et sanctifié le Saint des Saints lui-
méme, le révélant comme le lieu du nom de Dieu sur terre et engendrant des prétres, des grands
prétres et des oints de Dieu; si le prototype a accompli une telle chose, que n'aurait pas fait la
Vérité elle-méme ?! Si, sans I'image de ce Sang, Aaron n'est entré dans le Saint des Saints, alors
le ciel nous sera inaccessible, a moins que nous ne participions véritablement a ce Sang; et sans
cela, nous n'aurons pas de demeure au ciel, nous ne deviendrons pas la demeure du Dieu
céleste, ni un sacrifice vivant, saint et agréable a Dieu; car c'est uniquement par lui (le Sang du
Christ) que nous avons obtenu l'acces (au ciel). — <A quoi me sert mon sang, puisque je descends
dans la corruption ?» «Dit le roi et prophete David (Ps 29,10).

8. C’est pourquoi, mélons notre sang au Sang de Dieu, afin d’en détruire la corruption qui
s’y trouve : car ce Sang renferme un bienfait immense et ineffable. Il nous renouvelle au lieu de
nous laisser vieux, et nous rend éternels au lieu d’étre éphémeres; il nous rend immortels et
toujours florissants, tels des «arbres plantés pres des courants d’eau» (Ps 1,3) de I’'Esprit divin,
dont on récolte le fruit pour la vie éternelle. Ainsi, une source jaillit du Paradis, mais c’était une
source matérielle, et elle arrosait la surface de la terre de fleuves matériels (Genese 2,10); de cette
sainte Table — que, selon les paroles du psaume : «Christ I’a préparée pour nous en face de nos
ennemis» (Psaume 22,5); slavon : «Tu as dressé une table devant moi contre ceux qui
m’affligent» : démons et passions — surgit une Source qui fit jaillir des sources spirituelles, arrosa
les ames et monta jusqu’au ciel, tournant les yeux des anges (Héb 3,10; | Pi 1,12) vers la beauté
ou se manifestent les richesses de la sagesse divine, les incitant a désirer pénétrer ces dons qui
nous sont offerts par ce Sang; car, en nous approchant des Mysteres, nous devenons pourpre
royale; Il serait plus juste de dire : par le Sang et le Corps royaux, et par la filiation divine (oh, quel
miracle !), nous sommes transformés, devenant participants a la splendeur de Dieu qui descend
mystérieusement sur nous, et a cette splendeur qui fait miraculeusement de nous les oints de
Dieu et nous donne la force, selon la promesse du Christ (Mt 13,43), de briller comme le soleil lors
du second Avenement de notre Pere, pourvu que la souillure qui est dans I'ame de celui qui
s’approche (sainte Communion) n’obscurcisse pas cette splendeur.

9. C’est pourquoi, non seulement nous purifions-nous avant de recevoir ce Don de Dieu et
approchons-nous ainsi de Lui, mais, apres I'avoir recu, soyons attentifs a nous-mémes et
exercons une vigilance accrue afin de demeurer au-dessus des passions et de proclamer les
vertus (ou : les actes glorieux) de Celui qui a daigné demeurer en nous, en raison de la
ressemblance avec Lui-méme qui se révele en nous. Rendons compte de Celui a qui nous
sommes unis et de ce dont nous avons été jugés dignes, et, émerveillés par la grandeur
incomparable de ce Don et par la grandeur de Son amour pour hous, ordonnons nos actes, nos

3



Saint Grégoire Palamas

paroles et nos pensées selon la volonté de Dieu, «bonne, agréable et parfaite» (Rom 12,2). Car
c’est le Sang de la Nouvelle Alliance, qui confirme la Nouvelle Alliance elle-méme, c’est-a-dire
I’Evangile du Christ. «Car, comme le dit I’Apétre, un testament a force aprés ceux qui sont morts»
(Héb 9,17). C’est pourquoi, nous qui participons au Sang de I'Alliance du Christ, veillons a ne pas
I’invalider par nos actions, de peur que, par conséguent, le chatiment et les tourments éternels ne
s’abattent sur nous, comme ce fut le cas pour le Sang de I’Alliance par lequel nous avons été
sanctifiés, nous qui ne I'avons pas tenu pour saint (Héb 10,29). Car, de méme qu’une grande
promesse est faite a ceux qui conservent la sanctification recue de la communion - car le
royaume des cieux est promis —, de méme un grand chatiment attend ceux qui, aprés avoir recu
le Don, se sont rendus impurs. «Si celui qui a rejeté la loi mosaique est puni de mort sans
miséricorde», selon la loi, dit I’Apo6tre, «combien plus terrible sera le chatiment de celui qui n’a pas
tenu pour saint le Sang de I'Alliance et qui a outragé cette grande grace» (Héb 10,28-29). 10.
Mais, freres et sceurs, je vous en prie, conservons intacte en nous la grace de Dieu, en nous
consacrant entierement a I’obéissance et a I'accomplissement des saints commandements, et en
nous offrant nous-mémes a Dieu, car lui aussi s’est donné pour nous. Le Péere a donné son Fils
unique pour nous; le Fils de Dieu s’est donné lui-méme; ne devons-nous pas donc nous donner a
notre tour, non pas pour lui, mais pour nous-mémes ? Mais comment nous donner pour nous-
mémes au Christ qui s’est donné pour nous ? Si nous enracinons en nous I’amour pour lui et pour
les autres; si, sous la main puissante de Dieu, et pour lui, nous nous humilions devant nous-
mémes et devant les autres, «n’ayant pas de hautes pensées, mais marchant dans I’humilité»
(Rom 12,16); si nous crucifions, autant que possible, la chair «avec ses passions et ses désirs
terrestres, 'ivrognerie, la fornication, I'impureté et la cupidité» (Col 3,5); si nous mourons au péché
et vivons pour la vertu. Car c'est ce que nous enseigne le Corps crucifié du Christ lui-méme, offert
pour notre nourriture : en méme temps, nous sommes noutrris par lui et apprenons a participer a
ses vertus et a sa Passion, afin de vivre éternellement avec lui et de régner avec lui. Il I'a prédit
par le prophete David, disant : «Le sacrifice de louange me glorifiera, et c'est le chemin par lequel
je lui ferai voir mon salut» (Ps 50,23); car en mémoire de ce qu'il a accompli, de ce qu'il a fait pour
nous, ce sacrifice de louange est offert pour sa gloire et son exaltation. Et puisque ce qui est
présent est véritablement le Corps et le Sang du Christ, il parle a Dieu le Pere d'une maniére bien
plus puissante que le sang d'Abel, car celui-ci a crié vers Dieu contre son frere, tandis que ce
Sang-ci crie pour nous, nous que le Seigneur a jugés dignes de devenir notre Frére, nous
apaisant et nous réconciliant avec le Pere tres-haut. Et il nous parle, nous montrant clairement le
chemin de I'amour : car lui-méme, par amour pour nous, s'est dépouillé de tout pour nous et a
donné sa vie pour nous, nous montrant le chemin de I'humilité : «Car c'est dans I'humilité que son
jugement lui a été enlevé; comme une brebis a I'abattoir, il a été mené» (Is 53,7-8); nous montrant
le chemin de I'obéissance : car lui aussi a été obéissant au Pére jusqu'a la croix et a la mort (Phil
2,8); le chemin qui méne a la vie éternelle, fruit de la mortification des passions : de méme qu'il
était mort — et voici, il vit éternellement, donnant la vie a ceux qui lui adherent par les vertus et la
foi, les glorifiant et étant lui-méme glorifié par eux avec son Péere sans commencement et le saint
Esprit, qui est bon et vivifiant, maintenant et toujours et dans les siécles des siecles. Amen.




Saint Grégoire Palamas

SERMOD SUR LA DATIVITE ODANDS LA ChAIR
O€ DOTRE SAUVEUR JESUS CbhRIisT

1. C’est aujourd’hui la féte de la Nativité virginale : et par la grandeur de cette féte, la
parole, par nécessité, s’élevera au plus profond du mystere et 'embrassera — autant que faire se
peut, que le temps le permet — afin qu’une part de sa signification nous soit révélée. Je vous
exhorte, fréres, a intensifier votre attention et a élever vos pensées, afin que, comme illuminées
par la lumiere céleste et divine, elles recoivent la connaissance divine. Aujourd'hui, je vois que le
ciel et la terre sont tenus en honneur égal, et que I'élévation de toutes les choses d'en bas au-
dessus de celles d'en haut semble rivaliser avec le céleste, qui parait ainsi humilié et diminué. Car
s'il existe un certain ciel des cieux, s'il existe certaines eaux supérieures recouvrant les cieux, s'il
existe un certain lieu, une certaine institution ou un certain ordre supra-mondain, rien n'est plus
merveilleux et plus honorable que la créche, la mangeoire, le bain des enfants et les langes. Car
de tout ce que Dieu a créé depuis le commencement des temps, rien n'est plus utile a la
communauté ni plus divin que la Nativité du Christ, que nous célébrons aujourd’hui.

2. Parce que le Verbe éternel, illimité et omnipotent, sans abri, sans sang, sans domicile
fixe, nait maintenant dans la caverne selon la chair, et comme un Enfant dans une créche est
couché et vu des yeux et touché des mains, et est enveloppé dans des langes; Non pas parce
que |'étre spirituel aurait précédé la création d'un étre qui n'existait pas auparavant, ni parce qu'il
aurait pris chair pour exister, puis s'en serait séparé, ni parce que chair et esprit auraient fusionné
en un seul étre vivant et rationnel, mais parce que, par I'Esprit, Dieu et chair furent unis sans
mélange en I'étre d'une seule Hypostase Dieu-Homme, laquelle, descendue dans le sein virginal
d'ou, par la grace du Péere et avec l'aide de I'Esprit, le Verbe pré-hypostatique fut engendré, sort
maintenant du sein et nait comme Enfant, sans violer, mais en préservant intacts les signes de la
virginité de la Mere, étant né sans douleur, comme il fut congu sans douleur, car Celle qui enfanta
se situait au-dessus du plaisir passionné de la conception et des douleurs atroces de
I'enfantement : c'est pourquoi, comme le dit Isaie : «Avant que la douleur ne vienne, elle, ayant
échappé a la souffrance, enfanta» (Is 66,7) Dans la chair, le Verbe éternel, dont la divinité non
seulement défie toute investigation, mais dont I'union a la chair est incompréhensible, et dont la
condescendance est infinie, et dont la hauteur divine et ineffable de perception surpasse tout
esprit et toute parole, de sorte qu'elle ne peut en aucun cas étre comparée a une créature. Car si
vous contemplez méme dans la chair Celui qui est né de la Vierge sans expérience humaine, vous
verrez que méme ici, toute comparaison est impossible; car Lui, comme le dit le psalmiste, «est
plus beau que les fils des hommes» (Ps 45,3); il n'a pas dit «plus beau», mais simplement «Beau»,
afin de ne pas comparer ceux qui sont incomparables : aux hommes ordinaires — la nature est une
avec Dieu.

3. «Dieu, ton Dieu, t’a oint d’une huile de joie plus qu’aucun de tes compagnons» (Psaume
45,8), poursuit le psalmiste.533 Il est a la fois Dieu et Homme parfait; le méme Dieu est a la fois
celui qui oint et l'oint. Car il est dit : «Dieu, ton Dieu, t'a oint» : parce que, comme Homme, le
Verbe est oint par Dieu le Pére, et est oint par I’Esprit coéternel et consubstantiel : car c’est la
«I’huile de joie»; par conséquent, encore une fois, Il est a la fois Dieu et I'Onction divine et I’Oint :
car, bien qu’ll soit oint comme Homme, il porte en lui, comme Dieu, la source de I'onction. C’est
pourquoi tous ceux qui sont oints par Dieu, voyant divinement, Il les a vus et prédits comme
participants de Lui; Car il est dans la nature méme de Dieu non de participer (@ quelque chose
avec les autres), mais d'étre le sujet de la participation des autres et d'avoir pour participants
ceux qui se réjouissent en esprit. Tel est Celui qui nait maintenant dans une humble grotte et que
nous chantons comme un nouveau-né couché dans une créche.

4. Car Celui qui a créé toutes choses a partir du néant, toutes choses sur la terre et dans
les cieux, regardant Ses créatures raisonnables qui, par leur aspiration a quelque chose de plus
grand, s'étaient perdues, se donne a elles Lui-méme - Lui dont il n'y a rien de plus grand, d'égal
ni d'approchant — et s'offre a ceux qui désirent participer a sa présence, afin que désormais nous
puissions user en toute sécurité de cette aspiration a un monde meilleur, par laquelle, a I'origine,
NOUsS Nous sommes exposés a un péril extréme, et afin que chacun de nous, désirant devenir
Dieu, soit non seulement irréprochable (pour une telle aspiration), mais puisse aussi atteindre ce
qu'il désire. Et, miraculeusement, Il supprime la cause de la chute, qui existait dés le
commencement : la supériorité et I'infériorité observées chez les étres, et de la naissent I'envie et
la trahison, ainsi que I'hostilité ouverte et cachée. Ainsi, le chef du mal, ayant désiré ne pas étre
inférieur a aucun des Anges, mais étre I'égal en excellence du Créateur lui-méme, le premier au
monde, sans aucun prédécesseur, connut une terrible chute; puis, possédé par l'envie et

5



Saint Grégoire Palamas

attaquant par la tromperie, il entraina également Adam dans les profondeurs de I'enfer, nourri par
une soif de posséder davantage de ses semblables, et le rendit ainsi difficile a ramener et
nécessitant une venue spéciale de Dieu pour répondre a son appel, laquelle a maintenant eu lieu,
tandis qu'il s'attira une fois pour toutes une chute incurable, comme celui qui acquit I'orgueil non
par succession (d'un prédécesseur), mais qui devint le mal lui-méme et I'accomplissement du
mal, et s'offrit a ceux qui désiraient participer avec lui au mal... Ainsi, ayant daigné abolir le
fondement de I'orgueil, qui détruit sa création rationnelle, Dieu lui ressemble parfaitement : et
puisque par Sa nature Il est égal a Lui-méme et immuable, Il fait en sorte que la création soit aussi
par sa nature égale a elle-méme et immuable. Et comment accomplit-ll cela ? — Par le fait que
Dieu le Verbe Lui-méme, venant de Dieu, s’est épuisé de maniere ineffable®*2 et est descendu des
hauteurs (de Son) dans la pauvreté humaine, I'unissant indissolublement a Lui-méme, s’humiliant
et devenant pauvre a notre image, transformant ce qui était en bas en quelque chose d’en haut;
ou plutdt, il serait mieux de dire : Il a fait des deux un : unissant la Divinité a la nature humaine; et
ainsi Il a montré a tous le chemin qui méene au plus haut, et ce chemin est I'humilité : Il s’est offert
aujourd’hui en exemple aux hommes et aux saints anges.

5. C’est pourquoi les Anges ont désormais recu la constance (dans le bon ordre), ayant
appris par la pratique du Maitre la voie de I’exaltation et de la ressemblance a Lui, qui consiste
non dans I'orgueil, mais dans I’humilité. C’est pourquoi les hommes disposent d’un moyen de
correction facilement accessible, reconnaissant que I'humilité est le chemin du retour. C’est
pourquoi le Malin, qui est I'orgueil méme, est couvert de honte et abaissé : ayant auparavant paru
inébranlable et imposant, comme s’il avait soumis et entrainé les autres avec lui (par la soif de
toujours plus, éveillée en eux par ses actions), tout en espérant les soumettre par son exces
d’imprudence, il apparait maintenant comme un jouet, clairement démasqué par ceux qu’il avait
auparavant trompés avec malice. Et maintenant, a la naissance du Christ, il est foulé aux pieds
par ceux qui, jadis, étaient sous son talon, et qui, désormais, ne s'enorgueillissent plus, comme le
suggérait le maudit (Gen 3,1-5), mais imitent les humbles, a I'exemple du Sauveur, et c'est par
I'hnumilité qu'ils atteignent les sommets de I'univers. )

6. C'est pourquoi Dieu, qui siege sur les Chérubins (Ez 1,25-26;10,1-2), se tient aujourd'hui
sur terre comme un Enfant. Invisible aux Séraphins a six ailes — non seulement a sa nature, mais
aussi a I'éclat de sa gloire, gu'ils sont incapables de contempler, raison pour laquelle ils se
couvrent le visage d'ailes (Is 6,1-2) —, il est maintenant révélé a la vue terrestre et se tient devant
les yeux charnels, s'étant fait chair. Celui qui définit les limites de toute chose et n'est limité par
rien, est contenu dans une creche simple et rudimentaire. Celui qui contient toutes choses et les
solidifie d'une poignée de main, est emmailloté de petits langes et comprimé de petits bandages;
Celui qui possede une richesse de trésors inépuisables se soumet volontairement a une telle
pauvreté qu'il n'a méme pas de place pour Lui-méme dans une demeure — c'est pourquoi Il
accepte une grotte, et c'est dans ces conditions que nait I'Etre, Né de Dieu hors du temps, sans
passion et sans commencement. Et (oh, quel miracle !), non seulement par Sa naissance, Celui
qui est de méme nature que le Pere Tres-Haut, se revét d'une nature prostrée, et non seulement I
accepte cette extréme pauvreté, étant né dans une grotte misérable, mais aussit6t, alors qu'il est
encore dans le sein de Sa Mere, Il accepte la sentence extréme qui était depuis le
commencement sur notre nature®*®, et Celui qui est par Sa nature le Seigneur du monde entier,
est compté et inscrit avec les esclaves, rendant ainsi I'esclavage (terrestre) pas plus déshonorant
que la domination (terrestre); ou plutét, montrant que les esclaves sont plus dignes d'honneur que
le souverain de I'époque, pourvu qu'ils écoutent et se soumettent a la Grandeur (Royaume) de la
grace; car celui qui se présentait alors comme le souverain de la terre ne se comptait pas parmi le
Roi Céleste, mais seulement tous ceux qui lui étaient soumis; et celui qui régnait alors sur la terre
n'était pas inclus parmi eux; mais le Souverain Céleste se comptait parmi eux.

7. David, notre ancétre, a jadis chanté les louanges de Dieu a cause de Celui qui venait de
naitre de sa terre natale : «Tes mains m’ont fait, elles m’ont fagconné; donne-moi I'intelligence, et
j’apprendrai tes commandements» (Psaume 119, 73). Pourquoi dit-il cela ? Parce que seul le
Créateur peut accorder la véritable compréhension. Celui qui a pergu et reconnu I’lhonneur que
Dieu a donné a notre nature, créée de ses mains a son image, et qui a médité sur son amour pour
I’humanité, accourra vers lui, obéira a ses commandements et les apprendra. A plus forte raison
le fera-t-il s’il comprend, du mieux qu’il peut, ce grand Mystere de notre recréation et de notre
renaissance ! Car Celui qui a créé tout le reste par une seule parole, ayant créé notre nature de la
terre de sa propre main et lui ayant insufflé la vie, Celui qui a tout créé par une seule parole, I'a
faite étre rationnelle et dotée du libre arbitre, afin qu’elle puisse se gouverner par ses propres
pensées et selon ses propres mouvements. Mais, s'étant unie aux desseins du Malin, dépouillée
et impuissante a résister a ses ruses, elle n'a pas conservé sa dignité intrinseque, mais a glissé

6



Saint Grégoire Palamas

vers ce qui est contraire a sa nature. C'est pourquoi, non seulement Il la recrée miraculeusement
de Sa main, mais Il la soutient aussi, non seulement |'ayant relevée de sa chute, mais s'étant
aussi revétu d'elle de maniere inconcevable et s'étant uni a elle de fagon indissoluble, étant né
d'une femme, Dieu et Homme a la fois, afin d'exalter cette méme nature qu'll a créée chez les
ancétres (Adam et Eve) Il recoit cette nature de la Vierge afin de créer un homme nouveau.

8. Car s'il était issu d'une semence, il ne serait pas 'Homme nouveau; étant de I'ancienne
nature et héritier de son imperfection, il ne pourrait recevoir en lui la plénitude de la pure divinité et
devenir la source d'une sanctification inépuisable. Ainsi, avec une puissance abondante, il
pourrait non seulement laver la souillure de ses ancétres, souillure issue du péché, mais aussi
suffire a la sanctification des hommes qui lui succéderaient. De méme que I'eau d'un réservoir ne
suffirait pas a arroser constamment une ville, méme tres grande, et que la ville doit avoir une
source en son sein (car ainsi elle ne se rendrait jamais a ses ennemis, contraints par la soif), de
méme ni I'homme ni un ange saint ne pourraient suffire a la sanctification constante de tous, afin
de sanctifier chacun par la communion avec eux dans la grace qu'ils ont acquise. Il est plutot
nécessaire que la création possede en elle une source, afin que ceux qui s'y abreuvent demeurent
invincibles face aux infirmités et aux carences qui s'y sont insinuées. C'est pourquoi ce n'est ni un
ange, ni un homme, mais le Seigneur lui-méme qui est venu nous sauver, s'incarnant pour nous,
tel que nous le sommes, tout en restant le Dieu immuable. Car, en béatissant la Nouvelle
Jérusalem, en érigeant déja pour lui-méme un temple de pierres vivantes et en nous rassemblant
en une Eglise sainte et universelle, il établit & son fondement — qui est le Christ lui-méme
(EpheS|ens 2:20) - la Source intarissable de la grace. Car la Vie pleine et entiere, la Nature
souveraine et éternelle, infiniment sage et omnipotente, s'unit a la nature qui, par folie, fut
entrainée dans I'égarement et, par faiblesse, asservie au Malin, et qui, faute de vie divine en elle-
méme, gisait dans les profondeurs de I'enfer — s'unit pour lui conférer sagesse, force, liberté et vie
perpétuelle.

9. Considérons les signes immédiats de cette union ineffable et le bienfait qu'elle apporte
a ceux qui sont loin. L'étoile voyage avec les Mages, s'arrétant lorsqu'ils se reposent. Et lorsqu'ils
se mettent en route, elle voyage avec eux, ou plutét, elle les attire elle-méme sur le chemin et les
appelle, initiant le voyage et les guidant. Lorsqu'ils se déplacent, elle se propose comme leur
guide, et lorsqu'ils accordent du repos a leurs corps, elle s'efface et demeure en place, de peur
que, si elle les quittait, son absence ne les trouble, leur faisant croire qu'elle a laissé sa mission
inachevée. Car, en effet, elle leur causa un grand chagrin en disparaissant a leur arrivée a
Jérusalem. Pourquoi donc disparut-elle a leur arrivée ? Pour les soustraire aux soupgons des
hérauts du Christ, qui était alors né dans la chair. Et s’ils s’obstinaient a apprendre des Juifs ou,
selon les prophéties sacrées, le Christ était né, I'étoile divine leur apparut de nouveau a ce
moment-1a, nous enseignant ainsi a ne plus chercher aupres des Juifs ce qui se trouve dans la loi
et les prophéetes, mais a rechercher I’enseignement céleste venu du ciel, de peur d’étre privés de
la grace et de la lumiere suprémes. Lorsqu’ils quitterent Jérusalem, elle leur apparut encore, les
réjouissant et les guidant, allant devant eux, «jusqu’a ce qu’ils se tiennent la ou était I’Enfant» (Mt
2,9), adorant naturellement avec eux I’Enfant terrestre et, en méme temps, I’Enfant céleste. Et, en
vérité, elle les conduisit d’abord, comme un don de Noél a Dieu né sur terre; Et a cause d'eux, la
nation assyrlenne selon les paroles d'lsaie : «En ces jours-la, la premiére nation de Dieu sera
I'Assyrie, aprés elle les Egyptiens, et le troisiéme Israél» (Is 19). Or, comme vous le voyez, cela
s accompllt maintenant : car le culte des Mages fut aussitét remplacé par sa fuite en Egypte;
grace a elle, il libéra les Egyptiens des idoles (Is 19,1), et & son retour, il choisit parmi Israél le
peuple de Dieu digne de son héritage. Et voici, Isaie I'avait clairement prédit; et les Mages eux-
mémes se prosternerent, offrant de I'or, de I'encens et de la myrrhe a celui qui, par sa mort — dont
la myrrhe était un symbole — nous a donné la vie divine — dont I'encens était une préfiguration — et
nous a accordé la lumiere divine et le royaume, symbolisé par I'or offert au Prince de la gloire
éternelle. Grace a Celui qui est né aujourd'hui, les bergers, unis aux anges, forment un checeur
commun et entonnent un hymne de louange. Non pas que les anges aient pris les flites des
bergers, mais parce que les bergers, illuminés par leur lumiere, se trouvent parmi les armées
célestes et recoivent des anges l'enseignement d'un hymne céleste, ou plutét, d'un hymne
céleste et terrestre. Car ils proclament : «Gloire a Dieu au plus haut des cieux, et paix sur la
terre I» (Luc 2,14). Car Celui qui demeure dans les hauteurs et soutient les cieux a désormais la
terre pour trone et y est glorifié, tout comme il I'est au ciel par ses saints et ses anges.

10. Mais quelle est la raison de ces louanges communes aux anges et aux hommes, et
quelle est cette bonne nouvelle, si louable et si joyeuse pour les bergers et pour tous les
hommes ? «Car voici, dit 'ange aux bergers, je vous annonce une bonne nouvelle, qui sera une
grande joie pour tout le peuple» (Luc 2,10). Alors, qu’est-ce que cette joie universelle, proclamée

7



Saint Grégoire Palamas

par le cantique de I’'Evangile «Paix et bienveillance envers les hommes» ? Ecoutez jusqu’au bout,
et vous le saurez. Car Dieu, qui était en colére contre le genre humain et I'a soumis a de terribles
malédictions, est maintenant venu en chair et en os, apportant sa paix pour les répandre et les
réconcilier avec le Pere Tres-Haut. Car I'ange proclame aux bergers : «Celui que nous chantons
au ciel n’est pas né pour nous, les anges, bien qu’il soit maintenant visible sur terre, mais pour
vous, les hommes, c’est-a-dire pour le Pere.» — C’est pour vous, et aussi en raison de votre
nature, que le Sauveur, le Christ, le Seigneur, est né dans la cité de David. — Que désire donc la
volonté de Dieu, inhérente au monde ? — Inhérente au monde, car : «la paix, dit ’Ange, c’est la
bienveillance envers les hommes.» Cela se produisit alors qu'll avait déja donné des exemples de
paix aux hommes : car Dieu «parla a Moise comme un homme parle a son ami» (Ex 33,11); et Il
trouva David selon son cceur (Ac 13,22); et Il manifesta des signes de paix a tout le peuple juif,
descendant pour eux sur la montagne (le Sinai) et leur parlant du milieu du feu et des ténebres,
mais non par bienveillance : car la bienveillance est la volonté agréable, préalable et parfaite de
Dieu. Par conséquent, la volonté premiere et parfaite de Dieu a I'égard de certains individus ou
d'une nation ne consiste pas dans la bienveillance (qui leur est manifestée), et elle n'était pas
«parfaite»; c'est pourquoi, de méme que Dieu a appelé plusieurs «fils», mais qu'il n'y en a qu'un
seul «en qui Il trouve son plaisir» (Mt 3,17); de méme, Il a accordé sa paix aux hommes a maintes
reprises; et cette paix unique contient aussi son agrément, une paix qui, grace a l'Incarnation de
notre Seigneur Jésus- Christ, est donnée parfaite et immuable a toute nation et a tous ceux qui la
désirent.

11. Fréres, conservons cette paix entre nous, autant que faire se peut : car nous 'avons
recue comme héritage de notre Sauveur, né maintenant, qui nous a donné I’Esprit d’adoption, par
lequel nous sommes devenus véritablement héritiers de Dieu et cohéritiers du Christ (Rom 8,17).
Soyons en paix avec Dieu : en faisant ce qui lui plait, en étant sobres, en disant la vérité, en
pratiquant la justice, en «persévérant dans la priére et la supplication» (Ac 1,14), en «chantant et
en célébrant des louanges dans nos cceurs» (Ep 5,19), et pas seulement du bout des lévres.
Soyons en paix avec nous-mémes : en soumettant la chair a I’'Esprit et en choisissant une voie de
vie selon notre conscience, avec un ordre intérieur de pensées, bien ordonné et respectueux; car
c’est ainsi que nous éteindrions la véritable discorde interne qui existe en nous. Soyons aussi en
paix avec un seul Un autre : «Accueillez-vous les uns les autres et pardonnez-vous mutuellement,
si quelgu’un a une raison de se plaindre d’un autre, comme Christ aussi vous a pardonné» (Col
3,13); et témoignez-vous de la miséricorde les uns envers les autres, par amour réciproque, a
Ilimage du Christ qui, par amour pour nous, a eu pitié de nous et est descendu jusqu’a nous pour
nous; car ainsi, par son aide et sa grace, appelés a sortir de la chute du péché et élevés sur le
chemin des vertus, «nous aurons la citoyenneté des cieux» (Phil 3,20), sur la base de laquelle
nous espérons étre délivrés de la corruption (Rom 8,21) et jouir des bénédictions célestes et
éternelles, comme enfants du Pere céleste, bénédictions que nous recevrons tous dans la gloire
future, lors de la venue et de I'apparition de notre Seigneur, Dieu et Sauveur Jésus-Christ, a qui
soit la gloire éternellement. Amen.



