Saint Grégoire Palamas

bome€ELie POUR L'EVADGILE DU o€ DIiMADChe D€ mATThicu

Jacques, le frere de Dieu, dit : «Ayez une joie parfaite lorsque vous étes exposés a
diverses tentations» (Jac 1,2). Il ne dit pas simplement «réjouissez-vous», mais «ayez une joie
parfaite». |l ne nous exhorte pas a étre insensibles a la souffrance - car cela est impossible — mais
nous conseille plutét d'avoir une disposition d'ame agréable a Dieu, plus forte que le sentiment de
tristesse. Il dit «une joie parfaite», c'est-a-dire une joie parfaite, grande et incessante, surtout
lorsque de nombreuses tentations se présentent. Pourquoi cela ? Parce que par notre
persévérance dans les tentations, nous sommes fortifiés et éprouvés davantage devant Dieu. De
plus, nous acquérons une plus grande expérience des tentations; car c'est ce que dit la Sagesse
de Salomon au sujet des saints : «Car Dieu les a éprouvés et les a trouvés dignes de lui» (Sag
3,5). Une telle tentation n'est-elle pas digne de toute joie ? Voici ce que Dieu dit a Job, le délivrant
de la tristesse qui suivit la tentation : «Penses-tu que j'aie agi envers toi autrement, sinon pour
que tu sois trouvé juste ?» (Job 40,3). Que lui dit le Seigneur par la ? «Je t'ai fait cela pour
éprouver ta foi en moi, alors que tu étais en bonne santé, jouissant de la renommée et de la
prospérité; et tu as prouvé ta justice, en utilisant tout cela selon ma volonté, lorsque cela t'a été
accordé et lorsque je I'ai voulu, en le distribuant et en le dirigeant.» Je t'ai fait cela pour éprouver
ta foi en moi, alors que tu étais malade, déshonoré et pauvre, et tu as prouvé ta justice, en disant :
«Si nous avons regu de bonnes choses de la main du Seigneur, ne supporterons-nous pas le
mal ?» (Job 2,10).

D’ou nous vient donc la patience face aux tentations ? De la conscience qu’elles sont
envoyées pour éprouver notre foi en Dieu; les tentations sont donc, en quelque sorte, un moyen
de mettre a I’épreuve les fideles. C’est pourquoi Jacques, le frére du Seigneur, aprés nous avoir
exhortés a nous réjouir face aux tentations, ajoute : «La mise a I’épreuve de votre foi produit la
persévérance; mais que la persévérance, dit-il, accomplisse parfaitement son ceuvre» (Jac 1,3-4).
Lorsque les tentations surgissent, dit-il, ne laissez pas vos bonnes ceuvres diminuer, mais, avec la
persévérance, que la perfection de la vertu s’ajoute a vous. Or, puisque I'homme ne se
perfectionne pas par des choses indépendantes de sa volonté, prises en elles-mémes, mais qu'il
est nécessaire qu'elles soient accompagnées de choses qui dépendent de sa volonté, telles que
la prudence la justlce I'amour de Dieu et du prochain, et les manifestations de cet amour — car
cela aussi est nécessaire a notre perfection —, alors, dans son Epitre, ce divin Apdtre ajoute : «Que
la patience accomplisse parfaitement son oeuvre, afin que vous soyez parfaits et accomplis, sans
qu'il vous manque rien» (Jac 1,4), le disant clairement, comme s'il disait : si vous voulez
manifester une foi parfaite en Dieu, alors non seulement endurez vaillamment les épreuves
extérieures, mais accomplissez aussi par vous-mémes des ceuvres agréables a Dieu, méme si
elles impliquent un grand labeur; car lorsque |'activité va de pair avec la souffrance pour le bien,
elles rendent I'nomme parfait en Dieu. Pourquoi donc n'a-t-il pas dit : «Réjouissez-vous quand
vous faites le bien», mais : «quand vous étes tentés» ? Car la pratique de la vertu dépend de nous
et est en notre pouvoir; tomber dans la tentation, en revanche, ne dépend pas de nous. Puisque
sans elle, il n'y a ni perfection ni manifestation de la foi en Dieu, que celui qui aspire a la
perfection de la foi y succombe, qu'il se réjouisse, car il a trouvé le moyen d'atteindre la
perfection. Les tentations sont utiles a ceux qui sont parfaits dans la foi, afin de manifester leur
perfection; mais plus étonnant encore, les tentations, en s'attaquant méme aux imparfaits, les
rendent parfaits, comme le montrent les paroles de I' Evangile le plus lu aulourd hui. Nous vous les
proposons dés le début : <A ce moment-1a, Jésus obllgea ses disciples a monter dans la barque
et a 'attendre sur le quai, jusqu'a ce qu'il et renvoyé les paiens. Aprés avoir renvoyé la foule, il
monta seul sur la montagne pour prier» (Mt 14,22-23). De quel «ce moment» parlions-nous ?
C’est lorsqu’il a nourri cing mille hommes, femmes et enfants avec cing pains et deux poissons,
en si grande gquantité que douze paniers étaient remplis de morceaux — comme nous |'avons
entendu a I’église dimanche dernier.

Certains s'interrogent peut-étre sur les raisons pour lesquelles le Seigneur a contraint les
disciples a monter dans la barque. On pourrait penser qu'il préparait ainsi le terrain pour les
ceuvres pour lesquelles il était venu sur terre. Pour ma part, je serais perplexe s'il ne les y avait
pas contraints. Car, désirant par ses actes se présenter comme un exemple de beauté pour tous,
aprés avoir montré comment interagir avec les foules afin que leurs ames et leurs corps en
bénéficient, il devait aussi montrer comment communiquer avec Dieu : en élevant son esprit vers
lui, libéré de toute bassesse. La solitude, le désert et le silence qui y régne y favorisent

1PG.151:401-412



Saint Grégoire Palamas

grandement cette communion. Aussi, puisqu'une occasion propice se présentait pour démontrer
cela — que le désert, le silence, la priere et la solitude sont des bienfaits —, il lui était nécessaire de
gravir la montagne pour y prier seul. Les disciples aimaient étre constamment avec lui et
répugnaient a le quitter. Comment aurait-ll pu gravir la montagne seul s'll ne les avait pas
contraints a embarquer et a le précéder sur l'autre rive ? Mais on peut aussi y voir une autre
signification. En effet, de méme qu'alors, apres avoir miraculeusement guéri, enseigné et nourri la
foule, Il les renvoya et gravit la montagne, contraignant Ses disciples a se livrer a la mer et aux
flots, de méme, apres avoir, par Son Incarnation, guéri notre nature, nous avoir enseignés et
nourris de Sa propre personne, Il nous a quittés physiquement, est monté au ciel et a envoyé Ses
dISCIpleS dans le monde entier. C'est comme dire : dans la mer salée des nations, pleine
d'épreuves, ou, tels des navires portant I Evang|le et I'Eglise dans I'esprit de I'Evangile, ils furent
délivrés. Non seulement Il les a envoyés, mais Il les y a aussi contraints. Si quelqu'un connait le
récit de Jean, le théologien bien-aimé du Christ; Si quelqu'un sait pourquoi les épreuves subies
par Etienne et la persécution qui s'ensuivit furent permises, alors il comprendra ce que je veux
dire : car les disciples ne voulaient pas quitter Jérusalem, mais, contraints par la persécution, ils
se disperserent a travers le monde, accomplissant ainsi leur mission.

Non seulement furent-ils contraints de naviguer sur la mer de la vie, ou abondent les
troubles et les tentations de toutes sortes, mais ils durent aussi, pour ainsi dire, traverser jusqu'a
l'autre rive, c'est-a-dire surmonter et naviguer a travers les dangers; mais sans Jésus, ils n'en
eurent pas la force. Car «le navire», dit I'Evangéliste, «était au milieu de la mer, ballotté par les
vagues, car le vent était contraire» (Mt 14,21). Ce vent sans ame ne leur était pas plus contraire
qu'il ne I'était plus tard & Domeétien, Trajan et Néron. Mais il serait plus juste de dire que ces gens
et d'autres comme eux étaient des vagues cruelles et terribles qui se dressaient contre I'Eglise, et
que celui qui les attisait et les soulevait était I'esprit du mal, le diable, I'ennemi toujours present de
I'Eglise du Christ. «Or, a la quatneme veille de la nuit», dit I'évangéliste, «Jésus vint a eux,
marchant sur la mer» (Mt 14,25), c'est-a-dire apres la neuvieme heure de la nuit : car les veilles de
nuit ont coutume de diviser la nuit en quatre parties, selon des quarts de travail, de sorte qu'au
début de la dixieme heure de la nuit commencait également la quatrieme veille. Il leur permit de
subir la tempéte si longtemps afin de les habituer a la patience et de les rendre capables
d'endurer les épreuves. Mais méme apres cela, lorsqu'll leur apparut, Il permit qu'ils Le prennent
pour un fantéme et qu'ils soient si effrayés qu'ils crierent de peur, bien qu'll fit venu les sauver.
Vous voyez qu'll a agi de la méme maniere avec l'ancien Israél : car lorsque la mer était sur le
point de s'ouvrir miraculeusement pour leur offrir un chemin vers le salut, ils se virent réduits au
bord du précipice, acculés par une destruction inévitable due a I'encerclement de leurs ennemis.
Et maintenant, en sa présence, une grande agitation précede la délivrance de ceux qui sont
libérés des démons qui les possédaient. Ainsi, non seulement ses bénédictions furent
merveilleuses, mais elles demeurerent aussi gravées dans la mémoire de ceux qui les regurent. Et
a ceux qui invoquent le Dieu de tous dans cette tempéte, Il se révéle, sans aucun doute,
démontrant qu'll est le Dieu de tous, tendant la main a ceux qui L'appellent. Il marche sur les flots
de la mer déchainée, démontrant ainsi qu'il est celui qui, selon la prophétie, marche sur la mer
comme sur la terre ferme; celui a qui David s'adresse prophétiquement : «Tes voies sont sur la
mer, et tes sentiers sur les grandes eaux» (Ps 77,20); et : «Tu domines la puissance de la mer,
mais tu apaises le tumulte de ses flots» (Ps 89,10); — comme il le fit plus tard. Car, voyant leur
crainte de ne pas le reconnaitre, il leur parla aussit6t, et ils le reconnurent a sa voix méme, disant :
«C'est moi, n'ayez pas peur» (Mt 14,27). — Je suis a la fois le Dieu éternel et 'Homme, devenu
ainsi pour vous en ces derniers temps, celui qu'ils voient et entendent, et a qui tout est possible.
C'est pourquoi, méme en chair et en os, je marche sur les flots, afin de donner aux autres. Car
lorsque Pierre lui dit : «Seigneur, si tu existes, ordonne-moi de venir a toi» (Mt 14,28), il le lui
ordonna, et il en fut ainsi. Mais revenons a la comparaison que nous avons faite plus haut, lorsque
nous avons expliqué que lorsque les Apotres furent envoyés au milieu des nations, le Seigneur
monta, pour ainsi dire, sur une montagne — jusqu’aux hauteurs du ciel — et que de I3, il intercede
sans cesse pour nous, étant devenu pour nous un Souverain Sacrificateur et ayant franchi le voile
pour expier les péchés du peuple, comme le dit I’Apotre.

Ainsi, les disciples, envoyés traverser la mer, c'est-a-dire vaincre les tentateurs, n'ont pas
remporté une victoire complete : car I'ennemi est V|goureux et les nations se déchainent contre
I'Eglise du Christ. A la quatriéme veille de la nuit, c'est-a-dire apres la loi naturelle, apres la Loi
écrite, apres la premiere Venue du Seigneur et, en elle, la loi de grace, aura assurément lieu la
seconde Venue du Christ, que I'on peut magnifiquement comparer a la quatrieme veille de la nuit,
durant laquelle le Seigneur viendra, foulant aux pieds, abolissant et soumettant tout principe,
toute autorité et toute puissance : car il doit clairement abolir et fouler aux pieds les vagues qui se

2



Saint Grégoire Palamas

dressent terriblement contre son Eglise. Car vous vous souvenez que par «vagues», agitées et
tumultueuses par un vent contraire, le mot désignait mystiquement les princes de ce monde; et
afin de considérer la suite, je passe partiellement sous silence ce qui s'est passé entre-temps.
Quand ils montérent dans la barque, c’est-a-dire Jésus et Pierre, qui étaient venus a lui depuis le
bateau, le vent tomba et, apres avoir traversé, ils atteignirent la terre ferme. De méme, le Seigneur
et tous les saints qui nous ont quittés, que Pierre préfigurait, seront avec nous lors du second
avenement du Christ. Il réprimandera enfin le vent spirituel contraire et, apres avoir traversé la mer
tumultueuse de la vie, nous parviendrons au pays des doux, ou toute maladie, toute tristesse et
tous les soupirs auront disparu. «Et ceux qui étaient dans la barque, dit I’évangéliste, vinrent se
prosterner devant lui, disant : “Tu es vraiment le Fils de Dieu”» (Mt 14,33). Car méme alors (au
moment du second Avenement du Christ) : <Au nom de Jésus, tout genou fléchira dans les cieux,
sur la terre et sous la terre; et toute langue confessera que Jésus Christ est Seigneur, a la gloire
de Dieu le Pere» (Phil 2,10-11). Mais, laissant de coté cette comparaison symbolique, rappelons le
point de départ de notre propos : les tentations sont utiles non seulement a ceux qui sont parfaits
dans la foi, comme Job, Pierre, Paul et d'autres comme eux, mais elles rendent aussi parfaits
ceux qui sont imparfaits. En effet, dans ce cas précis, non seulement Pierre et les autres
disciples, qui étaient encore imparfaits a I'époque, mais aussi tous ceux qui se trouvaient dans la
barque, saisis par I'exaltation, ont regu un tel bienfait pour leur foi qu'a leur retour, ils ont adoré
Jésus et lui ont dit : «Tu es vraiment le Fils de Dieu.» Ainsi, I’Apo6tre, que nous avons cité au début,
dit magnifiquement : «Heureux I’'homme qui supporte I’'épreuve, car, apres avoir été éprouvé, il
recevra la couronne de vie» (Jac 1,12).

Je ne veux pas, freres, que vous ignoriez la double nature des tentations; mais je n'en
parlerai pas maintenant. (Je dirai seulement que) les tentations surviennent a travers la joie et la
tristesse, la santé et la maladie, la gloire et le déshonneur, la richesse et la pauvreté; mais de
toutes ces tentations, les pires sont de loin celles qui surviennent a travers le plaisir, la santé, la
gloire et la richesse; et cela est vrai; mais je ne vous parlerai pas maintenant de cette double
nature des tentations. Mais que veux-je que vous sachiez maintenant ? Ecoutez attentivement, et
vous le saurez. Ce grand Jacques, appelé dans la chair le Frere du Seigneur, en raison des
fiancailles de la Vierge Marie avec Joseph, qui eurent lieu selon la divine volonté, dit : «<Réjouissez-
vous, lorsque vous étes exposés a diverses tentations»; et : «Heureux I'homme qui supporte
I'épreuve, car, aprés avoir été éprouvé, il recevra la couronne de vie» (Jac 1,12). Puis, comme si
quelgu'un lui disait : «Mais il y en a qui, tentés, blasphément; d'autres sont réduits au désespoir;
d'autres encore se pendent; et si les tentations viennent de causes physiques et charnelles, ce
sont des passions et des désirs; et certains, voici, sont tombés dans le meurtre, d'autres se sont
livrés a la débauche; alors en quoi les tentations viennent-elles de Dieu et sont-elles celles qui
apportent les couronnes ?» — Comme pour répondre a ceux qui disent cela, I'Apobtre ajoute : «Que
personne, lorsqu'il est tenté, ne dise qu'il est tenté par Dieu; car Dieu n'est pas un tentateur du
mal, puisqu'il ne tente personne» (Jac 1,13); Par «tentation», il est clairement entendu ici le mal, le
péché et la chute dans celui-ci. Face a ces tentations, le Christ est resté insensible, bien qu'il ait
été tenté : «Car c'est dans la méme chose qu'il a souffert», dit I'Apotre, «et, étant lui-méme tenté,
il peut secourir ceux qui sont tentés» (Héb 2,18). Mais méme apres son baptéme dans le
Jourdain, il monta sur la montagne pour y étre tenté, comme le rapporte I'Evangile (Mt 4,1). Ainsi,
les «tentations» désignent a la fois les souffrances extérieures qui frappent I'homme dans sa
nature charnelle et |'attague méme de I'ennemi, méme si elle échoue. En tentant, il s'attaqua donc
aussi au Seigneur. Les «tentations» sont aussi appelées péchés, auxquels chacun de nous est
tenté, comme le dit Jacques lui-méme : «Chacun est tenté, attiré et séduit par ses propres
convoitises. Car lorsque la convoitise congoit, elle enfante le péché; et le péché, une fois
consommé, engendre la mort» (Jac 1,14-15). De quelle mort parle-t-on ? De la mort éternelle, qui
s’exprime par la séparation de I’ame d’avec Dieu, causée par le péché. Depuis Adam et jusqu’a la
fin des temps, la mort corporelle succede a la mort physique. Puis, dans le monde a venir, pour
ceux qui ne se seront pas repentis ici-bas, suivront d’insupportables et éternels tourments de
I’ame et du corps, justement condamnés par Celui qui a le pouvoir de détruire ’ame et le corps
dans la Géhenne.

Freres et sceurs, fuyons ces tentations du mieux que nous le pouvons, car il est en notre
pouvoir de les fuir. Nous nous affligerons lorsque nous nous verrons y succomber. Si nous nous
en affligeons comme il se doit, nous nous repentirons sincerement, ce qui nous conduira au salut.
Et je suis ici pour vous éloigner de ce genre de tentation, qui cause du mal et du dommage non
pas temporellement, mais éternellement. Car notre Seigneur Jésus Christ, par la grace duquel
nous sommes serviteurs, est le Souverain Sacrificateur des bénédictions futures, et non
temporelles, et par son Sang, il est véritablement entré dans le Lieu Saint, ayant obtenu notre

3



Saint Grégoire Palamas

rédemption, non pas temporelle, mais éternelle. C'est cette libération éternelle que nous
recherchions également, car, croyez-moi, nous nous préoccupons des malheurs spirituels, et non
corporels. Car nos armes ne sont pas charnelles, comme le dit I'Apotre, mais des puissances
divines pour détruire les forteresses, non matérielles, mais celles que I'ennemi spirituel érige
contre nous. Mais vous, il me semble, vous ne comprenez ni ne recherchez cette délivrance des
tentations spirituelles; car vous vous affligez particulierement de ces tentations (adversités) dont
vous devriez vous réjouir, car elles sont, si seulement nous les désirons, la source de notre salut
éternel. Et c'est de moi que vous recherchez ardemment cette délivrance des malheurs matériels,
et je suis venu a vous pour compatir, bien que j'accorde moins d'importance a cette délivrance
des adversités matérielles. Mais si nous nous affligeons davantage de nos péchés que des
calamités qui nous frappent, nous obtiendrons non seulement le salut de nos ames et la
rédemption éternelle, mais aussi la délivrance des tentations passageres. Car pourquoi notre vie
est-elle devenue tourmentée et pleine de chagrins, remplie de luttes et de désastres ? N’est-ce
pas parce qu’en transgressant le commandement, nous nous sommes plongés dans la tentation
interdite — c’est-a-dire dans le péché ? Si nous nous purifions maintenant de tout péché par la
repentance, méme ici, nous aurons besoin de tentations plus douces, et en temps voulu, nous
entrerons dans une vie insouciante et paisible. Pensons a cette pensée salvatrice : ne nous
affligeons pas et ne nous inquiétons pas des épreuves et des pertes matérielles, mais du mal
spirituel — qui sont véritablement des tentations et méritent notre chagrin — afin de pouvoir dire a
Dieu, comme Il nous I'a Lui-méme enseigné : «Ne nous soumets pas a la tentation» — une
tentation interdite qui nous expose entierement a notre responsabilité — «mais délivre-nous du
Malin.» Car c’est a Toi qu’appartiennent le reégne, la puissance et la gloire, pour les siecles des
siecles. Amen




Saint Grégoire Palamas

bomeELiec POUR L€ 11€ OimANDChe O mATThicu 2

Dieu, créant I'nomme doté du libre arbitre, lui a accordé une grande sollicitude, afin que,
faisant bon usage de cette liberté, il soit enclin non au mal, mais au bien. Ainsi, en le créant, il le
crée simultanément a son image et a sa ressemblance, afin que, se tournant vers le bon modeéle,
il ne s'égare pas, et que Dieu, envers son image plus qu'envers toute autre création, lui exprime
ensuite sa riche miséricorde, comme il est juste. Et, sur cette base, par l'imitation, je voudrais
I'amener a un bien a sa mesure et correspondant: car I'nomme aussi peut étre bon, a I'image de
son Créateur, en l'imitant: mais qu'un homme soit aussi invariablement bon que Dieu est
absolument impossible. Considérons donc la multitude et la grandeur des miséricordes que Dieu
nous accorde, et comment Il s'est présenté a nous comme un exemple de bonnes ceuvres. Je ne
parlerai pas ici des bienfaits inhérents a notre nature, qu'll nous a accordés, et sur lesquels David,
le contemplant, lui dit : «Ton intelligence s'étonne de moi: elle est établie: je ne peux I'accomplir»
(Ps 139,6): mais je parlerai brievement de ce qui est extérieur a nous et autour de nous. Car Il a
créé toutes choses visibles et invisibles pour I'hnomme : non seulement le ciel et la terre, I'eau, I'air,
le feu et tout ce que contiennent ces éléments, et toute espéce animale et végétale, que nous ne
pouvons méme pas énumeérer individuellement, mais |l a aussi créé une multitude innombrable
d'anges pour I'homme : certains comme chefs du monde et princes des nations, comme
prophetes de Dieu, instruits par Lui, qui nous instruisent: D'autres, comme serviteurs qui
hériteront du salut, a I'image du grand Paul, lui-méme instruit par Dieu, qui nous I'a révélé. Et
pourquoi dis-je : «toutes choses créées par Lui» ? Car Lui aussi s'est fait homme pour nous. Et
quel mot peut exprimer les paroles qu'll a prononcées pour nous, le chemin de vie, les vertus qu'll
nous a montrées par Son exemple, la grandeur des miracles qu'll a accomplis Lui-méme pour
nous ? Mais oh ! le miracle qui surpasse tous les miracles ! — Il s'est livré a la mort pour nous, et Il
est ressuscité et monté au ciel pour nous, vivant a jamais comme Dieu et présent dans les cieux,
ou plutot, présent partout et au-dessus de tout, existant avant les siécles et pour Iéternité.

Tout ce qu'll a fait pour nous était empreint de miséricorde : en effet, quelle autre force
motrice pouvait bien étre a l'origine de tant de bonnes actions, sinon I'amour de I'humanité,
I'amour et la miséricorde ? Mais cette miséricorde se révele de deux maniéres : d'une part, avant
que nous ne péchions contre Lui, ce qui s'exprimait par les plus grandes bénédictions dont, dans
Sa miséricorde, Il compensait I'imperfection de notre nature: d'autre part, apres que nous ayons
péché contre Lui, Il est resté, dans Sa miséricorde, magnanime, et plus encore, m( par une
grande compassion, cultivant sans cesse nos dons pour les faire fructifier, non seulement ne
rendant pas le mal pour le mal, ni méme simplement le bien pour le mal, mais manifestant aussi le
Bien supréme, le Bien absolu, au-dela duquel il n'y a rien de meilleur, car alors Il s'est donné Lui-
méme pour nous — Lui qui est le Premier, le Plus Grand et le Souverain Bien, ou plutét, le Bien
unique et incomparable. Ainsi, puisque le bienfait de la miséricorde est double, il se manifeste
d'une part par l'assistance apportée a ceux qui ont besoin d'un abri, de nourriture et de
protection dans les moments difficiles: L'autre réside dans la générosité, le pardon et la
compassion envers ceux qui péchent. Le Fils de Dieu, s'étant fait homme pour nous et nous
ayant jugés dignes d'étre notre Maitre, nous exhorte a cette miséricorde, qui consiste a partager
nos biens avec les nécessiteux : «Donnez a celui qui vous demande; et si quelqu'un veut vous
emprunter, ne le lui refusez pas» (Mt 5,42); et : «<Amassez-vous des trésors dans le ciel, ou ni ver
ni teigne ne détruisent, et ou les voleurs ne percent ni ne dérobent» (Mt 6, 20). Et encore ailleurs :
«Faites I'aumone de la part de ceux qui sont parmi vous, et tout cela vous sera pur» (Lc 11,41).
Mais non seulement par ces paroles, mais aussi par des paraboles nous exhortant a la
miséricorde, il nous présente, pour ainsi dire, cette terrible venue future et se révele comme un
Roi assis sur le trone de gloire. Il place a sa droite ceux qui font le bien, comme des artisans de
justice, et a sa gauche ceux qui ne leur ressemblent pas, leur reprochant de ne pas avoir partagé
leurs biens avec les nécessiteux et d'avoir fait preuve d'indifférence envers lui-méme en ne leur
portant pas secours. Il les envoie dans le feu éternel préparé pour le diable et ses anges. Aprés
avoir grandement loué les généreux et montré qu'une bonne action envers les nécessiteux est
une bonne action envers lui-méme, il t¢émoigne qu'ils sont bénis de son Pére et les fait héritiers du
royaume qui leur a été préparé dés la fondation du monde. Voila ce que le Seigneur dit dans les
Evangiles, nous exhortant a cette premiéere forme de miséricorde, qui s'exprime en partageant ses
biens avec les nécessiteux.

2 PG.151:449-460



Saint Grégoire Palamas

Concernant la seconde forme de miséricorde, qui s’exprime par la bienveillance et une
attitude compatissante envers ceux qui nous ont offensés, qu’est-il dit ? «Ne rendez pas le mal
pour le mal, mais triomphez du mal par le bien» (Rom 12,37). Et : «Si vous pardonnez aux
hommes leurs offenses, votre Pere céleste vous pardonnera aussi. Mais si vous ne pardonnez pas
aux hommes leurs offenses, votre Pere ne vous pardonnera pas non plus les votres» (Mt 6,14-15).
De méme que, concernant la premiere forme de miséricorde, il a utilisé des paroles pour exhorter
et les objets mémes pour inciter, se présentant comme un Berger et un Roi, de méme, concernant
la douceur et la miséricorde envers les pécheurs, il n'a pas seulement prononcé les paroles que
nous avons citées plus haut, mais a aussi ajouté et offert la parabole qui vous a été lue dans
I'Evangile d'aujourd'hui : «<Le royaume des cieux, dit-il, est semblable a un roi qui eut un différend
avec ses serviteurs. Quand il commencga a discuter, on lui amena un homme qui me devait dix
talents» (Mt 18,23-24). Ici, il appelle son Pere «le Roi-Homme», comme s'il s'incluait par ces mots
parmi les débiteurs. Bien qu'il dise qu'il a été «semblable» a un <homme», il le dit sous forme de
parabole. Lui-méme (notre Seigneur Jésus-Christ) est devenu «semblable a un homme», non pas
au sens de la parabole, mais véritablement homme, tout comme nous le sommes. En Vérité, le
trone et le royaume du Fils et du Péere ne font qu'un. Mais puisque, exhortant a la bonté envers
son prochain, il a dit en ces termes : «J'avais faim», «J'avais soif», etc., et a appelé ceux qui
étaient dans le besoin «freres», et a également présenté d'autres caractéristiques de son
Incarnation, c'est pourquoi il dit la qu'il siégera en tant que Roi. La, en effet, puisqu'il a mentionné
les «brebis» et les «boucs», il s'est présenté comme Roi et Berger. Ici, puisqu'il a mentionné les
esclaves, les comptes et I'argent, comme s'ils étaient inhérents a un trésor royal, il dit que son
Pere siege en tant que Roi, demandant des comptes et réclamant les dettes. Pourquoi alors dit-il
la : «il s'assiéra», et «ils se rassembleront», et «il séparera», et «le Roi parlera», et tout cela au sens
du futur ? Mais ici : «<on compara cela», «il voulait régler ses comptes», «on amena le débiteur»,
«le Seigneur ordonna», et tout cela est dit au passé ? — Parce que tout ce qui est dit dans le
premier cas appartient au futur; tandis que la plus grande partie de ce qui est dit dans la parabole
qui nous est présentée s’accomplit principalement ici (dans notre vie présente). Car lorsque, dit-
on, le débiteur qui devait 10 000 talents fut amené, et comme il n’avait rien pour payer, «le
Seigneur ordonna qu’on le vende, lui, sa femme, ses enfants et tout ce qu’il possédait, et qu’on
paie (la dette)» (Mt 18, 25); et lorsqu’il tomba a ses pieds, implora sa patience et promit de payer,
le Seigneur, ému de compassion, le laissa partir et lui remit sa dette. Rien de tout cela ne
concerne l'avenir : ni le report du paiement de la dette, ni la promesse de paiement de la part du
débiteur, ni la permission, ni la remise de la dette de quelque maniére que ce soit de la part du
Donateur de tout et du Demandeur de régler alors les comptes concernant tout.

Le fait qu'un débiteur devant dix mille talents ait été amené lorsque le roi commenca a
compter ne concerne pas l'avenir ; car la réside la fin de tout ce qui a commencé ici-bas. La suite
de la parabole appartient au présent. Car «le serviteur sortit», dit-il, «<et trouva un de ses serviteurs
qui lui devait cent amendes ; et il le pressa, en disant : “Payez-moi ce que vous me devez”» (Mt
18,28).

Et il ne pardonna point a celui qui se jeta a ses pieds, le supplia et promit de rembourser
sa dette: mais il alla le jeter en prison jusqu'a ce qu'il I'ait entierement remboursé. Quel acte, alors
que le moment de rendre des comptes était venu (pour lui aussi) ! Quelle dette (il aurait alors eue)
envers un compagnon d'esclavage ! Quelle exigence (cruelle) (de remboursement) ! Quelle
agressivité | Mais «son serviteur tomba», est-il dit, «a ses pieds, le suppliant, disant : “Sois patient
avec moi, et je te rembourserai tout.” Mais il ne voulut pas : sachant qu'il le jetait en prison
jusqu'a ce qu'il ait remboursé sa dette» (Mt 18,29-30). Mais dans le siécle a venir, nous ne
tolérerons plus la violence les uns envers les autres, et nous ne nous jetterons plus aux pieds les
uns des autres pour les supplier: car alors il y aura Celui devant qui tout genou fléchira, dans les
cieux, sur la terre et sous la terre. Mais, dit-on, a cause d'une telle cruauté envers un compagnon
de service, certains d'entre eux furent profondément affligés et rapporterent tout ce qui s'était
passé au Maitre. Ce dernier, furieux, rejeta le serviteur sans coeur et le livra aux bourreaux jusqu'a
ce qu'il ait payé toute sa dette.

On pourrait dire que cette situation se produit de nos jours, mais elle s'applique
particulierement a l'avenir; car il y a la une épreuve manifeste, une sentence impitoyable et un
tourment éternel. «Jusqu'a ce qu'il ait payé toute sa dette», est-il dit (Mt 18,34). Or, il nous est
impossible de rendre a Dieu une récompense a la hauteur de notre dette envers lui; aussi,
I'expression «jusqu'a ce qu'il ait payé toute sa dette» signifie-t-elle un tourment éternel. Mais
comment se fait-il que tout ce qui est dit dans la parabole (comme nous |'avons dit) trouve ici son
accomplissement, notamment le jugement royal, l'interrogatoire des débiteurs, la demande qui
suit le proces, et tout le reste ? Ce temple de Dieu se dresse, pour ainsi dire, comme un autre ciel,

6



Saint Grégoire Palamas

derriere le voile sacré, tel un tabernacle céleste, abritant le tréne du Seigneur, sur lequel le Roi de
I'univers, assis, compte invisiblement ses serviteurs — parmi nous tous qui nous tenons ici en
priere. Nombreux sont ceux, moi y compris, qui sont couverts de honte et touchés par ces
paroles sacrées chantées et lues a haute voix, car ils n'utilisent pas leurs dix mille talents — une
multitude de bénédictions, chacune étant un talent — a la maniéere divine, comme porteurs d'une
lourde et multiple responsabilité. Il en fut ainsi de Cain, qui, semble-t-il, n'eut commis qu'un seul
péché - le fratricide — et pourtant, il méritait sept, soit une multitude, de raisons d'étre puni,
comme il est écrit. Non seulement sommes-nous reconnus coupables de nos dettes et, par la
parole divine, apprenons-nous les tourments réservés aux coupables, mais, apprenant cela tant
que nous demeurons dans le temple, nous nous repentons, nous prosternons, nous implorons et
nous faisons voeu de mener une vie pieuse. mais aussi, en restant ici jusqu'a la fin et en priant
avec ferveur, nous recevons le pardon: car il est dit : <Revenez a moi, dit le Seigneur, et je
reviendrai a vous, et je ne me souviendrai plus de vos iniquités» (Za 1 et Héb 8,12; 10,17).

Puis, en quittant le temple et en rencontrant ceux qui ont péché contre nous, méme s'ils
se prosternent et prient, nous restons cruels, impitoyables et inflexibles envers eux, bien que leurs
péchés soient insignifiants comparés a nos talents, ou plutét, a notre dette envers Dieu, fruit de
multiples talents. Aussi, Dieu, qui a eu compassion de nous lorsque nous nous sommes repentis
et nous a pardonné une si grande dette, voyant notre insensibilité et notre cruauté envers nos
freres, est justement en coléere contre nous et nous condamne a d'insupportables tourments, a
des tentations présentes et a des tortures éternelles, selon la Parole de Vérité elle-méme lue
aujourd'hui : «C'est ainsi que mon Pere céleste vous traitera, si vous ne pardonnez pas a chacun
de vos freres ses offenses» (Mt 18,35). Et le plus terrible est que méme les véritables serviteurs de
Dieu, c'est-a-dire les saints anges et les saints hommes, dont nous espérons qu'ils intercéderont
pour nous aupres de Dieu la-haut, hélas, nous nous trouvons a provoquer sa colere si nous ne
manifestons pas ici-bas une attitude miséricordieuse envers ceux qui nous ont offensés: car,
comme nous |'avons vu précédemment, ce sont eux qui, avec une grande tristesse, proclament a
Dieu la rigueur et l'insensibilité de notre nature spirituelle. Ainsi, nous avons dit a juste titre
d'emblée que, dans cette parabole, le Seigneur présentait son Pere comme Roi et Juge: car il n'a
pas dit ici : «Je livrerai l'inflexible aux bourreaux», mais : <Mon Péere céleste».

Ainsi donc, fréres, craignons une telle indignation contre nous, saints: tremblons devant la
sentence divine: honorons la générosité dont Dieu a fait preuve envers nous jusqu'a présent:
considérons I'ampleur de notre dette envers Dieu et combien elle est grande en comparaison des
dettes que d'autres ont envers nous. «<Combien de fois, demanda Pierre au Seigneur, mon frere
péchera-t-il contre moi pour que je lui pardonne sept fois ?» Il entendit : «Je ne te dis pas sept
fois, mais soixante-dix fois sept fois» (Mt 18,21-22). Or, il est presque impossible qu'un frére
peche contre nous autant de fois. Le nombre de péchés que chacun de nous commet envers
Dieu dépasse méme ce nombre. Si |I'on considere la gravité de chaque péché et que I'on imagine
envers Celui (!) qui le commet, on constate qu'il est incomparable a toutes les offenses que les
hommes commettent contre nous, méme si cela se produisait soixante-dix fois sept fois. Ainsi, si,
redevable envers Dieu de tels et si grands talents, et I'implorant de sa plus grande générosité,
vous avez recu de lui le pardon complet de votre dette, ne lui accorderez-vous pas avec joie la
méme grace pour la petite dette de quelques pieces d'argent — car ce sont la les deniers qu'un
compagnon de service vous doit, sollicitant votre générosité ? Il sera donc juste que la totalité de
la dette vous soit réclamée: car ne serait-il pas juste que vous perdiez tout et que vous soyez
soumis a une sentence inexorable ? C'est pourquoi I'un des Prophétes dit : «On vous traitera
comme vous avez agi: votre chatiment retombera sur vous» (Abdias 1,15). N'attendons donc pas,
freres et sceurs, ni reproche, ni colére, ni condamnation. Revétons-nous plutét de miséricorde,
comme le dit I'Apbtre, et, faisant preuve de compassion en paroles, en pensées et en actes,
soyons miséricordieux les uns envers les autres. Il nous enseigne encore d'étre compatissants,
bienveillants et patients les uns envers les autres, si quelqu'un a un grief contre un autre, comme
le Christ nous a pardonné (Col 3,12-13). Ainsi, la grace méme du Christ nous sera intimement liée:
et j'ajouterai qu'elle sera pour nous le gage de promesses futures ineffables. Voici, la source de
telles bénédictions, si nous le voulons, se trouve en nous-mémes, ceux qui nous ont offensés. Je
I'imagine comme un navire marchand chargé de richesses inestimables, grace auquel nous
pourrions aisément rembourser notre dette de 10 000 talents et obtenir le gage de richesses pour
I'avenir. Je visualise ce navire, car j'en ai vu un de mes propres yeux récemment dans cette ville.
Les barbares attaquerent et assiégerent cette ville, coupéerent nos approvisionnements en
nourriture et nous menacerent du plus grand danger, afin que, faute de produits de premiere
nécessité, ils contraignent la ville a se rendre. Mais voici qu'un navire marchand apparut et jeta
I'ancre sur nos rivages, chargé de mille mediminu de grain, annulant les dégats causés par les

7



Saint Grégoire Palamas

barbares, nous fournissant les produits nécessaires a bas prix et continuant de nous
approvisionner en biens vitaux. Ainsi, I'ennemi spirituel, plus féroce que n'importe quel barbare,
attaque invisiblement toute la race chrétienne, empéche I'ame d'accéder au salut, la soumet a
une soif de vertus et, ne produisant aucun bien, la conduit au désespoir, afin de s'en emparer et
de la subjuguer: mais Celui qui est apparu, par la providence de Celui qui désire en tout point le
salut des pécheurs et qui désire que celui qui nous a offensés bénéficie de notre miséricorde, et la
trouvant en nous, rend inefficace tout le mal du diable dirigé contre nous: Elle rend la Divinité
miséricordieuse envers nous: elle nous donne d’abondantes raisons d’obtenir sa miséricorde et le
salut, et elle nous promet la vie éternelle, que nous puissions tous recevoir par la grace et I’'amour
de notre Seigneur Jésus Christ pour I’lhumanité, a qui appartiennent toute gloire, toute puissance,
tout honneur et toute adoration, avec son Pere sans commencement et le saint Esprit, qui est bon
et vivifiant, maintenant et toujours et dans les siecles des siecles. Amen.



Saint Grégoire Palamas

bomeELie POUR Le 14€ DIiMmMANDCHhe D€ mATThicu 3

Tout d'abord, je proclamerai a votre famille les paroles finales de la parabole du Seigneur,
lues dans I'Evangile d'aujourd'hui : «Beaucoup sont appelés, mais peu sont élus.» Car le Seigneur
développe cette pensée tout au long de la parabole, afin que nous nous efforcions d'étre non
seulement appelés, mais aussi élus. En effet, celui qui est seulement appelé, mais non élu, est
non seulement privé de la lumiére qui ne s'éteint jamais, mais aussi plongé dans les ténebres les
plus profondes, les mains et les pieds liés : les pieds, parce gu'ils ne se sont pas tournés vers
Dieu; les mains, parce qu'ils n'ont pas accompli les ceuvres agréables a Dieu; et il se livre aux
pleurs et aux grincements de dents. Peut-étre quelgu'un demandera-t-il immédiatement
pourquoi le Seigneur a-t-il dit que «beaucoup» étaient appelés, et non «tous» ? Car, dans ce cas,
si tous n'étaient pas appelés, il serait injuste de priver ceux qui ne I'étaient pas des bénédictions
promises et de les soumettre aux tourments dont il menacait. Peut-étre auraient-ils obéi et
répondu a l'appel s'ils I'avaient été. Certes, il serait injuste de les exclure pour indignité, méme
s'ils n'étaient pas appelés; mais il est faux d'affirmer que tous n'ont pas été appelés. Car le
Seigneur, montant au ciel apres sa Résurrection, dit a ses disciples : «Allez dans le monde entier,
préchez I'Evangile a toute la création» (Marc 16,15); et : «Faites de toutes les nations des
disciples, baptisez-les au nom du Pére, du Fils et du saint Esprit, et enseignez-leur a observer
tout ce que je vous ai prescrit» (Mt 28,19-20). Et que les disciples aient accompli ce
commandement en pratique, Paul le présente a juste titre : «lls n’ont pas écouté», dit-il, <mais leur
voix a retenti sur toute la terre, et leurs paroles jusqu’aux extrémités du monde» (Romains 10,18),
c’est-a-dire les Apotres. Ainsi, tous les hommes étaient appelés et, par conséquent, ceux qui
n’ont pas embrassé la foi sont justement passibles de chatiment. Alors, pourquoi le Seigneur n’a-
t-il pas dit «tous», mais «beaucoup sont appelés» ? Parce qu’en I'occurrence, il parle des
croyants; pourquoi donc, aprés cette parabole, a-t-il prononcé ces paroles ? Parce que si celui
qui est appelé répond a 'appel et, étant baptisé, est appelé par le Christ, mais ne marche pas
dignement de cet appel, et si, vivant en Christ, il ne remplit pas les obligations qu’il a données lors
du baptéme, alors une telle personne, bien qu’« appelée», n’est pas «élue».

. Mais certains posent cette question, ou plutét, ils imputent la simple poussiere et |a terre a
I'Etre supréme, et les choses d'hier a I'Eternel : « Pourquoi, disent-ils, Dieu a-t-il appelé ceux dont
Il savait qu'll refuserait ou ne répondrait pas ? Et pourquoi, en général, ayant prévu cela, a-T-lI
créé ceux qui seraient livrés au tourment ?» Mais sans tenir compte du fait que «Autant les cieux
sont loin de la terre, autant mes pensées sont loin de vos pensées, dit le Seigneur» (Is 55,9), ils
réclament des comptes et, pourrait-on dire, se familiarisent avec Celui qui est au-dessus de toute
pensée. En quoi sommes-nous, humains, différents des fourmis ? Notre composition, c'est-a-dire
nos corps, ne sont-ils pas constitués des mémes éléments naturels ? Ne nous nourrissons-nous
pas des mémes éléments ? Ne vivons-nous pas la ou vivent-elles ? Ne sommes-nous pas dotés
de capacités fondamentales presque identiques aux leurs ? Et ne possédent-elles pas certaines
capacités qui nous surpassent ? Par exemple, ils sont plus attentifs a leurs propres intéréts,
connaissent leurs avantages de loin et sont plus diligents a amasser leurs provisions annuelles.
Mais nous les surpassons par |'intelligence de notre ame. Cependant, quelle est cette supériorité
qui nous est propre comparée a la supériorité que Dieu a sur nous ! Et méme si toutes les fourmis
du monde, réunies, étaient incapables de comprendre la moindre de nos actions ou de nos
intentions, bien que nous ne les surpassions pas en tout, comment pourrions-nous, puisque Dieu
nous surpasse infiniment et sans limites, pénétrer ses ceuvres et son esprit, et, sans la foi,
comprendre parfaitement les conséquences des événements ? Car, de méme que ce grand astre
dans les cieux n'aurait pu produire la lumiére du jour si la lumiére de ses rayons n'avait pas
dépassé notre perception visuelle, de méme, le Créateur de notre nature, Dieu, n'aurait pas été
I'Auteur de notre salut s'il n'avait été compréhensible pour nous et s'il n'avait pas possédé une
sagesse et une bonté qui surpassent notre entendement. Cependant, comment ceux qui
reprochent a Dieu d'avoir appelé méme ceux qui n'ont pas répondu a son appel peuvent-ils
ignorer que, s'il ne les avait pas appelés, ils lui auraient imputé leur destruction ? Et afin que nul
ne puisse dire qu'il était la cause de leur destruction, il les a donc appelés. Pourquoi, dés lors, a-t-
il créé de tels étres voués au tourment ? Il ne les a pas créés pour le tourment, mais pour le
sauver, comme le prouve le fait qu'il les ait appelés. Car s'il avait voulu punir certains, il n'aurait
pas appelé tous au salut. Si, dans sa bonté, il m'avait conduit et appelé au salut, mais que je
m'étais montré indigne, alors mon péché, avant méme d'étre commis, aurait-il di déja vaincre et

3 PG.151:513-525



Saint Grégoire Palamas

entraver sa bonté éternelle, au point qu'il ne m'aurait pas appelé au salut auparavant ? Serait-ce
juste ? Mais quiconque pose la question de maniere erronée, et blame le Créateur, affirme en
substance que Dieu n'aurait pas di créer un étre rationnel ; car a quoi sert la raison s'il n'y a pas
de libre arbitre pour faire des choix ? Mais comment quelqu'un pourrait-il posséder le libre arbitre
s'il ne pouvait pas, s'il le voulait, étre mauvais ? Si, sans libre arbitre, on ne peut étre mauvais,
alors, bien s(r, sans lui, on ne peut étre bon non plus (les deux sont liés a la liberté de choix et a la
volonté).

Par conséquent, celui qui affirme que Dieu n'aurait pas dd créer ceux qui sont voués au
chatiment sous-entend qu'il n'est pas nécessaire que les sauvés soient créés, ni méme aucun
étre rationnel doté de libre arbitre. Si, en effet, tout le reste a été créé pour cet étre rationnel, alors
Dieu, semble-t-il dire, n'aurait pas d( étre le Créateur. Quelle absurdité ! Mais puisque le genre
humain a été créé par Dieu comme rationnel et doté de libre arbitre, et que, usant de ce don de
diverses maniéeres, certains sont devenus mauvais et d'autres bons, serait-il vraiment conforme a
la bonté d'un Dieu, du fait de I'existence des méchants, de ne pas faire exister les bons ? Peut-on
concevoir une injustice plus grande ? Car méme si une seule personne au monde était bonne, il
serait indigne de ne pas |'avoir créée; car il vaut mieux celui qui fait la volonté du Seigneur que
des dizaines de milliers de méchants. Dirons-nous alors a ceux qui extraient I'or du sable aurifere
qu'ils ne devraient pas d'abord extraire de la terre stérile pour obtenir des grains d'or ? Mais
écoutons : si I'élection était impossible, il n'y aurait pas d'élus sans appelés, et comment y aurait-
il des appelés s'ils n'étaient pas engendrés ? Approfondissons notre propos et interrogeons ceux
qui critiquent Celui qui désire le salut de tous; interrogeons-les sur ceux qui, consciemment, ne
désirent pas leur propre salut. Nous, mortels, avons besoin de nourriture. Or, puisque notre
organisme sélectionne les aliments nécessaires a sa survie, en absorbant une partie et en
éliminant le reste par les organes d'élimination, est-ce a cause de cette partie impropre que vous
vous abstenez completement de manger, ou est-ce a cause de la partie que notre organisme
sélectionne pour sa survie et qu'il assimile par la digestion, transformant en sa propre substance,
que vous acceptez toute nourriture ? Inutile d'en discuter : nous y répondons en mangeant et en
consommant quotidiennement des aliments que notre corps accepte ou non. Pourquoi agissons-
nous ainsi ? Par amour inné de la vie. De méme, Dieu, dans sa bonté et sa miséricorde
intrinséques, n'a pas permis que le bien existe pour ceux qui pouvaient volontairement devenir
mauvais, mais, par amour du bien, il a créé ceux qui pouvaient devenir mauvais. Ne voyez-vous
pas que les médecins n'autorisent pas les patients qui, a cause d'un estomac fragile, ne peuvent
retenir la nourriture, a jeQner, mais les font vomir ? Pourquoi les forcent-ils a manger ? Afin que le
corps absorbe au moins une partie des aliments, méme si la majeure partie reste inutilisée; c'est
pourquoi |'art de la médecine est a juste titre qualifié de philanthropique.

Ainsi, la bonté et la miséricorde de Dieu se manifestent encore davantage par le fait que,
malgré le fait que, comparé a la multitude de ceux qui ne sont pas sauvés, peu aspirent a leur
salut, il a créé toute I'humanité; et malgré le fait que peu soient élus, il a, dans I'immensité de son
amour pour I'humanité, appelé tous les hommes. «Le royaume des cieux», dit-il, «est semblable a
un roi qui célébra des mariages pour son fils; il envoya ses serviteurs appeler les invités, mais ils
ne voulurent pas venir.» Ici, par «mariage», il entend l'union du Fils de Dieu avec la nature
humaine, et par la avec la nétre. Car Paul aussi, lorsqu'il a dit que le mystére du mariage est
grand, a ajouté : «Je parle au nom du Christ et de I'Eglise» (Eph 5,32). Et ailleurs, il nous dit : «Je
vous ai fiancés a un seul époux, pour présenter au Christ une vierge pure» (Il Cor 11,2). Pourquoi
donc ne dit-on pas «mariage», mais «mariages» ? Le Roi céleste, le Pére Tres-Haut, a-t-il institué
pour son Fils ? Parce que le Christ, 'Epoux des ames pures, s’unit mystiquement a chacune
d’elles et accorde ainsi au Pere une joie nuptiale. Car il dit lui-méme : «ll y a joie dans le ciel pour
un seul pécheur qui se repent» (Luc 15,7). Car, encore une fois, cette joie, comme le dit I’Apotre,
est le fruit du Saint-Esprit qui, par la conversion, unit au Christ les &mes de ceux qui vivent dans
la repentance. Cette joie anime ceux qui vivent en Dieu, au ciel comme sur la terre. C’est pourquoi
il y a joie dans le ciel pour un seul pécheur qui se repent. Ainsi, en raison de cette union ineffable
et déja accomplie de la nature humaine avec le Fils de Dieu, qui nous a accordé la repentance, et
en raison de cette joie mystiquement célébrée au ciel par Dieu le Pere, des serviteurs furent
envoyés : Jean, le Précurseur du Seigneur, Zacharie, que les Juifs tuerent entre le temple et
’autel, Siméon, celui qui recut Dieu, et en général, tous ceux qui, avant la Passion et la
Résurrection salvatrices, proclamerent la venue déja accomplie du Seigneur en chair et en os sur
terre. lls furent donc envoyés pour inviter ceux qui étaient appelés, c’est-a-dire les Juifs, car ils
étaient appelés, comme ils 'avaient été auparavant par les Prophetes, mais ils ne voulaient pas
venir — c’est-a-dire croire et participer a I'ineffable communion et a la gréce, bien qu’ils aient été
souvent appelés auparavant et qu’ils le soient encore. Et encore, dit-il : «O ineffable

10



Saint Grégoire Palamas

magnanimité !» «Le roi envoya d'autres serviteurs, leur disant : «Voici, j'ai préparé mon festin; mes
jeunes bétes et le bceuf gras sont préts; venez aux noces.» Mais, a ces mots, seuls, méprisant
I'invitation, retournerent a leurs champs et a leur commerce. Combien sont différents d'eux ceux
qui, prétextant la moisson, les vignes ou le désordre dans le commerce, délaissent les
assemblées saintes et refusent d'écouter les psaumes et I'enseignement sacrés !» «Mais d'autres,
dit le Christ, s'emparerent des esclaves, les insultérent et les tuerent.» «Non loin de la se trouvent
ceux qui, méme maintenant, ne se soumettent pas aux primats de I'Eglise et, si quelque chose ne
leur convient pas, les injurient avec hostilité; mais nous, a la lumiére de la parabole, apporterons
aussi a ces gens-la le don du salut. «Voici, dit-il, j'ai préparé mes meilleurs; mes veaux et mes
boeufs gras sont immolés, et tout est prét.» En vérité, par I'lncarnation du Seigneur, Dieu a
accompli la meilleure de ses ceuvres; car tout ce que Dieu avait fait auparavant pour nous de
maniére économique était beau et bon, et se rapportait a cette fin; mais la meilleure de toutes ses
ceuvres, ou plutdt, la plus exceptionnelle et incomparablement meilleure, est I'Incarnation de notre
Seigneur Jésus Christ, et en particulier son but — la Passion et la Résurrection salvatrices; car il
est clairement révélé que cet appel (aux mariages du Fils) est venu apres la Résurrection du
Seigneur d’entre les morts; Car alors tout fut préparé pour notre salut : la économie parfaite dans
la chair du Fils de Dieu, I’enseignement divin alors donné aux hommes, les ceuvres de I'action
(énergie) divinement humaine, I'union des hommes au Corps divinement humain, le grand, divin et
salvatrice sacrifice, la Résurrection des morts en trois jours, les prémices de la vie éternelle et la
joie divine qui I'accompagne. «Mes veaux», dit-il, «et ce qui était gras fut immolé» : car I’Ancien
Testament fut alors uni au Nouveau Testament; et celui-ci (c’est-a-dire le Nouveau Testament) est
représenté par le sacrifice des animaux gras; car maintenant, c’est le pain qui est offert en
sacrifice pour nous dans I'Eglise; et cela (c’est-a-dire I’Ancien Testament) est représenté par
limage du sacrifice des taureaux qui, grace au Nouveau Sacrifice, a été transformé en un
sacrifice plus digne de Dieu. D'autres serviteurs, les apotres du Seigneur, furent donc envoyés
pour annoncer cette nouvelle aux Juifs, car le Maitre avait encore compassion d'eux. Mais
lorsqu'ils I'entendirent, certains la mépriserent, se cantonnant aux champs et au commerce, a la
terre et aux biens terrestres; d'autres, s'emparant méme des prédicateurs, en insulterent certains,
en lapidérent d'autres, et tous furent insultés et tués, dans la mesure ou cela était en leur pouvoir.
C'est pourquoi, «le Roi fut irrité», dit le Christ dans la parabole, «il envoya périr ces meurtriers et
incendia leur ville». Car, malgré les souffrances qu'il avait endurées de leur main, et ayant encore
compassion d'eux, il leur envoya ceux qui les appelaient.

Puisque, ayant été appelés a plusieurs reprises auparavant et encore maintenant, ils
s'étaient non seulement montrés indignes de l'invitation, mais aussi dignes de la colere et de la
destruction de Dieu, alors, sur I'ordre du Roi, ces mémes serviteurs, c'est-a-dire les Apotres du
Seigneur, allerent sur les routes et rassemblerent tous ceux qu'ils purent trouver, bons et mauvais,
dit le Sauveur, poursuivant la parabole, et la maison fut remplie de ceux qui s'y reposaient. Ce
sont ceux qui furent appelés parmi les Gentils; car Jérusalem était alors la seule «Cité de Dieu» et
Israél la seule «Maison de Dieu». Ceux qui étaient hors d'elle, et tels étaient alors les Gentils,
erraient pour ainsi dire sur les routes, et ils étaient nombreux et divers, car telles étaient leurs
conceptions du monde. Il dit que les méchants et les bons furent trouvés et rassemblés le long
des routes, parlant ainsi selon les différences dans I|'état intérieur de leurs ames et de leurs
volontés. Certains, en effet, furent choisis, ayant révélé un caractere et un mode de vie conformes
a la foi; D'autres, cependant, furent exclus de I'assemblée, ayant mené une vie honteuse et
dissolue, contraire a la foi. Le Christ le démontre dans la suite de I'explication de la parabole. Car
«le Roi», dit-il, «vint voir ceux qui étaient assis a table», c'est-a-dire ceux qui étaient venus parmi
les invités. Sa venue pour voir et juger ceux qui étaient assis a table préfigure le jugement qui aura
lieu en son temps. Ainsi, «le Roi», dit-il, «vint et vit un homme qui n'était pas vétu d'un habit de
noces». «Le vétement du mariage spirituel est la vertu, et si celui qui ne s'en revét pas ici-bas sera
non seulement jugé indigne de la chambre nuptiale, mais aussi soumis a des chaines et a des
tourments indicibles. Si le vétement de chaque ame est le corps qui lui est uni, alors celui qui ne
I'a pas préservé, ni purifié ici-bas par I'abstinence, la pureté et la chasteté, sera jugé indigne de
cette chambre nuptiale incorruptible et en sera justement chassé. Car le Roi, ayant exposé et
couvert de honte cet homme, dit-on, qui n'était pas vétu d'un vétement digne de sa vocation, dit
a ses serviteurs : «Liez-lui les mains et les pieds et emmenez-le» — c'est-a-dire, I'ayant entouré
de tourments inévitables, le séparer de la demeure et de la communion de ceux qui se
réjouissent. «Et jetez-le dans les ténebres extérieures : la seront les pleurs et les grincements de
dents.» Car il est juste que celui qui est déja enchainé en cette vie par les chaines de sa... Que
ses péchés soient liés pieds et poings; et, s’étant éloigné de Dieu, il est jeté dans les ténebres
extérieures, comme celui qui n’a accompli aucune ceuvre brillante durant sa vie. Et |a, dit-on, il y

11



Saint Grégoire Palamas

aura des pleurs et des grincements de dents : car ces ténebres ne sont pas seulement ténebres,
mais aussi un feu inextinguible, rempli de vers qui ne dorment jamais.

Ainsi, il y aura des pleurs et des grincements de dents a cause des souffrances
insupportables qui accablent I'ame et le corps, et des lamentations sans fin a cause d'un repentir
vain et sans fin. Aprés avoir annoncé cela, le Christ ajouta : «Car beaucoup sont appelés, mais
peu sont élus», montrant ainsi que non seulement cet homme sera soumis a ces horreurs, mais
aussi tous ceux qui portent en eux une telle indignité, fondée sur leurs ceuvres. Car, a travers
I'exemple de cet homme, le Seigneur a révélé la nature perverse des hommes : ceux qui, parmi
les appelés, sont venus et ont été baptisés, mais qui n'ont pas changé de vie pour le mieux et qui,
par la repentance, ne se sont pas débarrassés de la souillure née de leurs plaisirs et passions
mauvais. Mais, freres et sceurs, dépouillons-nous de notre tunique déchirée par I'ivrognerie et la
gourmandise, souillée par la chair et ses exces, et revétons-nous, par I'abstinence et la chasteté,
«du vétement du salut et du vétement de joie» (Is 61,10); rejetons le vieil homme, corrompu par
des convoitises trompeuses, et revétons-nous de ’lhomme nouveau, créé selon Dieu, dans la
sainteté et la justice (Eph 4,22-24); rejetons tout vétement d’une vie fondée sur la rapacité et la
cupidité, vétement honteux et condamné aux yeux de Dieu. Ainsi donc, comme les élus de Dieu,
revétons-nous de miséricorde, d’humilité, de chasteté et de douceur, et efforcons-nous en toutes
choses, selon I'exhortation de I’Apétre (Il Pi 1,10), d’affermir notre vocation et notre élection. Car,
ce faisant, nous ne serons pas privés de la promesse des bénédictions futures et de la
communion avec ceux qui se réjouissent éternellement, afin que nous recevions tous, par la grace
et 'amour gu’il porte a I’lhumanité, I'Epoux éternel et céleste de nos ames, le Christ, a qui, avec le
Pere, appartient la gloire avec le saint Esprit, pour les siecles des siecles. Amen.

12



Saint Grégoire Palamas

bome€ElLice ou 17€ OimANChe selon L'EVADGile
seclon mATTbhieu

La prédication du 17e dimanche selon I'Evangile de Matthieu, qui évoque la Cananéenne, parle
également de I'imperfection humaine et de I'humilité louable.

1. «Le Seigneur résiste aux orgueilleux, mais il fait grace aux humbles», proclamait
Salomon, fils de David, dans les Proverbes. Par ses actes mémes, la Sagesse éternelle du Pére
céleste, qui a vécu en chair et en os durant cette vie terrestre, I'a démontré. Ainsi, s'adressant aux
pharisiens et aux scribes qui se vantaient de ses disciples tout en méprisant la Loi de Dieu, le
Seigneur leur dit : «Pourquoi transgressez-vous le commandement de Dieu a cause de votre
tradition ?» (Mt 15,3). Mais a la Cananéenne qui s'était humblement approchée et avait supplié, il
a fait miséricorde. Car, apprenant du Seigneur qu'étant paienne, elle était comparée a un chien -
ou pire encore, a un «petit chien» —, elle répondit avec une profonde humilité et un mépris de soi
accru : «Oui, Seigneur !» Les docteurs de la loi israélites, apprenant du Seigneur qu'ils étaient des
«hypocrites», feignant la piété tout en rejetant Dieu, furent offensés. Il était donc juste que le
Seigneur non seulement les réprimande, mais aussi les abandonne, préfigurant ainsi I'abandon
qu'il ferait plus tard de tout leur peuple — comme le rapporte I'Evangile du jour : «ll partit, dit-il,
pour un pays paien, pour les régions de Tyr et de Sidon. Et voici, poursuit-il, une Cananéenne
sortit de ces contrées et cria vers lui : “Aie pitié de moi, Seigneur, Fils de David, ma fille est
possédée par un démon”» (Mt 15 et suivants).

2. En Vvérité, la Cananéenne n’a pas seulement «émergé» de ces terres paiennes, mais (on
pourrait dire) elle a aussi surgi comme un lys sacré des vallées, les paroles sortant de ses levres
exhalant le parfum de I'Esprit divin. Car si «nul ne peut dire “Jésus est Seigneur” si ce n’est par
I’Esprit saint» (I Cor 12,3), alors qui pourrait douter que la langue de la Cananéenne, I'appelant
«Fils de David» et «Seigneur», et implorant sa miséricorde comme celui qui a pouvoir sur les
démons, n’ait pas été mue par I’Esprit divin ? Puisque «la foi», comme le dit I'apbtre Paul, «vient
de ce gu’on entend» (Rom 10,17), et que la rumeur du Christ, comme Luc en témoigne, s’est
répandue dans tous les lieux environnants, alors, ayant trouvé une harmonie - la Cananéenne -,
elle répond par elle avec un écho encore plus fort; car, éveillée et croyante, elle s'est précipitée
avec ferveur et est devenue une suppliante manifeste, criant de loin : «Aie pitié de moi, Seigneur,
Fils de David, ma fille est possédée par un démon.» Elle ne ressent pas son malheur; mais mon
ceeur, le vivant, brlle de souffrance et je crie a ta miséricorde ! Tu es le Fils de David, issu de sa
descendance et Seigneur de tous, Dieu éternel, et c'est par ta permission que le démon
tourmente ma fille. Si toutefois tu daignes nous faire grace, cette servante de ta colere la quittera
aussitot. Le Seigneur, cependant, ne lui répondit pas un mot, désirant que sa foi et sa vertu se
manifestent davantage, comme pour la guider afin qu'elle se révele parmi les paiens, non
seulement pour les Juifs incrédules, mais aussi pour ceux attirés par la foi. C’est pourquoi,
lorsque les disciples dirent : «Laissez-la partir, car elle crie apres nous», le Seigneur répondit : «Je
ne suis envoyé qu’aux brebis perdues de la maison d’Israél.» Car, les voyant s’éloigner de la piété
et de la vertu de leurs péres, il ne se permit pas de les mépriser, a cause de leurs peres qui
avaient vécu pieusement. C’est pourquoi, envoyé par le Pere céleste, il vint spécialement pour
eux.

3. «La femme, dit-il, vint se prosterner devant lui et dit : “Seigneur, aide-moi !"» Alors
qu’elle était loin, elle implora le Seigneur de lui faire miséricorde. Mais comme elle n’obtint rien et
qu’il ne se tourna méme pas vers elle, elle s’approcha, se jeta a ses pieds et le supplia de
nouveau de I'aider. Mais méme alors, il la renvoya brusquement. Méme alors, cette femme, d’un
courage Véritable, ne se découragea pas. Méme si elle se méprisait et s'entendait traitée comme
I'égale non seulement d'animaux muets, mais aussi de bétes sauvages et immondes - et son cri
ressemblait plus a un aboiement qu'a une parole humaine -, elle y consentit et se méprisa, mais
elle n'abandonna pas sa priere au Christ.

4. Tirons de cette lecon la persévérance a accorder a la priére : avec quelle patience,
quelle humilité, quelle contrition ! Apprenons que méme si nous étions indignes de recevoir ce
que nous demandons et que nous repartions les mains vides, souillés par nos péchés, nous
n'abandonnerions pas la priere, mais qu'au contraire, nous persévérerions avec fermeté,
demandant humblement du plus profond de notre ame. Nous recevrons de Dieu ce que nous
demandons. Car en réponse aux paroles du Seigneur, qui lui dit : <Femme, tu es une paienne; ou
plutét, petite chienne impudente, vile et impure !» «ll n’est pas bien de prendre le pain des enfants

13



Saint Grégoire Palamas

et de le jeter aux chiens», dit la femme, s’humiliant et reconnaissant son insignifiance et son
impureté, se considérant indigne de participer au Pain céleste descendu du ciel (Jn 6,33), tout en
priant (ou en désirant) recevoir les miettes tombant de la table de ceux qui se régalaient; «car
méme les chiens», dit-elle, <mangent les miettes qui tombent de la table de leurs maitres». Et ces
paroles, empreintes de sagesse et de prudence, étaient d’'une grande humilité (comme si elles
contenaient la pensée suivante) : car, bien que paienne et reconnaissante d’étre pécheresse, les
paiens bénéficient eux aussi de la sollicitude de Dieu, en raison de son amour ineffable pour
I’humanité et de sa bonté, car, soit dit en passant, tous sont pécheurs devant lui.

5. Mais qu’est-ce que Celui qui pardonne a ceux qui confessent leurs péchés et la
méchanceté de leur cceur, comme nous I'a enseigné le psalmiste-prophete, accepte les rejetés,
purifie les souillés, guérit et sanctifie, avec sa fille, son ame, et fait cela en I'accompagnant de
louanges, lui disant : «O femme, grande est ta foi : qu’il te soit fait selon ta volonté.» Cette grande
foi a recu puissance, de sorte qu’il n’y a pas eu d’intervalle entre la parole et la guérison : «Et sa
fille fut guérie», est-il dit, «a cette heure-la.» Marc, cependant, dit que le Seigneur a dit a la
Cananéenne : «A cause de cette parole que tu as prononcée, le démon est sorti de ta fille» (Mc
7,29); C’est-a-dire — parce que vous vous étes tant méprisé et humilié, et que, malgré les rejets
persistants, vous n’avez ni désespéré ni perdu votre compréhension de la Providence, mais avez
reconnu I'immensité de mon amour pour I’humanité et étes resté ferme jusqu’a la fin, me priant
humblement avec espoir. Car : «Dieu fait grace aux humbles» (Pro 3,34), comme nous nous
sommes empressés de le citer au début; et — «Celui qui s’humilie sera élevé» (Mt 23,12); et -
«Humiliez-vous», dit I’Apobtre, «et vous trouverez grace aupres du Seigneur» (Jac 4,10); mais
aussi : — «Quiconque demande recoit, celui qui cherche trouve, et a celui qui frappe, on ouvrira»
(Mt 7,8).

6. Mais une telle constance, bien sir, ne peut exister sans une grande foi. Tout érudit
pourrait constater que I’humilité était toujours liée a la foi en Christ et qu’elle grandissait avec elle.
Ainsi, lorsque Pierre, au début, a la parole du Seigneur, prit une grande quantité de poissons dans
ses filets et crut pleinement, il lui dit alors : «Eloigne-toi de moi, Seigneur, car je suis un homme
pécheur» (Luc 5,8). De méme, lorsque le centurion dit humblement au Seigneur : «Seigneur, je ne
suis pas digne que tu entres sous mon toit», le Seigneur proclama a son sujet a ceux qui le
suivaient : «En vérité, je vous le dis, je n’ai trouvé autant de foi en Israél» (Mt 8,8-10). Ainsi,
I’lhumilité est le destin des croyants seulement, et la foi celui des humbles.

7. Ainsi dongc, fréres et sceurs, humilions-nous volontairement, afin que notre foi en Christ
soit manifestée et que nous soyons exaltés par lui. Ou plutdt, reconnaissons notre faiblesse
inhérente et le désordre occasionnel de nos pensées, causés par l'influence des démons, afin
que, comme la Cananéenne, nous criions vers le Christ et nous prosternions a ses pieds, et,
priant humblement, restions maitres de nous-mémes. Alors nous recevrons la grace (la
miséricorde) qu'il accorde aux humbles et nous nous éleverons jusqu'aux hauteurs divines.
Rappelons-nous : quel fut le commencement de I'existence de chacun de nous ? N'est-il pas
semblable au commencement de I'existence des animaux muets ? Ou plutbt, pire encore; car
chez les animaux, il n'a pas eu son origine dans le péché; mais chez I'homme, la transgression du
commandement a engendré le mariage. C'est pourquoi nous renaissons par le saint baptéme,
«qui 6te le voile qui était des la naissance». Car bien que le mariage, permis par Dieu, ne
comporte aucune culpabilité en soi, notre nature porte néanmoins les marques de la culpabilité;
c’est pourquoi I'un de nos théologiens les plus sages dit : «Telle est notre origine nocturne, servile
et passionnée» ; et David, avant lui, dit : «J’ai été congu dans I'iniquité, ma mere m’a enfanté dans
le péché» (Ps 51,7).

8. Si telle est donc notre origine, que dire de notre naissance méme ? N’est-elle pas bien
plus douloureuse que la naissance des animaux ? «Tu enfanteras dans la douleur», dit Dieu a Eve,
non seulement, je crois, a cause des maux maternels de I’accouchement, mais aussi a cause des
souffrances qui accablent les nouveau-nés, qu’il s’agisse de toutes les souffrances qui
surviendront au cours de leur vie ou de celles qui les frappent dés le début, provoquant des cris
incessants chez I'enfant — chose qui n’arrive pas aux autres étres vivants. Car c'est seulement
pour nous, des notre sortie du ventre maternel, que commence une vie de souffrances et de
douleurs, et, semble-t-il, digne de nombreuses plaintes. Quel autre étre vivant, hormis nous, est
immédiatement aprés sa naissance emmailloté et contraint par des bandelettes, comme enfoui
dans un berceau creux, et, incapable de bouger de lui-méme, amené au sein de sa mere et
emmené, incapable de bouger de lui-méme ? Les agneaux, les faons et les veaux, se déplagant
librement, ne marchent-ils pas et ne sautent-ils pas autour de leur mere, et, se déplacant d'eux-
mémes, ne viennent-ils pas se rassasier de lait ? Si, aprés avoir cessé d'étre nourris au lait
maternel, nous sommes libérés des langes et de I'immobilité, nous ne cessons pas pour autant

14



Saint Grégoire Palamas

d'étre insensés; et c'est avec difficulté, finalement, en nageant hors de I'abime de la folie, apres
de nombreuses années, que nous atteignons I'age de raison. Et apres ? Ainsi, sortis de cet état
d'impuissance mentale, éclairés par la lumiere de la raison et capables de penser, sommes-nous
devenus meilleurs que les animaux ? Loin de la ! Car nous devenons bien pires qu'auparavant,
dans la mesure ou les malheurs inhérents a I'existence et aux lois de la nature sont subis plut6t
que provoqués par nous. C'est pourquoi nous n'en sommes pas responsables et ne sommes pas
menacés par le terrible chatiment éternel. Mais, parvenus a s'affranchir de la déraison et a
maitriser la raison, nous nous enfongcons consciemment dans les profondeurs maudites des
passions interdites, plongeant téte baissée dans le marécage et le bourbier de cette vie
tourmentée, ou, blessés par les piqlires de scorpions et de serpents, lacérés par les dents des
bétes sauvages, nous sommes si déraisonnables que nous nous réjouissons de nos blessures et
de nos souffrances.

9. La convoitise charnelle s’insinue en nous comme un serpent, mais nous ne la fuyons
pas, nous ne la piétinons pas — en nous maitrisant et en la repoussant par I’'abstinence et la priere
incessante a Dieu — mais au contraire, nous Iui ouvrons nos profondeurs et, nous nous
réjouissons, nous installons en nous, hélas, notre mort éternelle ! La colére nous attaque comme
un lion indomptable, mais nous ne fuyons pas, nous ne cherchons pas la protection qui éloigne
un si grand mal - c’est-a-dire la magnanimité et I'humilité — mais au contraire, nous nous
précipitons a sa rencontre, la serrant avec zeéle contre notre cceur, I'invitant a demeurer en nous
comme notre seigneur et maitre, notre destructeur — misérables insensés ! L'amour de I'argent
s’efforce de nous entrainer dans la fange, mais nous ne nous allégeons pas du contentement et
de la pauvreté, qui nous élevent vers le ciel comme sur des ailes. Au contraire, nous nous
asservissons a des fardeaux pesants; Animés par la soif d'argent ou le désir de biens colteux,
nous plongeons aussi bas que nos forces nous le permettent, nous enfoncant dans les abysses
insondables et y trouvant du plaisir !

10. Nous avons percu l'esprit comme un guide et un maitre, mais nous l'avons rendu
esclave de passions insensées ! Nous avons été honorés par la parole (la raison) plus que tous les
étres vivants, mais en la soumettant a de telles passions (honteuses), nous sommes devenus plus
déshonorants encore que les animaux muets ! Nous avons regu un corps, ceuvre des mains de
Dieu, afin qu'il s'épanouisse spirituellement par notre aspiration a Dieu. Mais par notre
attachement aux choses terrestres, nous avons incarné notre esprit et sommes devenus plus vils
que des corps sans ame, portant en eux la condamnation et condamnés seuls. Car ces corps
sans ame demeurent tels qu'ils étaient, tandis que nous nous sommes aggravés en nous
éloignant de I'état dans lequel nous avons été créés, et avons échangé I'honneur contre le
déshonneur. Quel éducateur, partageant des beuveries avec ceux qui sont sous sa responsabilité
et aidant ceux qui lui sont confiés a organiser et a procurer des plaisirs débridés, ne s'abaissera
pas a paraitre plus pitoyable et méprisable que ceux qui n'ont regu aucune instruction ? Quel
maitre, passant un temps joyeux avec ses éleves et contribuant a leur folie, ne se révélera pas
plus sot que l'illettré ? Qui, ayant fait de brillantes études d'ingénieur, jouant avec des enfants et
construisant des maisons de sable selon leurs instructions, ne semblerait pas bien plus ridicule
que ceux qui n'ont jamais étudié ?

11. Ainsi, I'hnomme devient plus insensé que le muet, plus déshonorant que le déshonorant
et plus pitoyable que tous, car il a cédé aux désirs de sa chair et s'est corrompu en un état pire
encore par des passions qu'il aurait fallu maitriser et dont il aurait fallu orienter la vie vers le
progres. Alors, il s'enfle d'orgueil et se prend pour un grand homme, comme si, grace a ces
choses superflues (c'est-a-dire les richesses terrestres), il était naturellement supérieur aux autres,
capable de dépenser pour des plaisirs, ou d'opprimer, de mépriser ou de dominer autrui. C'est de
la que naissent le luxe, la richesse et la vanité, et I'origine de ce que les gens convoitent.

12. Mais il y a aussi ceux qui ont préservé la dignité sacrée ou corrigé ses défauts, et qui,
ayant dompté les instincts animaux passionnés de leur ame, ont cultivé les nobles qualités de
celle-ci, nourri certaines impulsions, en discipliné d'autres et en ennobli d'autres encore. Bien s(r,
ils n'ont accompli tout cela qu'avec l'aide et la grace de Dieu. Cette grace est accordée aux
humbles, comme cela a été démontré a maintes reprises, et comme nous |'a encore appris
aujourd'hui par I'exemple de I'admirable Cananéenne. Ainsi, seuls les humbles s'élevent au-
dessus des animaux et sont véritablement humains, non les orgueilleux, qui ne le sont pas et sont
pires en ame que des bétes muettes, méme s'ils ont une apparence humaine. C'est pourquoi
Salomon, ayant tout expérimenté dans la vie et I'ayant passée sous silence, comme si elle était
sans valeur, parvient a la conclusion suivante : «Craignez Dieu», ce qui signifie : soyez humbles
devant lui, «et gardez ses commandements, car c'est le propre de tout homme» (Ec 12,13). La
traduction russe de ce passage du livre de I'Ecclésiaste differe de I'original de la Septante, que

15



Saint Grégoire Palamas

suit la traduction slave, a savoir : «cela concerne tout homme». Saint Grégoire Palamas, citant ce
texte, enseigne que I'humilité est une qualité naturelle ; elle est inhérente a notre étre. On retrouve
cette idée chez lui a plusieurs reprises.

13. Ainsi donc, freres et sceurs, si quelgu’un, par quelque don naturel ou acquis de
I’extérieur, est enclin a I'arrogance et a la vanité, qu’il se souvienne alors de ceci : il affaiblit sa foi
en Dieu, se prive de sa grace, perd presque sa dignité humaine et devient plus déshonorant que
les déshonorants et plus insensé que les muets. — Et, ayant pris conscience de cela, qu’il se
corrige promptement, se convertissant a I’humilité, afin que dans le siecle a venir il soit trouvé
parmi ceux que Dieu a pardonnés, et comme «fidele et prudent» (Mt 24,45), digne de louanges et
de gloire aux yeux du Fils de Dieu, qui, pour nous, a diminué sa gloire véritable, immuable et
éternelle. Que nous la recevions tous, par la grace et I'amour de notre Seigneur, Dieu et Sauveur
Jésus Christ, a qui, avec le Pere, appartient la gloire avec le saint Esprit, pour les siecles des
siecles. Amen.

16



