Saint Grégoire Palamas

bomeELic POUR Le ocuxieme oimANnCche O¢ Luc

«Que les hommes vous fassent comme vous voulez, faites-le vous aussi envers eux»; elle
dénonce également les usuriers.

1. «Celui qui a formé nos cceurs, qui comprend toutes nos ceuvres» (Ps 32,15), s'étant
manifesté a nous en chair et ayant daigné étre notre Maitre, ne cherche plus en nous, pour
restaurer ce qui a été altéré, que ce qu'il a semé en nous dés la Création. Car il a posé les
fondements de son enseignement a venir, et il I'a ensuite ajouté a I'état de toute chose créée, ne
faisant rien d'autre que purifier la beauté intrinseéque de sa création, obscurcie par le peche Ceci
est particulierement illustré par les paroles de I'Evangile lu aujourd'hui et proposé a notre
interprétation : «Que les hommes vous fassent comme vous voulez, et faites-le vous aussi envers
eux» (Luc 6,31). Le prophéte Isaie |'avait magnifiquement prédit lorsqu'il a dit : «Le Seigneur fera
une parole concise pour toute la terre» (Is 10,23). Car dans cette unique et breve déclaration, le
Christ a embrassé toute la vertu, chague commandement et presque toutes les bonnes actions et
dispositions de I'ame (pensée). C'est pourquoi, selon I'évangéliste Matthieu, apres avoir présenté
cela, le Seigneur a ajouté : «Car ceci est la loi et les prophetes» (Mt 7,12); et de méme, ailleurs,
résumant tout en deux principes, il a dit que de ces deux commandements — prescrire |'amour de
Dieu et I'amour du prochain — dépendent toute la loi et les prophétes (Mt 22,40). Or, il a tout
ramené a une seule chose. Non seulement la justice contenue dans la loi et les prophétes, mais I
a aussi englobé d'une maniere générale toute bonne action parmi tous les peuples, qu'll a
maintenant présentée comme une loi non seulement pour un seul peuple (israélien), mais pour
I'univers entier, ou plutot, pour ceux qui, de toutes les nations sous le ciel, se joignent a Lui.

2. Non seulement |l a embrassé, mais Il a aussi démontré que chacun de ces deux
commandements qu'll a donnés est implanté en nous par notre nature méme. Car c'est ce que
Jacques, le Frere de Dieu, nous prescrit également, disant : «Rejetez toute souillure et tout exces
de malice, et recevez avec douceur la parole implantée en vous, qui a le pouvoir de sauver vos
ames» (Jac 1,21). Dieu I'a aussi prédit par le prophéte Jérémie, disant : «Je ferai avec eux une
nouvelle alliance, en leur donnant mes lois dans I'esprit» (Jér 31,31-33). Car le désir dans I'ame
appartient au monde des pensées, dans lequel le Seigneur, ayant maintenant révélé tous les
commandements de |'Evangile, ordonne et prescrit de vivre conformément & eux, car, aimant le
bien et I'humanité, Il a |mplante en nous la connaissance de la conduite a tenir.

3. En nous exhortant a observer ce commandement fondamental, le Seigneur a révélé non
seulement que chague commandement de I'Evangile est inscrit en nous (par nature), disant :
«Faites aux autres ce que vous voulez qu'ils fassent pour vous», mais il a aussi montré que c'est
juste, simple, utile, facile a comprendre pour tous et instinctif. Car qu'en est-il ? Ignorez-vous que
se mettre en colére et injurier son frere, par exemple, est un mal ? Et pourquoi ne souhaitez-vous
pas étre vous-méme I'objet de sa colére et de ses injures (et vous le reconnaissez sans doute),
mais vous en offusquez-vous aussitot et, incapables de supporter cette situation, cherchez-vous
par tous les moyens a I'éviter ? Bien s(r, parce que la colére est un acte mauvais, illicite et
nuisible. Il en va de méme si quelgu'un pose un regard passionné et trop insistant sur votre
conjoint; de méme, si quelqu'un, non seulement par inimitié envers vous, mais aussi de maniére
générale, parle faussement de vous. En résumé, tout ce qui est interdit par les commandements
de I'Evangile nous est inacceptable. Que dire des péchés extrémes déja interdits par les lois de
I'Ancien Testament, tels que le meurtre, I'adultere, le parjure, la violence, etc. ? Que dire des
vertus qui s'opposent a ces péchés, et de la joie que nous éprouvons lorsqu'elles sont commises
(par autrui) pour notre bien ? Voyez-vous que vous connaissez vous-méme chacun de ces
commandements et que vous les reconnaissez comme justes et bénéfiques ? Et non seulement
cela, mais aussi — ce n'est pas difficile : car vous ne jugeriez pas plus blamable celui qui est plein
de colére contre vous, qui vous calomnie ou qui complote contre vous d'une autre maniere, si
vous croyiez vraiment qu'il est extrémement difficile, voire impossible, pour une telle personne de
s'abstenir de chacun de ces actes.

4. Par conséquent, que lorsque vous subissez un mal de la part d'autrui, que vous soyez
lésé, trompé ou blessé par lui, vous ne jugiez pas correctement; mais que lorsque vous lésez
vous-méme votre prochain, que vous lui faites du tort ou que vous le trompez, vous ne jugiez pas
différemment, en ne pronongant pas la méme sentence dans les mémes cas. Mais, en tant que
juge impartial, ce que vous ne voulez pas subir d'autrui comme un mal insurmontable, ne le faites
pas a autrui; et le bien que vous souhaitez voir provenir d'autrui, faites-le pour lui. Vous demandez

1



Saint Grégoire Palamas

quelque chose a quelqu'un, une protection, peut-étre, ou une autre forme d'aide, et bien s(r vous
souhaitez la recevoir, la considérant comme bénéfique pour vous. N'est-ce pas ? Par conséquent,
lorsque quelqu'un vous demande quelque chose, efforcez-vous d'étre cohérent avec vous-méme,
et examinez attentivement sa demande et exécutez-la. Mais peut-étre demande-t-il quelque
chose qui dépasse vos moyens ? Faites ce qui est en votre pouvoir; car si vous aviez plus de
moyens, vous les utiliseriez. «Car si quelqu’un est zé&l¢é, dit Paul, il sera agréé selon ce qu’il a, mais
non selon ce gu’il n’a pas» (Il Cor 8,12). Désirez-vous étre aimé de tous, étre digne de pardon (ou
d’indulgence), et pensez-vous qu’il est difficile et insupportable d’endurer la condamnation, méme
pour une petite faute ? Alors aimez chacun vous-méme, soyez indulgent, évitez de condamner,
comme si vous vous voyiez en chaque personne, et que vous portiez ainsi un jugement et
agissiez de la sorte. — «Car telle est la volonté de Dieu, dit Pierre, le phare des apétres, de
contenir I'ignorance des insensés» (I Pi 2,15), c’est-a-dire ceux qui nous haissent sans raison et
qui ne veulent pas donner aux autres ce gu’ils s’efforcent eux-mémes de recevoir. Comment ne
pas qualifier d'insensé celui qui, ayant la méme nature, ne désire pas la méme chose et ne porte
pas le méme jugement, alors que la nature elle-méme a implanté en nous ces mémes jugements
et désirs ? Car le désir d'étre aimé de tous et de voir le bien en chacun, comme celui de le rendre
en nous-mémes, nait naturellement en chacun de nous; par conséquent, le désir de faire le bien
et d'avoir de la bienveillance envers tous, comme celui de la voir aussi en nous, est un sentiment
inné. Car nous sommes tous créés a I'image du Bien (Dieu); mais le péché qui nous a pénétrés et
s'est accru n'a pas éteint en chacun de nous I'amour du bien, comme s'il n'était nullement
dangereux pour lui; cependant, I'amour du prochain, qui est la vertu supréme, il I'a brisé,
corrompu et rendu inutile. C’est pourquoi, renouvelant notre nature et nous appelant de nouveau
a la grace pour lui ressembler, inscrivant ses lois dans nos cceurs, comme le dit la parole
prophétique, il dit : «Que les hommes vous fassent ce que vous voulez, et faites de méme envers
eux. Et si vous aimez ceux qui vous aiment, quelle grace avez-vous ? Méme les pécheurs qui les
aiment les aiment aussi. Et si vous faites du bien a ceux qui vous font du bien, quelle grace avez-
vous ? Méme les pécheurs en font autant. Et si vous n’embrassez que vos amis, que faites-vous
d’autre ? Les paiens n’en font-ils pas autant ? Et si vous prétez a ceux dont vous espérez
recevoir, quelle grace avez-vous ? Méme les pécheurs prétent aux pécheurs, afin de recevoir leur
part.» (Luc 6,23-24; Mt 5,47).

5. Ici, en les désignant tous sous le méme nom, «pécheurs», il inclut dans son discours a
la fois ceux qu'il n'appelle pas ainsi (c'est-a-dire les paiens) et ceux qui ne vivent pas selon son
Evangile, montrant ainsi qu'il est vain de se dire «chrétiens» si nos actes ne nous distinguent pas
de ceux des pa'l'ens Car, comme le grand Paul I'a dit aux Juifs : «La circoncision est utile, si tu
observes la loi; mais si tu transgresses la loi, ta circoncision devient incirconcision» (Rom 2,26); de
méme, le Christ nous dit maintenant a travers ' Evang|le «A vous qui m'appartenez, la grace
viendra de moi, si vous gardez mes commandements; mais si vous faites les ceuvres des
pécheurs, et rien de plus que d'aimer ceux qui vous aiment et de faire du bien a ceux qui vous
font du bien, cela ne vous donnera pas confiance en moi.» |l ne dit pas cela pour dissuader les
gens d'aimer ceux qui les aiment, de faire du bien a ceux qui leur en font, ni de préter en espérant
étre remboursés. Il le dit plutét pour montrer que chacun de ces actes reste sans récompense,
car il recoit déja sa propre récompense ici-bas, et n'apporte aucune grace a I'ame ni ne la purifie
de la souillure du péché. Ainsi, tout ce qui est présenté ici n'apporte aucun bienfait ni aucune
grace a I'ame en vue de la récompense éternelle. Ce qui n'est pas présenté ici est plus
condamnable et plus nuisible a I'Ame : car ceux qui, par amour pour eux-mémes, ne rendent pas
I'amour et attristent ceux qui les aiment, sont pires que les publicains et les pécheurs. Combien
plus pires encore sont ceux qui, par leurs actes et leurs paroles, rendent |'inverse de ce qu'ils
recoivent de ceux qui les aiment et prennent soin d'eux ! Tels sont, bien sdr, ceux qui se rebellent

contre les dirigeants de la ville, qui prennent soin d'eux au quotidien, ceux qui ne font pas preuve
de la loyauté due aux rois désignés par Dieu, ceux qui ne s'humilient pas sous la puissante main
de Dieu, et qui ne se soumettent pas a I Eglise du Christ et nourrissent une colére furieuse contre
les responsables de I'Eglise, qui ceuvrent pour eux, leur souhaitent tout le bien et le bénéfice du
monde, prient pour eux et font tout leur possible.

6. Mais ceux qui refusent de préter a ceux qui promettent de rembourser la somme
empruntée a temps, qui exigent des intéréts, et qui plus est a un taux élevé, et qui, sans cela, ne
présentent méme pas un sou, sont des hors-la-loi et, peut-étre, pires que des pécheurs,
puisqu'ils ne se soumettent ni a la Loi de I'Ancien Testament, ni a celle du Nouveau Testament,
lequel les exhorte a préter méme a ceux dont il n'y a aucun espoir de récupérer la somme prétée.
L’Ancienne Loi dit : «Tu ne préteras point ton argent a intérét» (Lév 25,37; Dt 23,19), et elle loue
celui «qui n’a pas prété son argent a intérét» (Ps 14,5). Elle estime qu’il faut fuir la ville ou, dans les

2



Saint Grégoire Palamas

rues, l'usure et la tromperie sont pratiquées ouvertement (Ps 54,12). Voyez-vous comment
I'usurier s’attribue le mérite non seulement pour lui-méme, mais aussi pour la ville entiere, en la
faisant passer pour inhumaine et, d’une maniere générale, pour une imposture de toutes sortes ?
Car, étant citoyen de la ville et ayant acquis ses biens par son intermédiaire, il ne les utilise pas au
profit de la communauté, il refuse de préter aux pauvres et, a ceux qui ont peu, il préte a intérét,
afin de leur dérober sournoisement leurs maigres moyens de subsistance. C’est pourquoi,
immédiatement aprés la corruption, le Prophete mentionne la tromperie, disant : «J’ai fui et habité
dans le désert, car j’ai vu I'iniquité et la discorde dans la ville; et I'usure et la tromperie n’ont cessé
de proliférer dans ses meules de foin» (Ps 55,8; 55,10; 55,12). Par conséquent, I'usurier s’efforce
de s’enrichir moins par I'argent que par le péché, ruinant la vie du débiteur et, par la méme
occasion, sa propre ame : car l'intérét est comme la progéniture d’une vipere, nichant dans le
cceur des amoureux de I'argent et préfigurant les vers menacants et insomniaques auxquels ils
n’échapperont pas dans le siecle a venir. Si I'un d’eux me disait : «Puisque tu ne me permets pas
de prendre des intéréts, je garderai I’argent en trop pour moi et je refuserai d’emprunter a ceux
qui sont dans le besoin», Faites-lui savoir qu'il abrite dans ses profondeurs les meres des
échidnés, qui deviendront pour lui les méeres de ces vers insomniaques !

7. C’est pourquoi, en nous éloignant de I"'abondance de tels maux, il nous exhorte a aimer
nos ennemis et a leur faire du bien, et a préter a ceux qui ne peuvent rembourser, sans rien
attendre d’eux : «Car votre récompense sera grande, dit-il, et vous serez les enfants du Tres-Haut,
car il est bon envers les ingrats et les méchants» (Luc 6, 35). Ainsi, lorsque vous faites du bien a
ceux qui vous font du mal, et que vous prétez a ceux qui ne vous remboursent pas, ne considérez
pas vos biens comme perdus; car c’est maintenant le temps de semer le bien, et le temps de la
moisson, qui correspond a la semence, appartient au siécle a venir. Ne perdez donc pas espoir a
cause de la différence de temps entre la semence et la moisson, mais appliquez-vous a perpétuer
le bien, tout comme celui qui fait le mal ici-bas perpétue son mal. Car ce qu’un homme séme ici-
bas, il le récoltera aussi la-bas, et au plus grand fruit. Ainsi, si ici-bas, par vos actes, vous
devenez semblables au Fils de Dieu et vous montrez bienveillants envers tous, comme Il I'est
envers tous, alors vous recevrez la-bas Sa ressemblance en abondance, illuminés par la lumiere
de la gloire du Tres-Haut et demeurant a jamais avec ceux avec qui le Christ sera, Dieu parmi les
dieux (Ps 82,1), qui a distribué les mérites de la béatitude éternelle. Car c'est précisément ce qu'll
a révélé, ajoutant : «Et vous serez fils du Tres-Haut, car Il est bon envers les impies et les
méchants.» Car c'est précisément a cause de Sa bonté que le Fils de Dieu, abaissant les cieux,
est descendu sur terre et est devenu Fils de I'Homme, et a proclamé et accompli cela, et enfin,
aprées avoir souffert, est mort pour nous, est ressuscité et est remonté au ciel, afin de nous rendre
célestes et immortels et fils de Dieu. Ainsi, ce qu'll nous demande maintenant — aimer nos
ennemis, faire le bien, préter a ceux qui ne peuvent rembourser — est non seulement juste et
bénéfique pour nous, comme il a été dit précédemment, mais aussi peu de chose en
comparaison de ce qu'll nous donne. Car Il s'est donné Lui-méme pour nous, non seulement
sans rien avoir a offrir en retour, mais ayant lui-méme ét€, a bien des égards, ingrat et mauvais. Il
nous exhorte a préter de notre superflu et a faire le bien avec nos richesses. Mais qu'est-ce que
cela signifie et a quel point ? Et donc, pour cette petite chose, Il nous donne en retour son image,
et nous accorde l'adoption supréme de Dieu et les récompenses célestes : «Soyez
miséricordieux, dit-ll, comme votre Pere est miséricordieux» (Luc 6,30), a qui est due la gloire
avec le saint Esprit pour les siecles des siécles. Amen.




Saint Grégoire Palamas
bomeElic POUR Le 3¢ DIMmADChe D€ LucH

Le grand Paul, révélant la divinité et I'utilité universelle de la foi, et proclamant ses ceuvres,
ses bienfaits, ses fruits et sa signification, commence par les temps les plus anciens : «C'est par
la foi, dit-il, que nous comprenons que |'univers a été formé par la parole de Dieu, de sorte que ce
qui est visible n'a pas été fait de choses visibles» (Héb 11,3). Il termine par la future résurrection
universelle et la perfection des saints qui seront alors révélées, perfection supréme. Citant parmi
les merveilles accomplies par la foi et parlant de ceux qui en ont témoigné, il rappelle aussi que
«les femmes ont recouvré leurs morts ressuscités» (Héb 11,35). Ces femmes étaient la Sareptite (|
R 17) et la Sunamite (Il R 4). La prem|ere recut son fils mort vivant des mains du prophéte Elie,
tandis que la Sunamite regut le sien des mains d'Elisée. Chacune d'elles tem0|gna d'une grande
foi par ses actes. Ainsi, la Sareptite attendit avec foi I'abondance promise par le Prophete et,
avant de nourrir son enfant, elle donna au Prophéte une poignée de farine et un peu d'huile, le
seul aliment qu'elle possédait avant de mourir avec son fils. Mais méme Iorsque son enfant, apres
la venue d'Elie, tomba malade et mourut — car il est dit : «sa maladie était si grave qu'il ne Iui
restait plus de souffle» —, elle ne chassa pas le Prophéte, ne le réprimanda pas, ne renonca pas au
culte de Dieu qu'elle avalt apprls de lui, mais se blama et crut que ses péchés étaient la cause du
désastre : dans sa douleur méme, elle appela Elie «I'Homme de Dieu», se blamant davantage et
disant, non pas tant avec scepticisme qu'avec conviction : «Qu'ai-je a faire avec toi, Homme de
Dieu ? Tu es venu me rappeler mes péchés et tuer mon fils.» «Tu es une lumiére, par ta
participation a la Lumiére», dit-elle, «en tant que servante du Soleil de Justice, et en venant, tu as
mis en lumiére mes péchés cachés, et ces péchés ont tué mon fils.» — Remarquez la foi de cette
étrangére; remarquez son humilité ! C’est pourquoi elle méritait d’étre choisie par Dieu et jugée
digne de devenir un exemple pour les paiens, témoignant de leur vocation et de leur foi, et ensuite
elle regut son fils vivant. La Sunamite manifesta sa foi par ce qu’elle dit & son mari au sujet
d’Elisée, par ce qu’elle prépara pour recevoir le Prophéte, et par I’'amour de la sagesse dont elle fit
preuve lors de la mort de son fils. Cachant fermement sa douleur, elle courut vers le Prophéte,
I’attira chez elle et lui dit : «<Aussi vrai que le Seigneur est vivant, et aussi vrai que tu es vivant, si je
te le permets.» Et pour sa foi, elle recut son fils ressuscité des mains du Prophéte; un miracle non
moins remarquable, accompli par ces femmes. Les prophétes ont témoigné de la foi de ces
meres qui ont recu leurs fils ressuscités; comme Paul I'a également montré en disant : «C'est par
la foi que les femmes ont recu leurs fils de la résurrection des morts.»

Et sous les yeux de tous, d'un seul ordre, Il ressuscita les morts, dans Son amour pour
I'humanité, agissant ainsi ouvertement, afin de conduire tous a la foi salvatrice en Lui. Car il est dit
: «Lorsqu'll approcha des portes de la ville, on emporta les morts.» Prévoyant I'heure méme de
I'enlevement du corps, Il arriva au moment opportun. Ainsi, le fils unique décédé était emporté
loin de sa mere, et elle était veuve. Et ces circonstances, tout en augmentant d'abord
considérablement sa douleur, contribuerent aussi plus tard a ce qu'elle regoive une délivrance
extraordinaire. Car le Seigneur, voyant cette mére — veuve de surcroit — qui avait placé tous ses
espoirs en son fils unique et qui en avait été privée par sa mort prématurée, accompagnant la
dépouille mortelle de son fils et se frappant douloureusement la poitrine, il est dit : «ll eut
compassion d'elle.» Et comment pourrait-il en étre autrement, lui qui est le Pere des orphelins et
le Juge des veuves ? Et Il lui dit, la consolant tout en prévoyant I'avenir : «Ne pleure pas.» Car Il
savait ce qu'll allait faire. La femme ne Le connaissait pas, ni méme ce qui allait arriver. C'est
pourquoi elle n'eut pas la foi, et ne Le pria pour rien, et Il ne lui demanda pas la foi. Mais, étant
tout-puissant et n'ayant besoin de personne, Il s'approcha et toucha le cercueil (sur lequel le mort
était porté) — pour montrer que Son corps, divinisé, possédait le pouvoir de donner la vie - et dit :
«Jeune homme, je te le dis, leve-toi.» «Et le mort s'assit»; car il entendit la poussiere insensible de
Celui qui invoquait les choses qui n'existaient pas comme si elles étaient; il entendit Celui qui
portait toutes choses par sa parole puissante; il entendit la voix non pas d'un homme porteur de
Dieu, mais de Dieu incarné. Et non seulement le mort s'assit, mais il se mit aussi a parler. Dans le
cas du fils de la veuve de Sarepta lorsque son ame lui revint, le jeune homme, comme le rapporte
I'histoire, poussa aussitét un cri. Ceci attestait également que sa résurrection n'était pas illusoire,
mais bien réelle. Ainsi, Elie, par la prlere ressuscita un mort, et Elisée, de son vivant, en ressuscita
un autre, témoignant et démontrant ainsi le pouvoir vivifiant divin et humain (€vépyelav) du Christ.
Mais le Seigneur, avant la Croix, par son commandement, ressuscita trois morts : le fils de cette
veuve, la fille du chef de la synagogue et Lazare, agé de quatre jours. Et tandis qu'il était sur la
Croix, il ressuscita beaucoup d'autres, qui apparurent aussi a beaucoup (Mt 27,22-23). De plus,

1PG.151:525-536



Saint Grégoire Palamas

apres la mort sur la Croix qu'il porta pour nous, il ressuscita lui-méme, ou plutét, il ressuscita a
I'age de trois jours, seul, devenant I'Auteur de la vie éternelle. Pour tous les autres, bien que
ressuscités, ils partageaient a nouveau notre vie mortelle; mais lorsque le Christ est ressuscité
des morts, la mort ne I'a plus possédé. C’est pourquoi le Seigneur unique est devenu les
«prémices de ceux qui se sont endormis», c’est-a-dire des fideles qui quittent cette vie dans
I’espérance de la résurrection et de la vie éternelle. Ainsi, il est devenu les prémices des morts et
le premier-né d’entre les morts, et il nous a donné et promis la vie — non pas celle que nous avons
maintenant, mortelle et corruptible, dominée par I'esprit de I'ame (c’est-a-dire par I'instinct
animal), mais une vie préservée pour nous dans I'espérance — divine, immortelle et éternelle. Car
c’est son don, un don vraiment digne de Dieu. Puisqu’il ne I’accorde pas encore a ceux qui sont
appelés a la vie, car la vie ici-bas est abrégée par la mort, c’est pourquoi, ayant ressuscité les
morts, il ne I’a pas fait pour eux-mémes, mais pour les autres, afin de les conduire a la foi, qui est
la source de la vie éternelle. C’est pourquoi, non pour lui-méme, mais pour sa meére, car il avait eu
pitié d’elle, comme I'évangéliste le rapporte clairement. L’ayant élevé, il le rendit a sa mere.

Mais remarquez que le Seigneur, pris de compassion pour la veuve qui pleurait son fils, ne
s'est pas contenté de paroles réconfortantes, mais a aussi apaisé sa douleur par ses actes. De
méme, agissons selon nos moyens et ne nous contentons pas de compatir verbalement avec
ceux qui souffrent, mais manifestons notre compassion par des actes. Car si nous faisons le bien
de toutes nos forces, Dieu, en retour, nous comblera de sa grace. Considérons I'avantage et la
supériorité de cet échange : car dans la mesure ou Dieu surpasse I'homme, sa puissance
surpasse également la puissance humaine, et la miséricorde qui découle de cette puissance
surpasse celle que nous manifestons envers notre prochain. Si quelqu'un demandait des oboles
de cuivre et donnait des stateres d'or en échange, qui ne se réjouirait pas d'une telle transaction ?
Or, il ne s'agit pas d'échanger du cuivre contre de I'or, métaux de valeur presque égale, mais
plutét de donner ce qui est humain, de recevoir ce qui est divin et de manifester son humanité
envers autrui, ce qui est un devoir naturel. Car, bien sdr, nous devons faire preuve de compassion
et de miséricorde les uns envers les autres, de par notre nature méme. Aussi, lorsque nous
voyons les multiples graces que Dieu nous accorde, en échange desquelles Il n'exige de nous
rien de moins que le pardon envers notre prochain, la fraternité et I'amour du prochain, disant :
« Pardonnez, et il vous sera pardonné ; donnez, et il vous sera donné » (Luc 6,37-38), n'y a-t-il pas
un besoin pressant pour nous, autant que faire se peut, témoigner de notre miséricorde et de
notre clémence envers nos freres dans le besoin ? Puisque Dieu nous a non seulement témoigné
sa miséricorde, mais nous a aussi bénis de mille manieres, et nous a également promis de
recevoir de Lui une juste mesure, une mesure généreuse, pour notre bonté envers nos freres, ne
devrions-nous pas nous efforcer, autant que faire se peut ? Ne devrions-nous pas méme donner
notre vie, s'il le faut, pour les autres, a I'exemple du Maitre, afin de recevoir de Lui la vie
éternelle ? Ce serait méme notre devoir, sinon envers nos freres, du moins envers Celui qui s'est
donné lui-méme pour mourir pour nous, non seulement en expiation, mais aussi comme exemple
et comme enseignement vivant en actes, en paroles et en esprit, incomparablement supérieur a
tout. C'est pourquoi, comme le dit I'apbtre Pierre, le Christ a souffert pour nous, nous laissant un
exemple, afin que nous suivions ses pas (I Pi 2,21) et soyons préts, s'il le faut, a donner notre vie
pour accomplir ses commandements. Car ainsi, nous participerons a la vie éternelle et au
royaume qui existent en lui, vivant éternellement avec lui et étant glorifies avec lui.

Vous voyez ce saint martyr, dont nous commencgons aujourd'hui a célébrer le martyre
sacré qui approche : le sang de son corps, versé volontairement pour le Christ, a ainsi engendré
une source intarissable et intarissable de miracles multiples, la sanctification de I'ame et la myrrhe
sacrée et parfumée qui s'écoule de ses reliques. Et bien que I'ame de ce grand martyr, qui jouit
désormais a juste titre du ciel, possede une gloire éternelle et immuable, son corps n'en est pas
encore glorifié. Les événements du moment présent sont plutét une préfiguration, une image, un
symbole de la gloire divine et céleste qui se révélera a lui. Si telle est la préfiguration, telle est
I'image, que dire de la perfection a venir ? Elle est, bien sdr, ineffable et incompréhensible.
Puissions-nous, par les prieres du porteur de myrrhe parmi les martyrs, recevoir ici la myrrhe
divine qui émane de lui, et étre ainsi témoins et participants de cette gloire, par la grace et I'amour
de Jésus Christ, glorifié dans ses martyrs, lui qui est Dieu au-dessus de tout, a qui revient toute
gloire pour I'éternité. Amen.



Saint Grégoire Palamas

bomeELie POUR L€ QUATRIEME DIMADChe O¢ Luc

«Le semeur sortit pour semer sa semence.» Il est également dit qu'avant cette semence, pour
qu'elle réussisse, nous devons orner nos ames de bonnes ceuvres.

1. Notre Seigneur Jésus Christ a choisi ses disciples non parmi les sages, ni parmi les
nobles, ni parmi les riches ou les célébres, mais parmi les pécheurs et les fabricants de tentes, et
parmi les pauvres et les illettrés, afin de montrer a tous que ni la pauvreté, ni l'ignorance, ni la
modestie, ni rien de tout cela ne fait obstacle a I'acquisition de la vertu et a la connaissance des
paroles divines et des mysteres de I'Esprit, mais que méme une personne plus pauvre, occupant
une position plus modeste dans le monde et moins instruite, si elle manifeste le désir et une
véritable inclination au bien, peut non seulement comprendre I'enseignement divin, mais aussi,
par la grace de Dieu, devenir elle-méme un maitre pour les autres. Ce qui entrave la
compréhension et la perception des instructions spirituelles, c'est notre négligence et notre
poursuite acharnée des choses temporaires et mondaines, et, de ce fait, notre refus de consacrer
du temps et de I'espace a écouter, a réfléchir et a mémoriser ce que nous avons entendu (dans
les instructions de I'Eglise), ou a nous soucier de I'avenir et de I'éternel.

2. Cela ressort trés clairement du texte de I'Evangile que nous lisons aujourd'hui. Ainsi,
aprés que le Seigneur eut parlé au peuple en paraboles, ses disciples vinrent a lui en privé,
désirant connaitre le but et la signification de la parabole qu'il venait de raconter, et lui
demandérent pourquoi il leur parlait en paraboles, qui n'étaient pas faciles a interpréter. Le
Seigneur leur répondit : «A vous, il a été donné de connaitre les mysteres du royaume de Dieu;
mais a d'autres, c'est par paraboles, afin qu'en voyant ils ne voient point, et qu'en entendant ils
ne comprennent point» (Luc 8,10). Quelqu'un pourrait s'exclamer : «Que signifie cela, 6 Maitre ?
Toi, le seul Créateur de tous, le seul Maitre et Pourvoyeur de tous, le seul Péere de tous, le seul
Sauveur de tous, la Lumiére pour ceux qui sont dans les ténebres de l'ignorance, la Lumiére qui
éclaire tout homme venant au monde (Jn 1,9), et voici, tu n'éclaires que tes disciples élus; «Mais
aux autres, Tu parles de fagon obscure, afin qu’ils ne comprennent pas et ne soient donc pas
éclairés ?» — «Qui, dit-Il, c’est uniquement par Ma propre volonté que J’ai créé I’lhomme vivant en
ce monde; et Je suis venu au monde non pour détruire ce qui était corrompu, mais pour faire
revivre la création de Mes mains; mais Je ne contraint personne par la force; Je considere dignes
et méritants d’étre éclairés seulement ceux qui, par leur libre choix et leur désir, s’efforcent de
mettre en pratique la connaissance salvatrice. — «Car quiconque demande regoit, celui qui
cherche trouve, et a celui qui frappe, on ouvre» (Luc 11,10). Néanmoins, dans Mon amour infini
pour ’lhumanité, Je m’adresse aussi a ceux qui n’ont pas ces qualités d’ame, bien que Je ne leur
parle pas avec la méme clarté qu’a toi, afin de les motiver et de susciter en eux le désir
d’apprendre, puis de rechercher et de mettre en pratique I’enseignement qui leur est transmis.
Car c’est ainsi qu’eux aussi recevront la connaissance des mystéeres du royaume de Dieu.» Mais a
vous qui me questionnez en privé avec plus de zéle, il est donné de les connaitre, afin que vous
mettiez votre savoir en pratique. Car la beauté du savoir ne réside pas en lui-méme, mais dans sa
mise en ceuvre, qui en représente pour ainsi dire le fruit. «Car ce ne sont pas ceux qui écoutent la
loi, mais ceux qui la mettent en pratique qui seront justifiés», est-il dit (Rom 2,13).

3. Ainsi donc, fréres et sceurs, voyez-vous que notre propre paresse et notre négligence
sont la raison pour laquelle nous ne comprenons pas et ne saisissons pas facilement
I'enseignement sacré ? Voici ce que je dis maintenant a votre famille bien-aimée, moi qui, selon
les décrets connus de Dieu, ai été établi pour étre votre enseignant : si quelgu'un ne comprend
pas pleinement le sens de ce que j'enseigne a I'assemblée, qu'il vienne me poser la question en
privé; il recevra alors une explication plus claire et appliquera ce qu'il a entendu, avec |'aide de
Dieu qui me donne la parole «quand j'ouvre la bouche», et aussi pour I'encourager a la rechercher
avec diligence.

4. Examinons cette parabole depuis son début. «Le semeur sortit pour semer sa
semence.» La grace du Saint-Esprit a magnifiquement voulu que cette parabole soit lue
publiguement dans les églises en ce moment méme : car c’est le temps des semailles, et
nombreux sont ceux qui doivent semer en terre des graines qui, elles, ont germé. Celui qui seme
en terre des céréales qui subsistent toute I’année, puisqu’il séme des céréales corruptibles — qui
ne germeront que si elles pourrissent —, récoltera certainement des céréales corruptibles et
amassera une moisson qui servira a |'édification temporaire du corps, lequel est voué a la
destruction. Tirons les lecons de cette parabole : quelles sont ces semences spirituelles et
incorruptibles, quel est le temps de ces semailles, qui les séme et quel type de terre les recoit,

6



Saint Grégoire Palamas

afin que nous travaillions non seulement dans I’espérance d’une moisson qui nous donnera des
fruits éphémeres, mais aussi dans I’espérance d’une moisson qui nous donnera la vie éternelle.
«Car le semeur, dit le Christ, sortit pour semer sa semence.» Qui est ce semeur ? Le Seigneur lui-
méme, qui s’est annoncé par la bouche du psalmiste : «J’ouvrirai ma bouche en paraboles» (Ps
78,2). Mais d’ou vient celui qui est partout présent ? Il se proclame lui-méme, disant : «Je suis
venu du Peére et je suis venu dans le monde» (Jn 16,28). Il est venu du Pére et du sein du Peére,
indissociablement, et est venu dans le monde, étant dans le monde et «par qui le monde a été
fait» (Jn 1,10), et est descendu du ciel sur la terre (Jn 3,13), remplissant le ciel et la terre. Ainsi, la
«procession» du Fils unique de Dieu et sa descente du ciel ne signifient rien d’autre que sa
manifestation dans la chair et son abaissement des hauteurs ineffables de la Divinité jusqu’aux
limites de la nature humaine.

5. C’est ainsi qu’il est venu «semer sa semence». Quelle est cette semence ? La Parole de
doctrine, les paroles de vie éternelle, les préceptes de l'immortalité, la promesse de la
régénération, I’Evangile du Royaume des Cieux. Voila sa semence. Car il dit de lui-méme : «Les
paroles que je prononce sont esprit et vie» (Jn 6,63). Et Pierre lui dit : «Tu as les paroles de la vie
éternelle» (Jn 6,68). Ainsi, cette semence lui appartient en propre, et lui seul la seme
continuellement; par cette semence, le Dieu de tous se révele. Car tout enseignant, tout
évangeéliste, tout prédicateur de piété et de vie sainte seme Ilui-méme les paroles de vie, la parole
de I'Evangile et I’enseignement céleste, mais apres avoir servi durant sa vie selon la volonté de
Dieu, il s’en va comme s’il n'avait jamais été la. La parole du salut, qu’il séme par son
enseignement, ne lui appartient pas en propre, mais a Dieu, qui collabore avec lui et «fait parler sa
parole quand il ouvre la bouche» (Eph 6,19). Notre Seigneur Jésus Christ, le Dieu véritable,
posséde cette semence de vie éternelle en propre, et il est toujours le Semeur, tant par la loi
inhérente a la nature des choses que par la loi donnée par écrit au peuple d’lsraél, par les
prophéties des prophetes, et plus tard, par I’Evangile de la grace. Le temps de cette semence est
toute la vie de chaque personne, et cela s’applique particulierement a la période qui a commencé
apres sa premiere venue et qui s’étend jusqu’a la fin des temps. Le temps de la récolte de cette
semence appartient a la Seconde Venue attendue et a la manifestation du Seigneur, c’est
pourquoi I’Apétre dit que «celui qui laboure doit manger de I'espérance» (1 Cor 9,10) et que «celui
qui seme pour I’'Esprit récoltera de I'Esprit la vie éternelle» (Gal. 6,8); et le psalmiste-prophete dit :
«Ceux qui sement dans les larmes» (maintenant), «récolteront dans la joie» (alors) (Ps 125,5).

6. Le Seigneur sortit donc pour semer sa semence. Ou semer ? Dans les coeurs des
hommes, car ce sont eux les champs qui recoivent les semences spirituelles. Mais certains coeurs
sont comme un chemin, foulé aux pieds et écrasé par les mauvaises pensées et les passions, et
par leurs maitres, les démons les plus malfaisants. D'autres sont comme un sol pierreux, ceux
qui, par lacheté et endurcissement du cceur, sont incapables de cultiver pleinement les semences
de I'enseignement et, par elles, de porter du fruit pour la vie éternelle. Et certains sont comme le
sol ou poussent les épines, a cause de la poursuite de l'argent, des richesses et des plaisirs
éphémeres, et de tout ce qui en découle. C'est pourquoi, a cause de la grande diversité des
cceurs humains, «le semeur sortit pour semer sa semence», dit la parabole, «et comme il semait,
elle tomba le long du chemin, fut piétinée, et les oiseaux du ciel la mangerent.» L'une des graines,
dit-il, tomba au bord du chemin : c'est-a-dire dans des cceurs qui s'étaient éloignés du droit
chemin du Seigneur (Ac 13,10). C'est pourquoi elle fut foulée aux pieds par les démons impurs
qui passaient sur la route impraticable, ou par leur voie mauvaise. C'est pourquoi les oiseaux du
ciel, c'est-a-dire les esprits mauvais qui y résident, la picorerent et la détruisirent. Ainsi, ces gens
devinrent, pour ainsi dire, semblables a ceux qui n'avaient jamais entendu la parole de Dieu : car
«ceux qui sont tombés au bord du chemin sont ceux qui écoutent, a qui le diable vient et enléve
la parole de leur cceur, de peur qu'ils ne croient et ne soient sauvés» (Luc 8,12). — «Et I'autre
tomba sur les rochers»; et selon Matthieu : — «sur des lieux pierreux» (Mt 13,5) : c'est-a-dire dans
un cceur endurci et cruel, incapable de recevoir la parole en lui-méme, de la retenir fermement et,
pour ainsi dire, de la laisser prendre racine. C’est pourquoi, dit le Seigneur, «elle se dessécha, car
elle n’avait point d’humidité», c’est-a-dire qu’elle vécut et prospéra un court instant, puis,
confrontée a certaines tentations (ou épreuves), elle périt, incapable d’atteindre sa pleine maturité,
en raison de I'instabilité spirituelle de ceux qui la recevaient. — «Ceux qui sont tombés sur le roc»,
dit-il, «sont ceux qui, lorsqu’ils entendent la parole, la recoivent avec joie, mais qui n’ont point de
racines; ils croient un temps, mais au moment de la tentation, ils abandonnent.» «D’autres sont
tombés parmi les épines» : c’est-a-dire, ceux dont le coeur est entierement attaché aux choses
corporelles, temporelles et mondaines, et plongé tant dans les soucis qui s’y rattachent que dans
les plaisirs qui en découlent. «Ceux qui sont tombés parmi les épines», dit-il, «sont ceux qui



Saint Grégoire Palamas

entendent la parole, mais qui, s’en allant, sont étouffés par les soucis, les richesses et les plaisirs
de cette vie et ne portent point de fruit.»

7. Ainsi, ayant exclu et rejeté ceux qui n'écoutent pas I'enseignement du saint Esprit, tels
que ceux qui s'égarent, et aussi ceux qui, bien qu'ils I'écoutent seulement pour un court instant,
sont comme un sol pierreux, et ceux qui, bien qu'ils I'acceptent et le retiennent dans le domaine
de l'esprit, le rendent sourd a cause des richesses, de la gloire et des plaisirs (car ce sont des
lieux pierreux), il introduit et présente ensuite, par une parabole, des cceurs dignes de respect,
disant : «D'autres sont tombés sur le bon sol» : c'est-a-dire une ame d'une belle et bonne
disposition, qui recoit et retient ardemment en elle la parole de I'enseignement, ne laissant aucune
place aux ennemis de son salut, et la préserve fermement dans la patience, s'attachant a ce
qu'elle a entendu pour la vaillante endurance des tentations, et la perfectionne, se retirant d'une
vie avide, hédoniste et relachée, et porte du fruit, comme le dit le divin Marc, «montant et
«Croissant et devenant féconds trente, soixante et cent» (Mc 4,8), ce qui peut étre comparé a
I’état d’esclavage, de service mercenaire et de filiation. Car celui qui s’approche véritablement de
Dieu est d’abord, en quelque sorte, un esclave responsable de sa désobéissance passée; puis,
aprées avoir connu |'état d’esclave, il obtient une récompense (c’est-a-dire la récompense de Dieu
pour son travail repentant, et ayant réussi dans I'amour, il devient déja comme un fils, ayant fait
de la vertu sa seconde nature et, pourrait-on dire, sans contrainte, obéissant au Pere céleste.
Freres, efforcons-nous soit 1) d'atteindre la filiation divine, par I'amour de Dieu et en nous
affranchissant de toutes choses terrestres et corporelles, par la priere constante, la récitation des
psaumes et une concentration sans distraction; soit 2) d'étre comptés parmi les serviteurs de
Dieu, en gardant la maitrise de soi en toutes circonstances; soit 3) d'étre comptés parmi les
serviteurs de Dieu, en regrettant nos péchés passés. Car celui qui n'appartient pleinement a
aucun de ces trois états est exclu du nombre des sauvés.

8. Mais «le Seigneur, parlant ainsi», dit-il, «s'écria : que celui qui a des oreilles pour
entendre, entende !» Non pas au sens ou tous les hommes n'ont pas d'oreilles, mais au sens ou
tous n'ont pas les capacités d'entendre la parole salvatrice. Puisque «l'esprit voit et I'esprit
entend», selon les mots du vénérable Pythagore, alors ceux qui écoutent avec leur esprit et leur
conscience sont ceux «qui ont des oreilles pour entendre». Si donc «la bonne intelligence
appartient a ceux qui la pratiquent» (Ps110,10) et si 'on reconnait une parole a ses actes (Mt
7,20), alors, il s’ensuit que celui qui non seulement écoute, mais obéit et s’efforce de mettre en
pratique ce gqu’il a entendu, a des oreilles qui entendent. Fréres et sceurs, je vous en prie,
considérons d’abord que le Seigneur n’a pas dit qu’il était allé labourer les champs de paroles, ni
les labourer deux ou trois fois, ni arracher les herbes folles, ni aplanir le sol — c’est-a-dire préparer
nos cceurs et nos pensées — mais, dit-il, il est allé directement «semer». Pourquoi cela ? Parce
qu’avant cette semence (celle du Christ) de notre part, nous devons préparer nos dmes. C’est
pourquoi le Précurseur de I'Evangile de la grace, apres I'avoir introduit, exhorta a haute voix :
«Préparez le chemin du Seigneur, aplanissez ses sentiers» et «Repentez-vous, car le royaume des
cieux est proche» (Mt 3,2-3). La préparation et le commencement de la repentance consistent en
I’auto-reproche, la confession et I'abstinence du mal. Mais plus encore, il menace ceux qui ne se
sont pas préparés a porter des fruits dignes de la repentance : «Tout arbre donc qui ne porte pas
de bons fruits est coupé et jeté au feu» (Mt 3,10). La retranchement est la sentence de Dieu pour
ceux qui pechent sans se repentir, une sentence par laquelle, chassés de cette vie et de la
suivante, ils sont envoyés a la géhenne, ce lieu de feu inextinguible.

9. Repentons-nous donc, freres, et produisons des fruits dignes de la repentance :
détournons-nous chacun de notre propre méchanceté (de nos péchés et du mal). Apprenons a
parler justement et a agir avec bienveillance; préparons-nous a recevoir la semence céleste, la
parole de vie; gardons notre langue du mal; de quel mal s'agit-il ? Des paroles vaines, des injures,
des condamnations; et nos levres des paroles trompeuses (Ps 34,14), des mensonges et des
vaines paroles. Ce sont peut-étre celles dont parle le Seigneur dans la parabole du semeur, les
oiseaux du ciel qui dévorent et détruisent la bonne semence. Car chaque parole est comme une
créature volant dans les airs, raison pour laquelle les mots étaient qualifiés d'«ailés» (expression
d'Homeére dans I'lliade). Une parole mauvaise, émise par les lévres depuis le mauvais trésor du
cceur, comme d'un nid, prive I'ame de sainteté; c'est pourquoi le Seigneur dit ailleurs : «Ce qui
sort de la bouche, c'est cela qui souille I'hnomme» (Mt 15,11). Par conséquent, «qu'aucune parole
malsaine ne sorte de votre bouche» (Ep 4,29). Mais que la parole soit prononcée qui soit propre a
I'édification de ceux qui I'écoutent. Que nul d'entre vous ne s'attache aux choses de ce monde au
point d'en étre pétrifié, incapable d'ouvrir ses oreilles et son cceur a la rosée de |'enseignement de
I'Esprit. Car pourquoi la terre, apres avoir recu la pluie, s'adoucit, devient humide et riche, tandis
que l'argile reste ossifiée, seche et dure ? N'est-ce pas parce que la terre est réchauffée par les

8



Saint Grégoire Palamas

rayons du soleil sans étre brllée, et qu'elle possede donc des pores ouverts pour recevoir la
pluie, tandis que l'argile, cuite par une chaleur intense, a des pores profonds si serrés et si fermés
qu'elle ne peut recevoir la pluie, méme la plus Iégere ? Ainsi, quiconque est au pouvoir des
choses corporelles, terrestres et mondaines, endurcit constamment son cceur et, avant de
retourner a la terre, il a étouffé ses pensées, de sorte que I’enseignement de Dieu demeure
imperceptible en lui. Mais celui qui utilise ce monde comme s’il ne I'utilisait pas, selon
I’exhortation de I’Apétre (I Cor 7,31), sera prét a la fois a rechercher le céleste et a écouter
consciemment, et a mettre en pratique avec diligence et zele. Non seulement il écoutera ainsi,
mais il conservera cet enseignement en lui et le traduira en action, de sorte que, devenant
semblable a un serviteur fidele et prudent, il sera jugé digne et béni par le Seigneur, qui dit :
«Quiconque écoute mes paroles et les met en pratique, je le comparerai a un homme sage» (Mt
7,24).

10. Que celui qui s’affaiblit par la gourmandise et les exces de boisson, de plaisirs et
d’ivresse cesse de le faire. S’il ne renonce pas a cela, c’est en vain qu’il recoit la semence céleste,
la parole de I'enseignement, car il ne pourra pas devenir un champ fertile pour Dieu. Vous savez
tous que lorsque les champs semés sont trop humides, ils ne peuvent porter de fruit. Comment
donc un ceeur plongé dans les plaisirs et I'ivresse pourrait-il produire du fruit ? Que celui qui est
tombé dans quelque forme de fornication se détourne et se purifie par la repentance. «Celui qui
tombe ne se relévera-t-il pas ? Celui qui se détourne ne reviendra-t-il pas ?» (Jér 8,4). Car s’il se
vautre dans cette souillure, comment, ’ayant recue, pourra-t-il conserver intacte la myrrhe divine,
la perle précieuse — je dis, la parole du salut ? On ne donne pas de perles aux pourceaux, et les
gens sains d’esprit ne mélangent pas I'huile essentielle avec les impuretés. Car si quelqu’un la
versait, la mélait aux impuretés ou la mettait dans un vase impur, cette huile essentielle serait
également perdue et ruinée. Et bien que I'onction divine soit invulnérable, si elle se corrompt, celui
qui I'a regue sans s'abstenir de I'impureté en subira les conséquences. Que celui qui s'adonne
aux exces cesse de s'y adonner et qu'il donne de ses biens aux pauvres. Car s'il ne le fait pas, il
n'échappera pas a la colére de Dieu. Et s'il n'échappe pas a la colere de Dieu, comment recevra-
t-il la semence divine ? A ceux qui demandent : «Comment échapperons-nous a la colére
divine ?», Jean, le Précurseur du Seigneur, répondit : «Que celui qui a deux vétements donne a
celui qui n'en a pas, et que celui qui a de quoi manger fasse de méme» (Luc 3,11). Et d'une
maniere générale, que chacun de vous, par une vie passionnée et avide de plaisirs, ait nourri les
épines et les ronces du péché; arrachez-les et chassez-les par la repentance. Ainsi, vous vous
parerez de la semence du salut et vous vous préparerez a la recevoir. L’ayant recue, vous
grandirez et porterez du fruit : la vie éternelle. Pour elle, il est digne de sacrifier non seulement les
désirs charnels, mais, s’il le faut, votre ame méme. Car c’est ainsi que nous suivrons les traces du
Seigneur et participerons a la gloire du Christ et du royaume, demeurant a jamais avec lui et étant
glorifiés.

11. Et lI'indicible arc des martyrs, Dimitri, le Thaumaturge et le Verseur de Myrrhe, en est
notre témoin. Devant son icone, rois et prétres se prosternent et, dans la joie, entourent le
reliquaire de ses reliques, car il a suivi les pas du Christ par sa vie, sa parole et ses souffrances.
Nul ne saurait étre digne de I'éloge funebre et de participer a la féte déja annoncée; seul celui qui
s'y est préparé par la repentance le peut. Car celui qui s'est détaché de tout attachement matériel
et s'est ainsi révélé — selon les mots de I'apbtre Paul (Il Cor 2,15) — comme le «parfum du Christ»,
au point que méme son tombeau, apres les épreuves endurées, exhale la myrrhe la plus
odorante, comment permettra-t-on de célébrer et de chanter avec un tel homme, empli de
passions et portant en lui le parfum des blessures incurables du péché ? «La louange des martyrs
ne sied pas aux pécheurs», dit I'Ecriture (Sir 15,9). Aussi, en cette pré-célébration, purifions-nous
pour le jour principal de la féte du Grand Martyr, afin qu’en nous souvenant de ses combats pour
le Christ, et avant ces combats, de sa vie selon le Christ, et apres I'accomplissement de ses
exploits, lorsqu’il recevra des mains du Christ la couronne de la victoire, nous puissions, dans la
joie spirituelle, y voir un gage de la vie éternelle partagée avec ceux qui se réjouissent. Puissions-
nous tous recevoir cette vie par les prieres de notre compatriote, gardien de notre ville et martyr
du Christ, a la gloire du Pere, du Fils et du saint Esprit, maintenant et toujours et dans les siecles
des siecles. Amen.



Saint Grégoire Palamas

bome€Llice 0e Luc POUR LA cCinQuicme semAiIne O¢ Luc
«Il y avait un homme riche, vétu de pourpre et de fin lin» (Luc 16,19).

Nous satisfaisons certains besoins matériels par nos propres moyens, et d'autres grace a
I'aide d'autrui, en leur rendant la pareille par nos services. Car une méme personne ne peut étre a
la fois érudit et agriculteur, tailleur, tisserand, macon, cordonnier, médecin et maitre de tous les
autres arts. Et puisque nul ne peut a lui seul satisfaire tous ses besoins, et que chacun a
inévitablement besoin de toutes ces choses, un moyen a été inventé — |'argent — par lequel, avec
un effet bénéfique sur la vie, les surplus sont écoulés et les manques comblés. Un agriculteur
donne son surplus a ceux qui ne travaillent pas la terre et, apres en avoir recu le prix, achéte une
maison ou un vétement, par exemple. Un cordonnier, ayant vendu ses bottes et en ayant recu un
prix suffisant, subvient a ses propres besoins. Et c'est par cette communication mutuelle que nos
vies s'organisent; de la naissent les communautés et les Etats, et 'hnomme est un étre social. Mais
en matiere spirituelle et en ce qui concerne la vertu, il en va autrement. Car une personne chaste
mais injuste ne peut transmettre la chasteté a une personne juste ni obtenir de justice d'elle. Et
une personne sincére mais |mpat|ente n'obtiendra pas la patience d'autrui en échange, ni ne
transmettra la sincérité — c'est-a-dire la vérité qu'elle exprime — au pauvre. A cet égard, il n'existe
aucune unité monétaire permettant de mesurer les biens échangés et d'indiquer leurs équivalents.
C'est pourquoi, fréres, il est a la fois nécessaire et essentiel que chacun de nous pratique toute
vertu. Car il est impossible a celui qui n'en a pas pratiqué une de I'emprunter a autrui, et il est
impossible a quiconque d'échapper a la condamnation et au chatiment pour en avoir privé autrui.
C'est pourquoi David dit : «<Un frére ne peut délivrer; un homme peut-il délivrer ?» (Ps 49,8). C'est-
a-dire, personne.

Mais oh ! "'amour inconcevable du Christ Seigneur pour I’hnumanité ! Ce qui ne peut étre
obtenu en échange des vertus véritables et égales de I’ame, Il I’'a rendu accessible par un autre
moyen. Car si, par la force terrestre et les besoins corporels vils — nourriture, boisson, vétements,
or ou argent (car tout cela n’est que poussiére, et rien n’est plus méprisable) -, alors, par ces
choses futiles, si, conformément a la promesse et a I'exhortation du Seigneur, il donne son
surplus a ceux qui ont acquis la vertu (et ce sont partout ceux qui sont pauvres en besoins
matériels), il peut, par ce partage, compenser le manque de vertus et éviter le chatiment qui en
découle. Et, soulignant cela, le grand Paul, dans son épitre aux Corinthiens, appelle ce partage
une aide sainte (2 Cor. 8, 3), et poursuit : «Que votre abondance supplée a leur manque, afin que
leur abondance supplée a votre manque» (Il Cor 8,14). Le Seigneur dit aussi : «Faites-vous des
amis avec les richesses injustes, afin que, lorsque vous manquerez a vos devoirs, ils vous
accueillent dans les demeures éternelles» (Luc 16,9). Par «richesses injustes», on entend un exces
de désirs et un manque de générosité envers les nécessiteux.

C'est pourquoi, freres et sceurs, il nous incombe a chacun, comme je I'ai dit, de pratiquer
toutes les vertus. Et si nous manquons a I'une d'entre elles, nous pouvons compenser ce manque
en aidant les autres du mieux que nous le pouvons. Ce sera un second voyage, comme le dit le
proverbe, et particulierement pour nous qui vivons dans le monde, au cours duquel nous
obtiendrons le salut de nos ames. Et si nous négligeons ce voyage, une grande terreur nous
submergera : ce feu inextinguible et la damnation éternelle. Et le Seigneur, pour illustrer cela, a
proposé la parabole lue aujourd'hui a I'église. «Il y avait un homme riche, vétu de pourpre et de fin
lin, qui menait chaque jour une vie de luxe» (Luc 16,19). Tous ses soucis étaient tournés vers ses
vétements somptueux, ses repas, ses boissons et le raffinement. «Or, il y avait a sa porte un
pauvre nommé Lazare, couvert d'ulceres, qui aurait voulu se contenter des miettes qui tombaient
de la table du riche; méme les chiens venaient lécher ses plaies» (Luc 16,20-21).

Voyez-vous l'indifférence totale du riche envers le pauvre Lazare ? Il se gavait chaque jour,
car sa table regorgeait de mets de toutes sortes et de mets délicats; mais Lazare, qui ne désirait
que la nourriture la plus simple, la réclamait comme s'il n'avait jamais mangé. L'autre,
resplendissant, vétu de pourpre et de fin lin, et se parant de sa santé, Mais Lazare, méme les
haillons qui le recouvraient étaient déchirés, souillés et immondes, couverts de croltes et
suintants de pus. L’autre homme était assis sur une estrade, entouré d’une foule de serviteurs;
tandis que Lazare, prostré, gisait a la porte, sans personne pour le protéger des chiens.

Mais pourquoi le Seigneur appelle-t-il le pauvre par son nom, tandis qu'il laisse le riche
anonyme ? Parce que, pourrait-on dire, le nom du mendiant, selon I'expression de I'Evangile, est

10



Saint Grégoire Palamas

inscrit dans les cieux (Luc 10,20), tandis que le souvenir du riche, ainsi que son nom, sont effacés
et péris (Ps 9, 6; 34,17). Car le psalmiste dit aussi a leur sujet : «Je ne prononcerai pas leurs
noms» (Ps 16,4). Puisque méme parmi les riches, chacun peut appliquer la parabole a lui-méme
et, se considérant comme tel, y trouver l'inspiration pour la repentance, c'est pourquoi le riche est
laissé sans nom, de sorte que le discours s'applique ainsi a tout riche; mais parmi les pauvres, nul
ne peut se considérer comme Lazare, méme s'il a souffert comme lui. Car il faut humblement se
soumettre a la volonté du Maitre. Et c'est pourquoi le pauvre est lui aussi appelé par son nom. «Le
mendiant mourut et fut emporté par les anges dans le sein d’Abraham» (Luc 16,22).

Avec les plus grands honneurs, tel un guerrier, le mendiant est escorté pour recevoir des
couronnes. Le Seigneur, apres avoir présenté ’lhnomme riche non sauvé, désigne aussitot I’'homme
riche sauvé : Abraham. Mais il ne le qualifie pas de riche, car il possédait quelque chose de plus
précieux que la richesse : la vertu, puisqu’il manifestait un amour et une bonté paternels envers
tous. C’est pourquoi il est nommé d’aprés ce qu’il avait de meilleur, a savoir la vertu; car le mot
Abraham signifie «pere d’une multitude». Mais I’'homme riche ne possédait rien de meilleur que
des richesses terrestres et éphémeres; c’est pourquoi il est nommé d’apres elles. Ce n’est pas a
cause de sa richesse gu’il n’a pas obtenu le salut, mais a cause de son amour du plaisir et de son
insensibilité. Car Abraham aussi était riche; mais par son amour de Dieu, sa miséricorde et son
hospitalité, il a non seulement recu le salut, mais il est aussi devenu un lieu de salut. C’est
pourquoi, a sa mort, Lazare fut escorté par des anges (car, selon I'apotre Paul [Héb 1,14], ils sont
envoyés pour servir ceux qui hériteront du salut) et ils le conduisirent jusqu’au sein d’Abraham. Or,
le sein d’Abraham est le pays des vivants, la demeure de ceux qui se réjouissent éternellement,
I’abondance des bénédictions éternelles.

«’homme riche mourut aussi et I’enterra» (Luc 16,22). Peut-étre Lazare n’eut-il pas de
sépulture digne apres sa mort, faute d’organisation. C’est pourquoi, dans le récit le concernant, il
n’est fait aucune mention de sépulture, mais il est ici précisé que ’hnomme riche mourut et fut
enterré — et, par la méme occasion, cela souligne la splendeur et le luxe des funérailles des riches.
Car, dit-il, ils enterrerent I’'hnomme riche; «et dans le séjour des morts, en proie a la souffrance, il
leva les yeux et vit Abraham de loin, et Lazare dans son sein» (Luc 16,23).

En bas, a la porte, ’hnomme riche, accablé par les tourments de la faim et se vautrant dans
la poussiere, incapable de bouger, vit Lazare et ne lui préta aucune attention. Et maintenant, en
bas, en proie a la souffrance et incapable d'y échapper, il leva les yeux et vit Lazare la-haut,
demeurant dans les demeures du repos (Mt 11,29), empli de joie (Il Th 1,7), aupres d'Abraham. Il
ne juge pas convenable de I'ignorer; au contraire, il ne veut pas passer inapercu aux yeux de celui
qu'il avait auparavant méprisé. La ou la miséricorde était présente, il ne la demanda ni ne la
manifesta; et la ou la vérité est inexorable, il la chercha en vain. Car il est dit : «ll s'écria : Péere
Abraham, aie pitié de moi ! Envoie Lazare tremper le bout de son doigt dans I'eau pour me
rafraichir la langue, car je souffre terriblement dans ces flammes» (Luc 16,24).

Il réduisit sa requéte a la plus insignifiance, n'osant rien demander de plus, sa conscience
le condamnant (Tite 3,11). Il cria a cause de la grande distance. Il appela d'abord Abraham
«pere», afin que nous sachions qu'il appartenait a la race des gens pieux, et que nous ne
pensions pas que le riche était tourmenté comme un impie. Car, impitoyable et sensuel, il fut
englouti par des flammes inextinguibles, bien qu'il fit apparenté a Abraham par le sang. Il dit :
«Aie pitié de moi, car je souffre, et envoie Lazare», celui-la méme envers qui il n'avait eu aucune
pitié lorsqu'il souffrait a sa porte. Aussi ne se tourna-t-il pas vers lui pour lui faire part de sa
requéte. Il demande une goutte, un peu de liquide pour apaiser sa langue, et n'obtient rien.

Voyez-vous la récompense assortie d'un chatiment supplémentaire ? Le pauvre Lazare ne
pouvait se contenter des miettes tombant de la table du riche; et maintenant, le riche est non
seulement privé méme des mets les plus simples, mais il est jugé indigne d'une seule goutte. Car,
comme il est dit, Abraham lui dit : «Mon enfant, souviens-toi que durant ta vie tu as recu tes
biens, et que Lazare a recu les maux. Et maintenant, il est consolé ici, tandis que toi, tu es dans la

Abraham a pitié du riche dans les flammes et, par compassion, I’appelle son enfant. Je
pense qu’il a pitié de lui moins pour le tourment que pour la malice qui continue d’agir en lui. Car
il n’a pas encore pris conscience de ses péchés, n’a pas encore compris qu’il souffre justement. Il
ne dit pas : «Aie pitié de moi, car c’est moi qui ai allumé ce feu, c’est moi qui ai accumulé ces
douleurs.» Au lieu de musique, d’applaudissements et de chants effrontés, j’entends des cris et
des hurlements, et le terrible rugissement d’un feu dévorant au-dessus de moi; au lieu
d’agréables parfums, je ressens la puanteur (Is 3,23) du feu. Au lieu de nourriture et de boisson en
abondance et d'un raffinement du langage, je souffre d'une dessiccation extréme de la langue par
ce feu et j'ai besoin de la moindre goutte d'humidité; au lieu des inflammations de la fornication,

11



Saint Grégoire Palamas

mon corps tout entier est consumé par les flammes. Il n'en parle pas, mais se plaint seulement de
ses souffrances.

«’homme riche mourut aussi et I’enterra» (Luc 16,22). Peut-étre Lazare n’eut-il pas de
sépulture digne apres sa mort, faute d’organisation. C’est pourquoi, dans le récit le concernant, il
n’est fait aucune mention de sépulture, mais il est ici précisé que ’hnomme riche mourut et fut
enterré — et, par la méme occasion, cela souligne la splendeur et le luxe des funérailles des riches.
Car, dit-il, ils enterrerent I’'hnomme riche; «et dans le séjour des morts, en proie a la souffrance, il
leva les yeux et vit Abraham de loin, et Lazare dans son sein» (Luc 16,23).

En bas, a la porte, ’hnomme riche, accablé par les tourments de la faim et se vautrant dans
la poussiere, incapable de bouger, vit Lazare et ne lui préta aucune attention. Et maintenant, en
bas, en proie a la souffrance et incapable d'y échapper, il leva les yeux et vit Lazare la-haut,
demeurant dans les demeures du repos (Mt 11,29), empli de joie (Il Th 1,7), aupres d'Abraham. II
ne juge pas convenable de I'ignorer; au contraire, il ne veut pas passer inapercu aux yeux de celui
qu'il avait auparavant méprisé. La ou la miséricorde était présente, il ne la demanda ni ne la
manifesta; et la ou la vérité est inexorable, il la chercha en vain. Car il est dit : «Il s'écria : Pere
Abraham, aie pitié de moi ! Envoie Lazare tremper le bout de son doigt dans I'eau pour me
rafraichir la langue, car je souffre terriblement dans ces flammes» (Luc 16,4).

Il réduisit sa requéte a la plus insignifiance, n'osant rien demander de plus, sa conscience
le condamnant (Tite 3,11). Il cria a cause de la grande distance. Il appela d'abord Abraham
«pere», afin que nous sachions qu'il appartenait a la race des gens pieux, et que nous ne
pensions pas que le riche était tourmenté comme un impie. Car, impitoyable et sensuel, il fut
englouti par des flammes inextinguibles, bien qu'il fit apparenté a Abraham par le sang. Il dit :
«Aie pitié de moi, car je souffre, et envoie Lazare», celui-la méme envers qui il n'avait eu aucune
pitié lorsqu'il souffrait a sa porte. Aussi ne se tourna-t-il pas vers lui pour lui faire part de sa
requéte. Il demande une goutte, un peu de liquide pour apaiser sa langue, et n'obtient rien.

Voyez-vous la récompense assortie d'un chatiment supplémentaire ? Le pauvre Lazare ne
pouvait se contenter des miettes tombant de la table du riche; et maintenant, le riche est non
seulement privé méme des mets les plus simples, mais il est jugé indigne d'une seule goutte. Car,
comme il est dit, Abraham lui dit : «Mon enfant, souviens-toi que durant ta vie tu as recu tes
biens, et que Lazare a recu les maux. Et maintenant, il est consolé ici, tandis que toi, tu es dans la
douleur» (Luc 16,25).

Abraham a pitié du riche dans les flammes et, par compassion, I’appelle son enfant. Je
pense qu’il a pitié de lui moins pour le tourment que pour la malice qui continue d’agir en lui. Car
il n’a pas encore pris conscience de ses péchés, n’a pas encore compris qu’il souffre justement. Il
ne dit pas : «Aie pitié de moi, car c’est moi qui ai allumé ce feu, c’est moi qui ai accumulé ces
douleurs.» Au lieu de musique, d’applaudissements et de chants effrontés, j’entends des cris et
des hurlements, et le terrible rugissement d’un feu dévorant au-dessus de moi; au lieu
d’agréables parfums, je ressens la puanteur (Is 3,23) du feu. Au lieu de nourriture et de boisson en
abondance et d'un raffinement du langage, je souffre d'une dessiccation extréme de la langue par
ce feu et j'ai besoin de la moindre goutte d'humidité; au lieu des inflammations de la fornication,
mon corps tout entier est consumé par les flammes. Il n'en parle pas, mais se plaint seulement de
ses souffrances.

Mais I'nomme riche, dans son insensé, ne s'en rendit méme pas compte et, loin de
renoncer a sa malice, ne reconnut pas sa condition, mais chercha plutét a se justifier. Et comme si
personne ne lui avait parlé de ce lieu de tourments, il dit : «Je t'en prie donc, pére, envoie Lazare
chez mon pere, car j'ai cing freres. Qu'il les avertisse, de peur qu'ils ne viennent eux aussi dans
ce lieu de tourments» (Luc 16,27-28). Il montre ainsi que méme s'il avait été averti, il n'aurait pas
commis l'acte qui lui valut d'étre condamné a la Géhenne.

Abraham dit : «lls ont Moise et les prophétes; qu'ils les écoutent» (Luc 16,29). Car Moise,
parlant au nom de Dieu, dit dans le cantique : «Un feu s'allumera dans ma colere; il brllera
jusqu'au fond du séjour des morts» (Dt 32,22). Et Isaie, en accord avec les autres prophétes,
déclare : «Les méchants et les pécheurs brileront ensemble, et personne ne pourra les éteindre»
(Is 1,31). Quand Abraham dit cela, il objecta de nouveau, disant : «<Non, Pére Abraham, mais si
quelqu'un allait a eux de la part des morts, ils se repentiraient» (Luc 16:30). Que répondit
Abraham encore ? «S'ils n'écoutent pas Moise et les prophetes, ils ne se laisseront pas
persuader, méme si quelqu'un ressuscitait d'entre les morts» (Luc 16,31). S'adressant directement
a lui : puisque, méme de ton vivant, tu n'as accordé aucune importance aux paroles de Moise et
des prophetes, méme si tu voyais un mort ressusciter, tu n'aurais pas abandonné ta vie dissolue
et ton insensibilité, a cause de ta confiance en lui. C'est pourquoi, maintenant, enfermé dans le
feu de la Géhenne, tu recois véritablement pour récompense des souffrances impitoyables et

12



Saint Grégoire Palamas

incessantes. Fréres, cet homme riche, qui avait Moise et les prophetes, dont aucun n'est
ressuscité des morts, pensait bien slr avoir quelque excuse pour lui-méme; mais nous, avec eux,
nous écoutons celui qui est ressuscité des morts pour nous, qui dit : «<Ne vous amassez pas des
trésors sur la terre, mais amassez-vous des trésors dans le ciel» (Mt 6,19-20). «Donnez a celui qui
vous demande, et ne vous détournez pas de celui qui veut vous emprunter» (Mt 5,42). «Donnez
I’aumobne de ce que vous possédez, et tout vous sera pur» (Luc 11,41). Mais si quelgu’un se met
a manger et a boire avec les ivrognes, et qu’il est cruel envers le pauvre et 'avare, alors, dit-il, le
Seigneur viendra le jour ou il ne s’y attendra pas et a I’lheure ou il ne le connait pas, et il le chatiera
séverement et lui assignera le méme sort que les incrédules (Mt 24,49-51). Et puisqu’il ne nous
reste aucune excuse, puisque la vie d’un homme ne dépend pas de I'abondance de ses biens
(Luc 12, 15), que celui qui a de quoi donner aux pauvres, s’incluant ainsi dans la multitude de
ceux sauvés par Abraham; et que ceux qui sont dans le besoin imitent le courage de Lazare,
sauvant leur ame par leur persévérance (Luc 21, 19). Et, dans I’lhumilité, nous nous souvenons du
sein d’Abraham, d’ou sont 6tés toute maladie, toute tristesse et tout gémissement (Apo 21,4), et
ou demeurent la joie, I'allégresse et la paix divine et éternelle. Car, par cette parabole, le Christ
nous a révélé I'état de cet état futur, afin que, purifiés par la repentance, nous puissions nous
délivrer des chatiments qui nous sont préparés et nous rendre dignes des joies éternelles. Si nous
ne nous améliorons pas par la repentance, nous devons prendre garde de ne pas aggraver nos
tourments. Car, dit-il, «le serviteur qui a connu la volonté de son maitre et qui ne I'a pas faite sera
battu de nombreux coups» (Luc 12,47).

Aprés nous avoir annoncé ces choses et d'autres semblables, et nous les avoir
confirmées, celui qui a souffert pour nous a été enseveli, est ressuscité des morts et est monté au
ciel. Il a révélé une multitude de témoins de son apparition et de la vérité de I'enseignement qu'il
proclamait. Parmi eux, bien s(r, se distingue le plus grand, le tres illustre Démétrius, qui est
aujourd'hui au cceur de notre triomphe ecclésiastique. Non seulement il a proclamé son
témoignage par ses paroles, mais il a résisté aux incrédules jusqu'a verser son sang (Héb 12,4),
faisant de son corps un pilier indestructible, illustrant et présentant les souffrances du Sauveur.
Par ce corps méme, il proclame la résurrection du Crucifié et la puissance du Ressuscité, source
de paix et de miracles. Comment aurait-il pu étre jugé digne d'une telle gloire, imitant Ses
souffrances et mourant pour Lui, s'il n'avait pas, par Sa résurrection, régné, selon les paroles du
psaume, comme Seigneur et comme Fils unique du Pere (Jn 1,14), revétu de majesté et ceint de
toute-puissance (Ps 92,1) ?

Ainsi, ayant sous nos yeux ce témoignage de Vvérité, répondons a I'appel de la Vérité elle-
méme (Jean 14, 6) par une vie agréable a Dieu, et, dans cette disposition, commencons a
célébrer, spirituellement et physiquement, en I'honneur du plus excellent des saints ascetes,
Démétrius, afin que, fortifiés par lui dans notre ame, notre corps, notre esprit et nos sentiments,
nous puissions avoir a l'esprit, désirer et, finalement, rechercher par nos actes la béatitude
préparée au ciel pour ceux qui ont vécu ici-bas d'une maniere agréable a Dieu. Nous la recevrons
tous, par la grace et I'amour pour I'humanité de notre Seigneur, Dieu et Sauveur Jésus- Christ, a
qui appartiennent la gloire, la domination, I'honneur et I'adoration, avec son Pere éternel et son
Esprit vivifiant, maintenant et toujours et dans les siecles des siecles, amen.

13



Saint Grégoire Palamas

bomeELie Le 10€e DimADChe O¢ Luc

Cette homélie explique comment, aprés la venue du Seigneur en chair, de méme que les
récompenses augmentaient pour ceux qui menaient une vie juste, les chatiments se multipliaient
pour les désobéissants. Elle aborde également diverses passions et vertus. Cette homélie a été
prononcée le 10e dimanche de I'Evangile selon Luc, soit le dimanche précédant le dimanche des
Peres.

1. L'Ancien Testament proclamait que Dieu est le Créateur et le Seigneur du ciel, et
annoncait a ceux qui étaient sous la Loi ce qui était alors agréable a Dieu. Cependant, il n'offrait
aucune promesse de bénédictions célestes, ni de communion avec Dieu et d'héritage céleste a
ceux qui obéissaient a ses commandements. Lorsque le Christ, Roi de tous, est venu a nous en
chair pour «appeler les pécheurs a la repentance» (Mt 9,13), il a promis de grandes récompenses
a ceux qui sont obéissants et repentants, vivant selon I'Evangile du Christ et gardant les
commandements qu'il contient par des actes de repentance. Et non seulement de grandes
récompenses, mais aussi d'une supériorité incomparable : car le royaume des cieux, la lumiére
éternelle, I'adoption céleste, les demeures célestes et la vie divine et éternelle ont été promis, et
pour multiplier les biens : «héritiers avec Dieu, et cohéritiers avec Christ» (Rom 8,17); et : «Je suis
venu, dit le Seigneur, afin que les brebis aient la vie, et qu'elles aient plus» (Jn 10,10). Ces paroles
ne sont pas vaines, ni une simple énumération de noms, mais la proclamation de choses
immuables, préparées comme récompense pour ceux qui sont véritablement fidéles et vivent
selon Christ. Il est donc nécessaire que ceux qui aspirent a recevoir des récompenses s'engagent
d'abord véritablement et réellement dans des luttes ascétiques et deviennent habitants des
demeures célestes, capables de recevoir et d'accueillir les bénédictions qui s'y trouvent, de peur
qu'ils ne connaissent une expérience véritablement pire, ayant été privés d'une expérience
véritablement meilleure. Il est juste et approprié qu'avant la venue du Christ, les pécheurs du
commencement aient mérité une plus grande indulgence et que les commandements aient été
moins rigoureux. Désormais, cependant, pour ceux qui pechent sans se repentir, un jugement
terrible et un tourment éternel sont préparés : un feu inextinguible, des ténébres absolues, le ver
qui ne dort jamais, le grincement de dents atroce, la douleur et I'oppression, I'oppression et des
pleurs incessants et inconsolables, et, de plus — ou plut6t, surtout — une séparation constante
d'avec Dieu, qui prive de toute joie véritable et véritable.

2. Qu'avant I'avénement de I'enseignement de I'Evangile, ceux qui transgressaient les
préceptes de la Loi méritaient une plus grande indulgence, et qu'aprés la Loi de la Grace,
I'observance des commandements de I'Evangile est exigée avec une plus grande rigueur de la
part de ceux qui veulent recevoir les bénédictions promises — que le grand Paul nous I'enseigne.
«Car si la parole prononcée par les anges était connue, dit-il, et si toute transgression et toute
désobéissance justifiée recevaient une récompense, comment échapperons-nous, nous qui
avons négligé un si grand salut ? Ce salut, nous I'avons commencé a recevoir du Seigneur, pour
étre fait connaitre a ceux qui nous entendaient, en rendant témoignage a Dieu par des signes, des
prodiges et divers miracles, distribués par le saint Esprit selon sa volonté» (Héb 2,2-4). Et ailleurs :
«Pour nous qui péchons, dit-il, aprés avoir recu la connaissance de la vérité, il n’y a plus de
sacrifice pour les péchés; car une espérance certaine du jugement est terrible, et le zéle ardent
dévore celui qui aime I'adversaire.»

3. Que le Seigneur lui-méme confirme ces paroles; attristé que les villes ou se sont
accomplis de nombreux signes de sa puissance ne se soient pas repenties, il dit : «Malheur a toi,
Chorazin ! Malheur a toi, Bethsaida !» (Mt 11,21; Lc 10,13); et il ajoute : «Au jour du jugement, le
sort de Sodome et de Gomorrhe sera moins enviable que le votre» (Mt 10,15; 11,24). Que nous
dit-il alors ? «Si votre justice ne surpasse celle du scribe et du pharisien, vous n’entrerez point
dans le royaume des cieux» (Mt 5,20). Car avant la venue du Seigneur, il n’était pas interdit de
jurer par le nom de Dieu, et nous n’étions soumis a aucune sanction annoncée pour la colére et le
mépris les uns envers les autres; méme un regard passionné porté sur la femme d’autrui n’était
pas considéré comme un adultére pour nous. Ni le fait de garder pour nous nos surplus, ni celui
de ne pas donner aux nécessiteux ne signifiait que nous nous serions volontairement asservis a
Mammon; mais nous devons maintenant rendre compte de tout cela : non seulement de nos
actes, mais aussi de nos paroles, et non seulement de nos paroles, mais aussi de nos pensées.
Pureté et rigueur nous sont demandées. «Si ton ceil est mauvais, c’est-a-dire si tes pensées sont
mauvaises, tout ton corps sera dans les ténebres», est-il dit (Mt 6,23). Le Seigneur a employé le
terme «ceil» au singulier pour montrer qu’il désigne ainsi I’esprit, car nous avons plus d’un ceil. |l

14



Saint Grégoire Palamas

I’a également démontré par sa conclusion : «tout ton corps sera dans les ténebres», car I’'absence
de vision a I'un des deux yeux ne signifie pas que le corps entier est aveugle. Et le fait gqu’il n’ait
pas dit «s’il est en mauvais état», mais «s’il est mauvais en lui-méme» indique clairement qu’il
parlait d’un état morbide qui survient dans une ame possédée par des passions pécheresses.
C’est pourquoi, ajoute-t-il : «Si la lumiére qui est en vous (c’est-a-dire I'esprit et le discernement)
est ténebres, combien plus le sont les ténebres (c’est-a-dire le corps et les sens) !» (Mt 6,23).

4. Montrant en quoi consiste le remede a cet état secret et douloureux de I'ame, il nous
appelle a prier secrétement le Pére, a faire 'aumone en secret et a purifier plutét I'intérieur de la
coupe, c’est-a-dire notre étre intérieur : alors ce qui sort de nos levres ne sera ni impur ni
accusateur; mais chaque parole servira a sa propre sanctification et a I’édification de ceux qui
I’entendent; non seulement cela, mais aussi, comme une confirmation pour ceux qui doutent,
cette parole aura la certitude des actes mémes, que le Seigneur, révélant ailleurs, a dit : «Que
votre parole soit : “Oui, oui”, “Ni I'un ni I'autre”, “Ni I'un ni I'autre”.» Car tout ce qui est au-dela du
«Qui» et du «Non», vient du malin» (Mt 5,37).

5. C’est pourquoi, freres et sceurs, que nul d’entre vous ne nourrisse de mauvaises
pensées, recherchant la perversité, la haine et I'animosité plutét que la justice, 'amour et la vérité.
Que personne ne verse d’impuretés — des pensées honteuses — dans la lampe de son cceur au
lieu d’huile. Que personne n'amasse de trésors sur la terre, y enfouissant son esprit. Que
personne ne laisse échapper par sa bouche ce qui vient du Malin, prét a jurer. Car celui qui abrite
de telles choses dans son ame et les laisse échapper par sa bouche se fait la demeure,
Iinstrument et le serviteur du Malin, et ne peut étre serviteur de Dieu, encore moins fils et héritier
de son royaume céleste et éternel promis. Comment peut-on I'obtenir, celui qui pense, parle et
agit non comme il convient au bon Maitre, mais comme il convient au mauvais apostat ? C’est
pourquoi, que celui qui s’abstient de jurer ne se contente pas de dire «oui» ou «non», mais qu’il le
dise en toute vérité, afin que ses actes soient conformes a ses paroles : car ainsi «oui» sera «oui»
et «<non» sera «non», selon le sens du commandement de I’Evangile. Si, toutefois, la parole n’est
pas gardée dans la vérité, mais qu’elle est transgressée par les actes, alors «oui» deviendra «non»
et «non» deviendra «oui», et ce sera de nouveau un mensonge, qui vient du Malin : car le
mensonge vient du diable, et il est son pere; celui qui profere le mensonge s’approche de lui, il est
adopté par lui, il n’a point part a 'Esprit de vérité et ne peut étre membre du Corps du Christ.
C’est pourquoi I’Apétre dit dans I’Epitre aux Ephésiens : «Soyez renouvelés dans I'esprit de votre
intelligence, et revétez-vous de I’homme nouveau, créé selon Dieu dans une justice et une
sainteté qui viennent de la vérité. Rejetez le mensonge, et dites la vérité a votre prochain, car nous
sommes égaux les uns aux autres» (Eph 4,24-25).

6. Que signifie : «Soyez renouvelés dans I'esprit de votre intelligence, et revétez-vous de
I’lhnomme nouveau, créé selon Dieu dans une justice et une sainteté qui viennent de la vérité» ? —
Dieu, ayant créé notre ancétre Adam a son image et a sa ressemblance, ne lui a rien insufflé de
mauvais, mais, avec son ame, il a insufflé en lui la grace du Saint-Esprit, qui le maintient dans le
renouvellement et veille a la préservation de sa ressemblance (a Dieu). Lorsqu’il commit la plus
grande iniquité, en désobéissant a son Créateur et en se soumettant a celui qui I’enviait, en
s’unissant au mensonge, en acceptant avec joie le calomniateur de Dieu... Désobéissant au
commandement, et privé de la grace divine, il devint vieux et mortel, au lieu d'étre jeune. Ayant
déja perdu la ressemblance de Dieu, son Créateur, il ne pouvait plus engendrer d'enfants
semblables a Dieu, mais semblables a lui-méme : corrompus et déchus, car la corruption est
inhérente a ceux qui sont prédisposés a la mort. C'est pourquoi, pour nous, un nouvel Adam est
né, non sujet a la vieillesse, «qui n'a point commis de péché, et dans la bouche duquel il ne s'est
point trouvé de fraude» (Is 53,9), que nous avons la grace d'avoir pour Pere et Parent, Pere du
siecle a venir et Auteur de la vie éternelle. Il a 6té notre péché et la corruption de notre milieu.
C'est le Christ Jésus, le Fils de Dieu, qui, pour nous, s'est incarné de la Vierge, et dont nous
commencgons aujourd'hui a pré-célébrer la Nativité, en commémorant les Peres qui ont vécu
avant et sous la Loi, qui, en ces temps-la, rayonnaient de vertu et d'adoration envers Dieu; a eux
appartenaient les prophéties et a eux les promesses. donnés, et d'eux, selon la chair, est né le
Christ, qui, pour nous, est maintenant né de la Vierge apres nous, afin de nous recréer sur le
fondement de notre propre nature et, par le saint baptéme, de nous renouveler et de nous rendre
capables de recevoir a nouveau la grace du saint Esprit qui habitait en lui, revétu de justice et de
sainteté de vérité, a I'image du Dieu-Homme. Ceci, il I'a accompli lui-méme, ayant completement
confondu le Malin qui I'attaquait de multiples manieres, et s'étant fait justement obéissant au Pere
jusqu'a la fin, lui manifestant ainsi I'obéissance qui conduit a la résurrection et a la vie éternelle.

7. Ayant accompli cela lui-méme, il nous I’'a donné a observer. Car «la loi a été donnée par
Moise, mais la grace et la vérité sont venues par Jésus Christ» (Jn 1,17). Si nous observons cela

15



Saint Grégoire Palamas

religieusement, alors dans le siecle a venir, nous recevrons aussi un corps nouveau et
incorruptible. Mais maintenant, grace a notre unanimité et a notre communion avec lui, le regard
tourné vers le ciel par I’'Esprit de notre intelligence, nous avangons, pour ainsi dire, comme si
nous étions en plein jour. Car, nous ayant régénérés par lui-méme, il ne nous a pas séparés de
lui : il ne nous a pas engendrés selon la chair, mais selon I'Esprit, et de méme que lui-méme,
engendré du Pere par nature avant tous les siecles, demeure avec le Pere et son Esprit, ainsi il
désire que nous aussi, nés de grace en ces derniers temps, demeurions inséparables les uns
avec les autres et avec lui. Et, montrant cela a propos de ses disciples, le Seigneur dit au Pere :
«Accorde-leur d’étre tous un, comme moi, Pére, je suis en toi, et toi en moi, afin qu’eux aussi
soient un en nous dans la vérité» (Jn 17,20-21). C’est pourquoi Paul dit aussi ailleurs : «Le
Seigneur est notre chef, et nous sommes membres les uns des autres.» Apres avoir dit cela, il
ajouta : «<Revétez-vous de ’homme nouveau, et que chacun de vous dise la vérité a son prochain,
car nous sommes membres les uns des autres» (Ep 4,24-25), Iaffirmant clairement; car, par
exemple, I'ceil, qui est notre membre, ne nous dit pas que la lumiere est ténebres, ni que les
téneébres sont lumiere, et de méme la langue elle-méme, qui est notre membre, ne nous dit pas
que le doux est amer, ni que I'amer est doux; mais ce que chacun représente véritablement est
communiqué a notre esprit par nos membres, que chacun de nous, appele par le Christ, étant
membre de toute I’ Egllse ne proclame rien d’autre que ce qu’il sait étre vrai; Autrement, c'est un
menteur et un ennemi, non un membre ni un prochain.

8. Ainsi, nous avons entendu ce que le Seigneur a proclamé au sujet de la colere : «Car
celui qui se met en colére contre son frere sans raison est coupable du jugement; car celui qui dit
a son frere : “Raca !” est coupable de I'assemblée; et celui qui dit : “Insensé !” est coupable de la
géhenne de feu» (Mt 5,22). Car, bien que ces désignations puissent paraitre insignifiantes, elles
sapent et détruisent la grande ceuvre d’amour et donnent prise au diable. «Que le soleil ne se
couche pas sur votre colere», dit I’Apobtre, «et ne donnez pas prise au diable» (Ep 4,26). Ainsi,
celui qui, a cause de l'intensification et de la prolongation de sa colere, en est venu a insulter son
frere et est indifférent a la réconciliation avec lui, privé de la lumiére de I’amour et rempli de son
contraire, les ténebres, donne prise au prince des ténebres et devient, pour ainsi dire, sa
demeure. Car, se trouvant désormais au méme endroit que lui, il sera certainement jeté avec lui
dans la Géhenne qui lui est préparée, étant coupable et responsable — a moins que, par le
repentir, il ne rejette, avec sa haine de son frere, aussi la cause originelle et le chef de cette haine.

9. C’est pourquoi, freres et sceurs, éloignez de vous toute irritation, toute malice, toute
colere, toute clameur et toute injure, ainsi que tout mal. Si celui qui, sous I'emprise de la colére,
traite quelqu’un de «monstre» mérite une telle condamnation, que dirons-nous des autres injures
et calomnies que nous proférons, emportés par la colere ? C’est pourquoi, freres et sceurs,
efforgcons-nous de maitriser cette terrible béte qu’est la colére et de brider notre langue, car
lorsque nous la laissons libre cours, nous ne faisons pas autant de mal aux invisibles qu’a nous-
mémes. C’est pourquoi, si quelqu’un, poussé par la coléere, prononce cette parole interdite,
traitant de «monstre» celui qui, par piété, était considéré comme un frere, qu’il craigne le
jugement du Seigneur et ne cede pas a une telle colere. Et s’il le fait méme sans colére, qu’il
s’abstienne de tels propos irresponsables Car il est dit : «Qu’aucune parole malsaine ne sorte de
votre bouche, si ce n’est celle qui est bonne pour I'édification de la foi, afin qu’elle communique la
grace a ceux qui I'entendent» (Eph 4,29); «Que I'impureté, sous toutes ses formes, et la cupidité
ne soient pomt nommeées parm| vous, comme il convient a des saints; qu’il n’y ait ni propos
obsceénes, ni propos insensés, ni bIasphemes choses inconvenantes» (Eph 5,3).

10. Que signifie : «ll ne faut méme pas que I'on nomme ces choses parmi vous» ? |l ne
nous en tient pas rigueur si d’autres nous traitent ainsi, car nous n’avons aucun pouvoir pour
I’empécher, et celui qui entend des propos inconvenants n’est nullement coupable; et ailleurs, il
montre que ce n’est pas tant qu’il soit vil d’étre traité d’impudique, mais qu’il est vil d’en étre un.
«Si quelgu’un est traité de fornicateur, qu’il ne mange pas avec lui», dit-il (I Cor 5,11). Il ne s’agit
pas ici de se garder d’étre ainsi qualifié, mais de ne pas prononcer de paroles qui inspirent
I’impureté. Il conclut donc ainsi : «Les grossieretés, les vaines paroles et les plaisanteries ne vous
sied pas.» Ce qu’il a dit plus haut est indigne de saints; car lorsqu’il a dit : «Qu’aucune impureté
ne soit méme nommée parmi vous», ce qU| revient a dire : «qu’elle ne soit méme pas prononcée
par vous», il a ajouté : «<comme il convient a des saints» (Ep 5,3). Ici, il n’appelle pas «saints» ceux
qui, nés d’hommes et demeurant aupres des anges, sont glorifiés par nous comme ayant
parfaitement plu a Dieu et ayant achevé leur vie d’une fin belle et agréable a Dieu. Il appelle plutot
tous ceux qui sont consacrés a Dieu par le baptéme en Christ. Car si un vase consacré a Dieu est
saint, de méme que toute offrande qui lui est faite, surtout si elle est offerte en vue de la
sanctification, combien plus saint est I’'hnomme offert a Dieu selon les saintes alliances et recu par

16



Saint Grégoire Palamas

le bain de la nouvelle naissance, et qui a ainsi regu la grace de I'Esprit de sainteté ! Mais quelles
alliances et obligations avons-nous contractées qui nous ont permis d’étre recus par la grace d’en
haut, venant du saint Esprit ? — Bien s(r, je dirai brievement : renoncer a Satan, nous unir et étre
comptés avec le Christ, qui nous appelle a nous efforcer d’entrer par la porte étroite : «Car large
est la porte et spacieux le chemin qui mene a la perdition, et nombreux sont ceux qui y entrent.
Mais étroit est le chemin qui mene a la vie, et peu nombreux sont ceux qui le trouvent» (Mt
7,13-14). Nul ne peut franchir la porte étroite accablé par le poids de la gloire et de I'orgueil, ni
celui qui s'est chargé de cupidité et d'avarice, ni celui qui est enclin au plaisir et a la satisfaction
de ses passions. C'est pourquoi ni la bouffonnerie ni le rire, qui affaiblissent I'ame, ni les paroles
insensées, signes d'arrogance, ni l'impudeur, incitation a la fornication, ne sont inconvenants pour
les chrétiens. Mais, comme le conclut Paul, il convient aux chrétiens de rendre grace a Dieu (Ep
5,3).

11. I semble que ce passage soit contradictoire, affirmant qu'il n'est pas convenable pour
les saints d'employer un langage grossier et de se moquer, mais qu'au contraire, ils doivent
rendre grace. Or, il est en réalité parfaitement cohérent. Car, puisqu'il appelle ici «saints» ceux qui
sont sanctifiés par la grace du baptéme en Christ, il s'adresse directement a nous, a qui il a tenu a
faire comprendre que nous avons recu une telle grace comme un don, uniquement pour rendre
grace a Celui qui nous a fait ce grand don, et non pas simplement pour nous I'offrir, mais aussi
comme gage de I'héritage éternel promis, pourvu que nous conservions fermement ce gage
jusqu'a la fin par nos bonnes actions. C'est pourquoi le Seigneur dit dans les Evangiles : «Prenez
garde a vous-mémes, de peur que vos cceurs ne s'appesantissent par les plaisirs et les peines de
cette vie» (Luc 21,34). Si le mauvais serviteur se dit en lui-méme : «Mon maitre tarde a venir», et
qu’il se mette a quereller et a négliger ses affaires, le maitre de ce serviteur viendra un jour ou il ne
s’y attend pas et a une heure gu’il ignore. Il le déchirera en deux (c’est-a-dire qu’il le privera de la
grace qui lui a été accordée) et lui attribuera sa part avec les hypocrites (Mt 24,48-51), avec ceux
qui sont hypocrites et se disent «chrétiens», mais qui ne le sont pas vraiment. Prenant conscience
de cela, le grand Paul ajoute, exhorte et prescrit, disant : «Sachez-le bien : aucun impudique,
aucun impur, aucun cupide, aucun idolatre n’a d’héritage dans le royaume du Christ et de Dieu.
Que personne ne vous séduise par de vains discours; car c’est & cause de ces choses que la
colére de Dieu vient sur les fils de la rébellion.» «Ne participez donc pas a ces choses» (Ep 5,5-7).

12. Ainsi, il semble que I’Apbtre exprime une vérité douloureuse : il qualifie ici le moqueur,
I'impudique et le fornicateur d’impur, et le exclut de sa part en Christ. Mais le Seigneur, en nous
donnant la loi, est allé plus loin encore : il a qualifié d’adultere le désir qui nait dans I’ame d’un
regard passionné porté sur une femme (Mt 5,27-28). Il a fait cela afin que, purifiés de la souillure
de nos pensées, nous menions une vie angélique sur terre. Car c’est pour cela qu’il est descendu
parmi nous, demeurant au ciel en tant que Dieu, pour nous conduire, encore sur terre, au ciel par
le chemin d’une vie angellque C’est pourqu0| encore une fois, le divin Paul dit : «Car notre cité
est dans les cieux, ou Jésus, notre précurseur, est entré pour nous» (Ep 3,20; 6,20). Puisse-t-il
gu’en suivant En menant des maintenant une vie agréable a Dieu, et dans le siecle a venir, en
contemplant les bénédictions ineffables et éternelles annoncées, nous pourrons demeurer a
jamais avec les saints anges et les hommes, le glorifiant avec le Pere et le saint Esprit, maintenant
et toujours et dans les siecles des siecles. Amen.

17



Saint Grégoire Palamas

SCRMOD DU Douzieme OimADChe Oc Luc,
CEPDTRE SUR LA GUERISOND MIRACULEUSE O OixX
LEPREUX

1. Tout ce qui relevait de la Loi de I'Ancien Testament était symbolique, comme une image
et une ombre : c'est pourquoi cette Loi considérait la Iépre comme un péché, une maladie vile et
répugnante, et qualifiait d'«impur» les |épreux, les |épreux, ainsi que quiconque était en contact
avec eux ou touchait un cadavre. Elle désignait ainsi, au sens figuré, I'impureté de ceux qui
pechent contre Dieu, ainsi que de ceux qui les aident et les fréquentent. Ainsi, par «lépreux», il
désignait allégoriquement les trompeurs, les scélérats, les personnes colériques et vindicatives :
car, de méme que la lépre rend la peau du corps rugueuse et tachetée, la tromperie et la ruse, la
colére et la rage, rendent la raison de I’ame instable et cruelle. Par conséquent, par «lépreux», il (la
Loi) représentait les maladies de I’ame bien plus graves que la lepre; par «gonorrhée», il désignait
les débauchés; et «ceux qui touchent un cadavre» — ceux qui, d’'une maniére ou d’une autre,
fréquentent les pécheurs —, la méme Loi les qualifiait d’«impurs».

2. Ainsi, le Seigneur, s'étant manifesté sur terre en tant qu'Homme, selon l'ineffable
profondeur de sa miséricorde, afin de guérir nos maladies spirituelles et d'Oter le péché du
monde, a guéri aussi les maladies que la Loi qualifiait d'«impures», de sorte que quiconque
considérait ces maladies comme une véritable impureté et un véritable péché, reconnaissait que
celui qui délivre I'nomme d'elles est Dieu; et s'il les considérait, avec sagesse, comme de simples
symboles de la véritable impureté et du véritable péché, alors, a la lumiere de ce que le Christ a
accompli concernant ces symboles, il comprendrait en lui celui qui est capable de remettre et de
purifier le péché du monde. On peut également citer un autre point, que je tiens aussi pour vrai :
le Seigneur nous a commandé de rechercher les choses spirituelles, car il dit : «Cherchez le
royaume de Dieu et sa justice.» Lorsque nous recherchons ce qui est source de salut et de
progres pour I'ame, Il promet aussi de nous accorder des bénédictions matérielles : «et ces
choses, dit-Il, vous seront données en plus» (Mt 6,33). Ainsi, aprés avoir incliné les cieux et étre
descendu, selon Sa volonté, dans notre pauvreté pour offrir un sacrifice propitiatoire pour nos
péchés, Il a ajouté a cela (et maintenant a nos bienfaits) la guérison des infirmes, le recouvrement
de la vue des aveugles, la purification des Iépreux et, en général, dans Sa grande miséricorde, Il a
guéri tous nos maux et toutes nos faiblesses.

3. Ainsi, comme le raconte aujourd'hui I'évangéliste Luc : «Comme Jésus se rendait a
Jérusalem, et qu'il entrait en chemin dans une certaine ville, dix lépreux, qui se tenaient a
distance, vinrent a sa rencontre et éleverent la voix» (Luc 17,11-12). L’évangéliste le souligne avec
justesse, non pas «lorsqu’il entra», mais «au moment ou il entrait dans la ville», et précise qu’il fut
accueilli par des lépreux : considérés comme «impurs», ils étaient chassés des villes et des
villages et vivaient a I’écart. Mais il est aussi dit qu’«ils se tenaient a distance», car, étant hors des
villages, ils n’avaient pas le droit de se méler aux bien-portants. «Et ils éleverent la voix», c’est-a-
dire qu’ils crierent a cause de la grande distance qui les séparait du Seigneur, disant : «Jésus,
Maitre, aie pitié de nous» (Luc 17,13). «<Regarde notre souffrance; regarde notre honte, vois notre
laideur et notre vilenie, et la couleur contre nature (de notre chair malade) : car telle est la lépre :
regarde la déformation de notre nature méme, le dégolt des hommes a notre égard, notre
solitude inexorable, et, dans ta miséricorde, accorde-nous la guérison !» «Jésus, Maitre, aie pitié
de nous !» — Il semble que dans ce cri résidait un élément d’appel a la compassion, mais ce
n’étaient pas les paroles de personnes véritablement croyantes et conscientes : car elles
'appellent «Maitre», ce qui n’est pas approprié a I'égard des autocrates et des seigneurs
dominateurs; d’autre part, la priere de ceux qui osent demander la guérison serait inappropriée si
Celui qui peut exaucer leur priére, et ce a distance, n’était pas Dieu.

4. Puisque, selon la Loi, il était interdit a ceux qui I'entouraient d’avoir contact avec les
Iépreux, le Seigneur, afin de les amener a la foi par son enseignement et ses miracles, sans rien
exiger d’eux, leur fait miséricorde et les guérit de la lepre, de sorte que, I'obstacle a leur
communion avec les hommes levé, ils aient la possibilité de vivre parmi eux et de prospérer.
Comment donc les guérit-il ? En leur disant : «Allez vous montrer au prétre; et tandis qu’ils y
allaient, ils furent guéris» (Luc 17,14), lorsque, par la parole de sa puissance, celui qui tient le
monde entier entre ses mains leur ordonna de partir obéissant et leur accorda la purification en
chemin. Car de méme que le Seigneur de la Loi, observant la Loi pour nous, n'a pas appelé les
|épreux a lui, et ne leur a méme pas permis de s'approcher de lui, de méme, aprés s'étre incliné
devant leurs lamentations et leur avoir accordé la guérison, il les envoie vers les prétres — agissant

18



Saint Grégoire Palamas

encore une fois conformément a la Loi : car la Loi prescrivait que celui qui était guéri de la lepre
ne devait pas en témoigner lui-méme, mais devait aller vers les prétres et leur présenter la partie
du corps entiere (guérie de la maladie), et recevoir par eux la confirmation du droit d'étre reconnu
comme pur.

5. Puisque le terme «lepre» désigne le péché au sens figuré, le fait que la guérison ait da
étre présentée aux prétres pour étre exhibée signifie pleinement que nul ne peut recevoir
I'absolution de Dieu, méme apres s'étre détourné du péché et avoir fait réparation par des ceuvres
de repentance, s'il a péché contre Dieu et n'a été compté parmi les innocents que s'il s'est
présenté a Celui qui a recu de Dieu le pouvoir d'absoudre les péchés, lui révele, par la confession,
son ame affligée de lepre — conséquence du péché — et recoit de lui I'assurance pleine et entiere
du pardon (de ses péchés). Ainsi, pour notre salut, accomplissant également le symbolisme de la
Loi, c'est pour cette raison qu'll envoie aussi les lIépreux aux prétres pour examen; et en méme
temps, Il a quelque chose de plus en téte : car ce miracle était suffisant pour libérer les prétres
eux-mémes de l'incrédulité (en Christ). Ainsi, un jour, Miriam, la sceur de Moise, tomba malade de
la lepre, mais il n'est pas nécessaire d'en parler ici. Elle tomba malade de la lepre, et Moise,
accablé de chagrin, pria Dieu pour la guérison de sa sceur. Bien qu'il obtint ce qu'il avait
demandé, ce ne fut qu'apres sept jours. Remarquez la grande supériorité du Christ sur Moise
dont témoigne ce miracle : ainsi, en réponse aux paroles du Iépreux : «Seigneur, si tu le veux, tu
peux me purifier», et disant : «Je le veux, sois purifié» (Mt 8,2-3), Dieu le guérit immédiatement de
la lepre; et ici, dix Iépreux, implorant de loin la guérison, il les guérit sans méme leur parler, mais
seulement en accédant a leur demande. N'est-il donc pas clair pour tous ceux qui ont de la raison
qu'il est celui-la méme a qui Moise a prié et qu'il a supplié, en tant que Dieu, de daigner guérir
Miriam (de la lepre) ? Ainsi, ces Iépreux, guéris de leur maladie, furent envoyés aux prétres, afin
que, par ce miracle, eux aussi puissent connaitre la puissance du Christ, apprenant des Iépreux
que, par sa volonté, Lui qui posseéde une telle puissance, ils étaient venus accomplir la Loi. lls
comprendraient aussi que c'était par Sa volonté qu'ils avaient accepté la Loi donnée par Moise,
et croiraient ainsi en ce Dieu unique, le méme Dieu qui existe a la fois dans la Loi et dans la
Grace. En voyant les Iépreux guéris, ils parviendraient eux-mémes a une foi plus parfaite en Lui.
Car c'est ce qu'll devait faire, méme s'ils firent insensément le contraire. Méme s'ils firent le
contraire, le Christ ne laissa rien qui p(t les attirer au salut : car Sa patience et Son amour pour
I'humanité sont inépuisables et irrésistibles, et Sa générosité ne put étre vaincue par leur malice.

6. Or, au moment ou les Iépreux, se rendant aupres des prétres, étaient guéris en chemin,
«’un d’eux, se voyant guéri, revint sur ses pas, glorifiant Dieu a haute voix; il se prosterna face
contre terre a ses pieds et le loua. C’était un Samaritain» (Luc 17,15-16). Le psalmiste-prophete a
dit magnifiquement au sujet du peuple juif de cette époque : «ll n’y a personne qui comprenne, il
n’y a personne qui cherche Dieu; tous se sont détournés, tous sont devenus inutiles» (Ps 13,2-3;
52,3-4). Car si ces neuf, ayant recu un si grand bienfait du Christ et ayant été témoins d’un tel
miracle accompli en eux, n‘ont pas compris que Jésus est Dieu, ne sont pas revenus a sa
recherche et ne lui ont pas rendu la gloire et la gratitude dont ils étaient capables, que penser, en
toute honnéteté, des autres ? Mais le Samaritain, Assyrien de naissance — car c’était la leur
origine —, étant I'un des dix lépreux, ayant été témoin du miracle et guéri, reconnut Jésus Christ
comme Dieu et mdrit dans la foi. De retour chez lui, il exprima sa gratitude et sa foi, et
accompagna cela d’actes appropriés : se prosternant devant tous aux pieds du Bienfaiteur, il le
glorifia comme le vrai Dieu qui I'avait purifié. Le Seigneur dit alors a ceux qui étaient présents :
«Les dix n'ont-ils pas été guéris ? Et les neuf autres ? Pourquoi ne les a-t-on pas trouvés revenus
rendre gloire a Dieu ?» (Luc 17,17), bien qu'il les ait guéris précisément dans ce but : qu'ils
recoivent la liberté d'action et la communion avec ses disciples, et qu'en conséquence, ils
recoivent la guérison de leurs ames et glorifient le Guérisseur des ames et des corps; mais on ne
les a pas trouvés pour rendre gloire a Dieu.

7. Mais quel désastre ! Car il est clair que nous aussi souffrons maintenant de la méme
chose. — Car, purifiés par le Christ de cette premiere malédiction, qui pesait sur nous comme la
lepre, et méme plus pernicieuse et abominable que toute lépre, — puisque la maladie, avec le
corps, s'est transmise a I'ame méme... Et ainsi, purifiés de cela par le Christ et ayant recu de lui
notre nature de nouveau aussi pure qu'elle I'était au commencement (avant la chute), nous ne
nous unissons pourtant pas a lui, ne lui rendant pas gloire par une vertu. Dans la vie, mais encore
une fois, a cause d'actes maudits et impies, nous nous éloignons de Lui, comme David Le lui dit :
«Les méchants ne subsisteront pas devant tes yeux» (Ps 5,6). Aussi, le Seigneur, regrettant a
nouveau gu'ils soient tels, et comme s'il pleurait pour eux, et aprés eux pour nous, semblables a
eux, — comme il s'était tourné jadis vers Adam lorsqu'il fut privé de cette gloire divine, lui
demandant : «Adam, ou es-tu ?» (Gen 3,9), et a ceux plus tard : «Ou sont donc les neuf ?» «Ne

19



Saint Grégoire Palamas

sont-ils donc pas capables de glorifier Dieu, & I'exception de cet étranger ?» En disant : <A
I’exception de cet étranger», il révéla l'ingratitude et I'endurcissement du cceur du peuple juif, et
montra que les paiens étaient préts a la conversion, tandis que les Israélites restaient totalement
indifférents a I’ceuvre du salut. C’est pourquoi, a celui qui revint (le Samaritain), il accorda avec
justice et grace le salut de son ame, préfigurant ainsi le salut des paiens par la foi, en lui disant :
«Léve-toi et va; ta foi t'a sauvé; va en paix» (Luc 17,19); et a ceux qui ne revinrent pas, les
réprimandant par leur silence méme (concernant leur salut), il montra qu’ils avaient perdu le salut
de leur ame.

8. Ces dix lépreux nous rappellent I'humanité entiere : car nous sommes tous atteints de la
lepre, comme tous ceux qui ont succombé au péché; comme le dit le divin Paul : «Car tous ont
péché et sont privés de la gloire de Dieu, et ils sont gratuitement justifiés par sa grace» (Rom
3,23-24); ainsi, nous sommes tous atteints de la lepre; mais le Seigneur, descendant du ciel et
prenant sur lui notre nature, I'a libérée de la sentence du péché. Mais les Juifs se sont montrés
obstinés face a une si grande bénédiction. Ceux qui se sont détournés des paiens, de leur voie
insensée et de leurs anciens maux habituels ont glorifié Dieu, non seulement en confessant
(reconnaissant) le salut et en proclamant la grande miséricorde de Celui qui s'est épuisé pour
nous, selon I'abime ineffable de son amour pour I'humanité, mais aussi en se soumettant a ses
commandements et en vivant selon eux, et, de ce fait, en marchant dans la paix, c'est-a-dire en
étant en paix avec eux-mémes, avec les autres et avec Dieu; dans leurs relations avec Dieu : en
faisant ce qui lui plait, en étant chastes, en pratiquant la justice, en «persévérant dans la priére et
la supplication» (Ac 1,14), en «chantant et en faisant des louanges dans nos cceurs» (Eph 5,19), et
pas seulement avec les levres; dans leurs relations avec eux-mémes : en soumettant la chair a
I'esprit et en choisissant une voie de vie selon leur conscience et en ayant en eux un ordre
intérieur (ou : la paix) de pensées, bien ordonné et respectueux; Dans nos relations les uns avec
les autres : «Accueillez-vous les uns les autres et pardonnez-vous mutuellement, si quelqu’un a
un grief contre un autre, comme Christ nous a pardonné» (Col 3,13), et faites preuve de
miséricorde les uns envers les autres, par amour réciprogue, a I'image du Christ qui, par amour
pour nous, a eu pitié de nous et est descendu jusqu’a nous.

9. Freres et sceurs, je vous en prie, ayons cette paix et manifestons-la par nos actes et par
une vie vertueuse et agréable a Dieu. Car c’est pour cette paix que nous aussi avons été établis
pour vous, I’Eglise du Christ, et désignés par lui comme ministres de son héritage et de sa grace.
Et avant tout, nous vous annongons la paix, selon le commandement de notre Sauveur lui-méme,
transmis par les apoétres (Jn 14,27; Mc 9,50). Et en nous rassemblant dans cette paix, nous
réunissons les membres séparés, et nous chassons de vos dmes la maladie et I'infirmité nées de
la haine. C'est pourquoi, vous et moi sommes un en Christ, et au nom de Christ, nous vous
supplions, comme s'il vous suppliait par notre intermédiaire : réconciliez-vous avec Dieu !
Reconnaissez votre parenté, une parenté non seulement d'ame, mais aussi de corps; car ainsi
vous deviendrez des enfants de paix, ce qui revient a dire : enfants et héritiers de Dieu. Car il est
notre Paix, lui qui des deux n'en a fait qu'un, qui a abattu le mur de séparation, qui a aboli
I'inimitié sur la Croix et qui a implanté la paix dans nos cceurs. Car toute I'ceuvre de sa venue
s'exprime dans la réconciliation, et c'est pour cela qu'apres avoir incliné les cieux, il est descendu
sur la terre; c'est pourquoi David a aussi prophétisé de Iui : «En ses jours resplendira la justice et
une paix abondante» (Ps 72,7). Et dans un autre psaume, il parle encore de lui ainsi : «Car il
annoncera la paix a son peuple, a ses fideles, a ceux qui se tournent vers lui» (Psaume 85,9). Le
cantique des anges, chanté lors de sa Nativité, montre que, pour nous apporter la paix, il est
descendu du ciel : «Gloire a ceux qui disent : Au plus haut des cieux a Dieu, et paix sur la terre
aux hommes qu’il agrée !» (Luc 2,14). Ayant accompli sa mission de salut, il a laissé le monde en
héritage a ses proches, leur disant : «Je vous laisse la paix, je vous donne ma paix» (Jn 14,27); et
encore : «Ayez la paix les uns avec les autres» (Marc 9,50); et : «A ceci tous reconnaissent que
vous étes mes disciples : si vous avez de I'amour les uns pour les autres» (Jn 13,35). Et la
derniére priére (bénédiction), qu’il nous a donnée en montant vers son Pére, confirme notre amour
les uns pour les autres : «Accorde-leur, dit-il, d’étre tous un» (Jn 17,21).

10. C’est pourguoi, ne nous éloignons pas de la priere (bénédiction) du Péere, et ne soyons
pas privés de I'’héritage du Pere céleste, ni du sceau et du signe de notre relation avec Lui — de
peur d’étre privés de I'adoption, de la bénédiction et du statut de disciple, de perdre la vie
promise (éternelle) et d’étre retranchés de la chambre nuptiale spirituelle du Prince de la Paix, le
Pere. C’est pourquoi, afin que nous ne subissions pas cela, il a envoyé la paix au monde entier
par I'intermédiaire de ses disciples et de ses apotres. C’est pourquoi, dans leurs discours et leurs
écrits, ils I'ont placée au-dessus de toutes les autres paroles, disant en guise d’introduction :
«Que la grace et la paix de Dieu vous soient données de la part de Dieu.» Et nous, qui

20



Saint Grégoire Palamas

poursuivons leur ministére, nous vous annongons maintenant cette paix, et avec Paul, nous vous
disons : «Ayez la paix et la sainteté avec tous les hommes; sans cela, personne ne verra le
Seigneur» (Héb 12,14). Que nul ne soit privé de la vision du Seigneur, ni ne s'éloigne de la gloire
divine qui rayonne de lui; mais que nous soyons tous réconciliés et rassemblés dans la paix
mutuelle en Dieu, dans I'amour et dans I'unanimité, et que nous ayons parmi nous, conformément
a sa douce promesse, notre Seigneur Jésus Christ, qui allege pour nous le fardeau de cette vie et
qui, en son temps, nous accorde la vie éternelle, la gloire et le royaume. Puissions-nous tous les
recevoir par la grace et I'amour pour I'humanité de I'Auteur et du Donateur de la paix, notre Dieu
et Pere, le Seigneur Jésus Christ, a qui soient gloire, honneur et adoration, avec son Pere éternel
et le saint Esprit qui donne la vie, maintenant et toujours et dans les siecles des siecles. Amen.

21



Saint Grégoire Palamas

bomeELic POUR Le 15¢ ODimADChe O Lucg,
CECPDTREEC SUR LA CONDVERSION €T L€ saAlutT o€ ZzACheEe

1. Récemment, lorsque I'évangéliste Luc a relaté la guérison des lépreux, puis celle de
I'aveugle, nous avons également pris cela comme point de départ de notre discours spirituel.
Aujourd'hui, nous aborderons le theme de l'aveugle de Jéricho, Zachée, et de sa guérison
spirituelle. Ce fut pour lui un grand miracle, tout autant que celui de I'aveugle : car lui aussi avait
les yeux de son cceur obscurcis, tout comme |'aveugle avait les yeux de son visage obscurcis; car
lui aussi, comme le relate I'Evangile, ne pouvait voir Jésus. Lui aussi fut libéré des ténebres
spirituelles, ayant recouvré la vue par une seule parole de Celui qui, au commencement, par une
seule parole, établit la lumiere et illumina toute la création sensible (appartenant au monde
matériel). Car, comme jadis, avant que Dieu ne dise : «Que la lumiére soit ! Et la lumiere fut» (Gen
1,3), les ténébres régnaient sur I’abime, de méme maintenant, avant que le Seigneur ne dise a
Zachée : «Aujourd’hui, je dois étre chez toi» (Luc 19,5), les terribles ténébres de I'avarice pesaient
lourdement sur son ame : car ses pensées, avec son or, étaient entierement enfouies dans les
recoins obscurs ou les avares cachent I'or et I'argent : «Car la ou est ton trésor, la aussi sera ton
ceceur» (Mt 6,21), dit le Seigneur. .

2. Examinons d'abord ce que I'Evangile dit de lui : «<En ce temps-la, Jésus entra dans
Jéricho et la traversa.» A quel moment cela se situe-t-il ? — Lorsqu'il guérit les Iépreux, lorsqu'il
illumina les aveugles, lorsqu'a la suite de leur témoignage, il attira, avec beaucoup d'autres, le
désir de Zachée de le voir. Ainsi, «Jésus entra dans Jéricho et la traversa» signifie non seulement
Jéricho, mais aussi la Judée et la Galilée, et en général, il parcourut toute la terre : car il n'est pas
venu pour demeurer ici corporellement, bien que, par sa volonté, il ait pris notre corps pour nous,
mais pour traverser notre terre et monter au ciel, d'ou il est descendu, élevant notre union avec lui
et la placant au-dessus de tout principe et de toute autorité; mais aussi, pour le bien de la
doctrine, il parcourut toute la Palestine. Car, comme au commencement du monde, ayant
rassemblé toute la lumiére du jour en un seul disque et ayant fait du soleil le roi du jour, Il ne I'a
pas laissé s’arréter, mais I'a fait parcourir le monde, ainsi, ayant rassemblé la plénitude de la
Divinité dans son corps et s’étant révélé comme le Roi du monde entier — le Roi véritablement
terrestre et céleste, visible et invisible, redoutable et éternel —, Il ne s’est pas permis de demeurer
en un seul lieu, mais a daigné parcourir la terre jusqu’a ce qu’ll ait accompli le salut — inébranlable
et indestructible — au milieu de la terre, comme David I'avait prédit, disant : «Dieu est notre Roi
avant les siécles des siécles; il a opéré le salut au milieu de la terre» (Ps 73,12) : car, en la
parcourant, le Seigneur a opéré le salut. Puisque le soleil ne fait pas le tour du ciel entier, mais
seulement de la partie centrale de son axe, de méme le Christ, le Soleil de Justice (Malachie 4,2),
encerclant la partie centrale de I'univers — dans la mesure nécessaire —, traversa ces lieux de cette
zone et, par conséquent, passa par Jéricho.

3. «Et voici», dit I'Evangile, «un homme nommé Zachée; I'un était un vieux publicain, et
I'autre un homme riche. Il cherchait a voir qui était Jésus, mais il ne le pouvait pas parmi le
peuple, car il était de petite taille» (Luc 19,3). Non seulement était-il petit, mais il était aussi loin de
Jésus : car s'il s'était approché, malgré sa petite taille, il n'aurait pas été privé de la vue du Christ.
Je crois cependant que la puissance divine de Jésus |'attira et le poussa a le suivre de maniere
inexplicable : car il était attiré par le Christ, ayant un bon caractéere et une ame réceptive a la
vertu, et désirant ardemment le voir, mais la puissance divine I'en empécha, étant un homme voué
a des choses contraires a la voie du Christ, a savoir les imp0ts et les richesses. L'évangéliste le
précise d'ailleurs brievement a ceux qui le comprennent, comme s'il exprimait une certaine
surprise a son sujet, en disant : «Voici un homme nommé Zachée», comme s'il le présentait
comme pris au piege du mal. «ll était chef des collecteurs d'impots et riche.» Car cette
expression, «Voici un homme», s'emploie pour des hommes dignes d'intérét et exceptionnels. Le
fait que le nom de cet homme soit mentionné ici appuie cette interprétation : il n’était pas de ceux
dont David dit : «Je ne prononcerai pas leurs noms» (Ps 16,4). Le fait que I’évangéliste témoigne
qu’il était non seulement publicain, mais aussi chef des publicains et donc un homme riche,
montre qu’il était un personnage important, notamment en matiere de mal. Mais comme Zachée
était petit et éloigné, au point de ne pouvoir voir Jésus, le «précurseur», dit-on, «<monta sur ses
fesses pour voir s’il allait passer». Considérons lintensité de son désir et tirons-en des
conclusions quant a sa maniere d’agir : car, bien qu’il ne p(t se frayer un chemin a travers la foule,
il ne recula pas — ou plut6t, il recula et s’enfuit — non pas par désir, mais par crainte de la foule; et,
courant en avant, il grimpa a un figuier qui poussait au bord du chemin, afin de voir de la celui
qu’il désirait.

22



Saint Grégoire Palamas

4. Il agit donc avec sagesse et piété, animé d'un désir ardent, et le devancgant sur le
chemin, porté par ce méme désir, il grimpa a I'arbre. Que fit Jésus, la Sagesse hypostatique du
Pere éternel, qui parle par la bouche de Salomon : «J'aime ceux qui m'aiment, et ceux qui
m'aiment trouveront grace» (Pr 8,17), «Lui qui, méme sur les sentiers, se montre agréable a leurs
yeux» (Sag 6,16) ? Il devance Zachée, le voit le premier, se tourne vers lui et lui annonce qu'il
viendra chez lui. Car «Jésus vint», dit I'évangéliste, «a cet endroit» (apparemment le lieu ou le
figuier, tel un fruit céleste, portait Zachée sur ses branches, en raison de son désir divinement
inspiré), «levant les yeux et le voyant, il lui dit : Zachée, ne retiens pas tes larmes, car il faut
aujourd’hui que je sois chez toi» (Luc 19,5). Il me semble que Jésus, marchant modestement et ne
se démarquant en rien de la foule (de ceux qui I’entouraient), n’était pas facile a reconnaitre pour
ceux qui ne l'avaient jamais vu auparavant; et méme du haut des hauteurs, il était difficile de
distinguer son visage, car il attirait a lui une foule immense (qui se pressait autour de lui). C’est
pourquoi Celui qui voit le cceur des hommes et connait le désir profond de Zachée leve les yeux
et se tourne vers lui, I'appelant par son nom — lui qu’il n’avait jamais vu de ses yeux — afin de se
présenter avec amour a son regard et de se laisser connaitre, révélant ainsi qu’il est non
seulement aimant, mais aussi aimé. Il I'invite également a rentrer chez lui au plus vite, afin qu’il
puisse accomplir et recevoir les fruits de son amour pour Dieu de la part de Celui qui accorde
surabondamment ce que nous demandons ou désirons.

5. «ll se hata, pleura, et le regut avec joie» (Luc 19,6). Car si, avant de voir le Christ, il
s’était précipité pour le voir et avait tout fait pour y parvenir, n’aurait-il pas fait preuve de la méme
hate et du méme zéle apres I'avoir vu et entendu personnellement, et, de surcroit, aprés avoir
recu une telle promesse (de miséricorde) ? Et ainsi, voyant que la promesse (que le Sauveur lui
avait faite) s’était réellement accomplie, il se réjouit, devenant un avec le Bien-aimé et devenant
déja source de grandes miséricordes. Mais ceux qui voyaient, sans comprendre (le changement
qui s’était opéré en lui), «<murmuraient contre Jésus, disant : “ll est venu visiter un pécheur”» (Luc
19,7). Mais le publicain, imitant Celui qui non seulement est descendu parmi nous en chair et en
0s, mais qui, par son amour ineffable pour I’humanité, a aussi effacé notre opprobre, «se tint
debout et dit a Jésus». Cette expression, «se tint debout», témoigne d’une volonté ferme, décisive
et humble a la fois. Alors, se levant et faisant taire avec audace ceux qui le réprimandaient, il dit a
Jésus : «Seigneur, je donne la moitié de mes biens aux pauvres; et si j’ai fait du tort a quelqu’un,
je lui rendrai le quadruple» (Luc 19,8). Se montrant ainsi juste, il réduisit a néant le reproche de
ceux qui murmuraient contre le Seigneur et disaient qu’il était allé visiter un pécheur. Car, ayant
rendu au quadruple ce qui était di a ceux qui avaient été offensés, comme I’exigeait la Loi (Ex
22), il se détourna du mal. En distribuant la moitié de ses biens aux pauvres, il fit le bien et se
montra purifié en tout. C’est pourquoi le Seigneur dit aux pharisiens : «Donnez I'auméne a ceux
qui sont encore en vie, et tout vous sera pur» (Luc 11,41). Désormais, par de tels actes, sa justice
est publiguement confirmée et présentant sur cette base sa défense contre ceux qui murmuraient
contre lui : «Aujourd’hui, dit-il, le salut est entré dans cette maison, car Zachée est fils
d’Abraham», étant devenu fidele, juste, hospitalier et aimant les pauvres, «car le Fils de ’lhomme
est venu chercher et sauver celui qui était perdu» (Luc 19,9-10); disant directement a ceux qui
murmuraient contre lui : Je suis allé passer la nuit avec un pécheur, mais (je I'ai fait afin) de le
changer et de le sauver, en lui montrant au lieu d’un avare — un avare de Dieu, au lieu d’un injuste
- un juste, au lieu d’un inhospitalier — un hospitalier, au lieu d’un insensible — un miséricordieux —
ce que vous voyez : c’est déja arrivé.

6. Mais regardez tous Zachée : comment il a aimé le Christ et I'a cherché, et comment, a
son tour, il est devenu aimé du Seigneur, appelé et attiré pres de lui. Si donc quelqu’un — publicain
ou chef des publicains — s’est enrichi malhonnétement et a amassé des richesses injustement,
qu’il imite le chemin du salut suivi par ce chef des publicains (Zachée), qu’il rende noblement la
pareille (a celui qui a été Iésé) et qu’il distribue ce qu’il a mal acquis. Si quelqu’un a subi le pillage
de ses biens ou est dans le besoin, qu’il rende grace avec joie : car il est riche en pauvreté
salvatrice; ou plutot, gu’il la rende salvatrice en rendant grace a Dieu pour sa pauvreté, car c’est
dans cette pauvreté que le riche publicain, ayant fui, a trouvé le salut, comme vous 'avez entendu
dire. Ainsi se termine ce récit de I’Evangile.

7. Poursuivant notre réflexion, considérez ce qui suit. Puisque Zachée signifie «justifié» en
traduction, j'imagine que, partant de ce principe, les pharisiens, qui se prétendaient justes, se
comportaient en réalité comme des collecteurs d'impéts, comme le dit le Seigneur dans les
Evangiles, «dévorant les biens des veuves et multipliant les prieres hypocrites» (Mt 23,14). Ainsi,
lorsqu'une telle personne désire connaitre la vérité, elle cherche a la voir et a la comprendre, tout
comme Zachée cherchait Jésus : car Il est la Vérité. Mais, faible, petit spirituellement et imparfait,
il suit I'exemple de Zachée, qui était de petite taille, et fixe ses pensées sur le figuier : la

23



Saint Grégoire Palamas

pédanterie de la Loi et des coutumes juives, pensant y trouver une vérité théorique et pratique.
Voyant sa bonne intention et son amour pour la vérité, le Seigneur, comme s'il suivait le chemin
de la vie prescrite par la Loi, se révele a lui et I'appelle, lui ordonnant de descendre du figuier —
c’est-a-dire d'abandonner la Loi, qui ne porte pas de plus grand fruit — et de faire preuve de
diligence envers la grace et le chemin de vie indiqué dans I'Evangile, par lequel il est possible de
recevoir Dieu en soi et d'atteindre le salut. Ainsi, celui qui a obéi a la Parole qui enseigne et
appelle, comme par exemple I'apbtre Nathanaél (car le Christ I’a vu en premier, a 'ombre d’un
figuier, Jn 1,49), c’est-a-dire vivant sous I'ombre de la Loi, ou le grand Paul (car méme lui, «selon
la justice plus que la Loi», comme il I'écrit lui-méme, «étant irréprochable» (Phil 3,6), le Christ I'a
d’abord pressenti et appelé... Ainsi, si quelqu’un obéit ainsi a la Parole qui appelle et enseigne, il
devient littéralement un Zachée et laisse aux Juifs pauvres la moitié des enseignements de la Loi
qui lui appartenaient auparavant, tels que : la pensée, la circoncision, le sabbat, les immersions,
les sacrifices sanglants et, en un mot, tout ce qui est inhérent a la lettre fondamentale. Sur la base
des paroles de la Loi, ainsi que des proclamations, présentant et prouvant que Jésus est le Christ,
le Fils unique engendré. de Dieu, et s'il a jamais offensé un fidele en le traitant d'incrédule ou en
commettant ainsi le mal sans crainte, il se rattrape sans cesse en servant la multitude des fideles
et en amenant la multitude des incrédules a la foi en Christ. Ainsi, nous avons brievement
présentée I'allégorie. ]

8. Or, puisque Zachée, comme le rapporte I'Evangile, était autrefois avide d'argent (car il
avait amassé de |'or au péage et, devenu riche, l'avait gardé pour lui),>® et qu'il devint ensuite
avide de pauvreté — il serait plus juste de dire qu'il devint volontairement mendiant et pauvre,
ayant donné une chose et restitué une autre — devons-nous alors louer la vertu ou condamner le
mal ? Car la portée de ce discours ne nous permet pas de faire les deux. Mais puisque ce
discours s'adresse a nous, ici présents, et que je ne connais personne parmi nous qui soit
volontairement pauvre, tandis que nous sommes presque tous sujets a |'amour de l'argent,
parlons brievement et a juste titre de cet amour, exposons le mal qu'il engendre; et, pour ce qui
nous concerne, libérons-nous-en. L'amour de I'argent est la cause de tous les maux : I'avarice, la
mesquinerie, l'insensibilité, I'incrédulité (ou perfidie), la misanthropie, le vol (ou cupidité agressive),
le mensonge, la cupidité, I'usure, la tromperie, le parjure et tous les vices semblables. A cause de
I'amour de l'argent, il y a des pillages de temples, des vols sur les routes et, pourrait-on dire,
toutes sortes de vols. A cause de I'amour de l'argent, il y a non seulement des brigands de grand
chemin, des bandits et des pirates, mais aussi, en milieu urbain, la falsification des poids et des
balances, I'utilisation de mesures ambigués, le limage excessif de I'argenterie, la contrefagon, le
franchissement des limites, les rivalités malfaisantes entre voisins. Il a divisé les gens en classes,
séparé les amis et détruit tous les liens familiaux. A cause de I'amour de I'argent, il est arrivé que
des gens trahissent leur pays et leur armée; qu'un juge injuste trahisse la loi. Un témoin a trahi la
vérité; et surtout, chacun d'eux a trahi sa propre ame. Ainsi, selon la parole du divin Apotre :
«L'amour de I'argent est la mére et la racine de tous les maux... et, en le convoitant, certains se
sont égarés loin de la foi et se sont transpercés eux-mémes de bien des douleurs» (I Tim 6,10).

9. Mais considérez attentivement les paroles de I'Apétre : il ne dit pas que «les riches» se
sont égarés loin de la foi, mais «ceux qui se sont livrés a I'amour de I'argent»; car ailleurs, il dit
que «ceux qui désirent s'enrichir tombent dans la tentation et dans le piege du diable» (Il Tim 6,9).
Ne dites donc pas : «Nous sommes pour la plupart pauvres; et pourquoi nous parlez-vous de
I'amour de I'argent, alors que nous n'avons presque pas d'argent ?» — Je dis cela®’ parce que,
par convoitise (I'argent), nous avons une maladie dans notre ame et nous avons besoin d'en
guérir. Si vous dites que vous n’étes pas malade de cette maladie, alors prouvez-le par vos actes,
en ne cherchant pas a vous libérer de la pauvreté, mais en la plagant plus désirable et plus élevée
que la richesse, mais en vous en réjouissant et en remerciant Dieu, comme Celui qui vous facilite
le chemin du salut. Si quelqu'un est riche, qu'il sache qu'il est difficile pour un riche d'entrer dans
le royaume des cieux (Mc 10,23), mais qu'il sache aussi qu'Abraham était riche, mais qu'il a été
sauvé (parce qu'il était hospitalier et aimait les pauvres, mais n'était pas avare); et Job, éprouvé
par la richesse et la pauvreté, fut jadis riche et disait en méme temps de lui-méme : «Si j'avais mis
de I'or dans ma force», «si j'avais été joyeux, j'aurais beaucoup «Y a-t-il de la richesse ?» (Job
31,24-25). Par conséquent, la passion pour la richesse est un mal qui, si on n'y prend garde, fait
souffrir insensément les pauvres comme les riches. Puisque la richesse malfaisante va de pair
avec un compagnon encore pire : I'arrogance et la confiance en la richesse, alors dans I'Epitre a
Timothée, le divin Paul dit : «Retiens ceux qui sont riches dans le siecle présent de ne pas étre
orgueilleux, ni de mettre leur confiance dans les richesses périssables, mais en Dieu» (I Tim 1,20;
6,17) : car I'humilité chez les hommes témoigne de la connaissance de la vérité; mais celui qui
s'enorgueillit de ses richesses, qui, plus que tout autre chose, sont véritablement terrestres, et qui

24



Saint Grégoire Palamas

s'y fie, est véritablement un insensé, a I'image de ces riches que le Seigneur a présentés en
comparaison : I'un d'eux, ayant Lazare gisant a sa porte, ne le regarda méme pas avec orgueil;
I'autre, méditant sur les bénédictions qui s'étaient ajoutées a celles qu'il possédait déja, placa
toute son espérance dans ses richesses; c'est pourquoi le premier regut un feu inextinguible; mais
du second, ils réclamerent inexorablement sa vie. Voyez-vous la fin de ceux qui sont attachés aux
richesses ? C'est pourquoi David dit : «Quand les richesses abondent, n'y attachez pas votre
coeur» (Ps 62,11); et Salomon dit : «Celui qui se fie a ses richesses tombera» (Pro 11,28); et
ailleurs encore, il compare la soif de gain a I'enfer et a la destruction, disant : «Le séjour des morts
et la destruction ne sont jamais rassasiés, pas plus que les yeux des insensés» (Pro 27,20). Mais
le Seigneur dit : <Malheur a vous, riches ! Malheur a vous, rassasiés !» (Luc 6,24).

10. Mais, freres et sceurs, soyons riches en bonnes ceuvres; avec nos biens, rassasions les
pauvres, afin d’étre dignes de la proclamation et de la bénédiction promises, et d’hériter du
royaume des cieux, que nous recevions tous par la grace et 'amour de notre Seigneur Jésus
Christ pour I’hnumanité. A lui soient la gloire, la puissance, la majesté et la splendeur, avec son
Pere éternel et le saint Esprit qui donne la vie, maintenant et toujours et dans les siecles des
siecles. Amen.

25



Saint Grégoire Palamas

bomeElic ou 23¢ oimANDChe ¢ Luc

«Lorsque Jésus fut descendu a terre, un homme de la ville, possédé depuis longtemps par des
démons, vint a sa rencontre» (Luc 8, 27).

«Celui qui est de Dieu écoute les paroles de Dieu» (Jn 8,47), dit le Seigneur; c'est-a-dire
qu'il obéit aux commandements de Dieu, traduisant les paroles en actes, vivant et agissant selon
les enseignements du Christ, faisant la volonté du Pére céleste et devenant ainsi héritier de Dieu
et cohéritier du Christ (Rom 8,17). Mais celui qui n'écoute pas Dieu et commet le péché, et qui,
sans se retourner, s'y laisse enchainer, est esclave du péché (Jn 8,34), non de Dieu (I Jn 3,10),
mais du Malin (Mt 5,37), car sa mauvaise volonté pervertit la nature recue de Dieu et la rend
semblable au pére de la perdition. C'est pourquoi le Seigneur dit aux Juifs : «Vous avez pour pére
le diable, et vous voulez accomplir ses désirs » (Jn 8,44). Et ceux-la sont encore plus malheureux
que ceux qui sont manifestement possédés par des démons, bien qu'ils passent inapercus aux
yeux de beaucoup. Car les possédés tourmentent leur corps et parfois blessent physiquement
ceux qui les rencontrent ; et ceux qui ressemblent au Malin par leurs désirs et leurs actes mauvais
détruisent leur propre ame et celle de ceux qui s'approchent d'eux sans précaution. Et a I'heure
de la mort, ils répandent avec leur corps la malice démoniaque, tandis que les pécheurs
impénitents souffrent d'une blessure immortelle et incurable. Nous avons pitié de ceux qui sont
manifestement possédés par un démon, mais nous n'avons aucune pitié pour le meurtrier, 'avide,
I'orgueilleux, l'impudent et le désobéissant — et tous ceux qui leur ressemblent —, nous les
haissons. Car ces derniers subissent des souffrances involontaires, tandis que ceux qui aiment
pécher s'attirent leur propre malheur, souffrant parfois d'une corruption et d'une perversité
intérieures et douloureuses.

Puisque beaucoup sont incapables de discerner la fureur du diable a notre égard, a travers
ses attaques contre I'ame et son soutien au péché, Dieu a permis que des personnes soient
possédées par des démons, afin que nous apprenions tous de leur exemple combien |'état de
I'ame est terrible, car elle est devenue un puissant instrument de pouvoir par ses ceuvres
perverses. Lorsqu'il est descendu sur terre (Ps 1,10) pour nous délivrer de la violence du diable
dans I'ame, il a chassé les démons de ceux qui étaient ouvertement possédés, démontrant et
confirmant ainsi la libération et la guérison de I'ame accomplies en secret par cette liberté et cette
guérison. Car méme lorsqu'il a accordé la guérison spirituelle au paralytique, non seulement ceux
qui I'ont vu ne I'ont pas glorifié, mais ils I'ont méme injurié (Mc 2,1-7). C'est pourquoi il a aussi
guéri la paralysie du corps, afin qu'ils sachent, comme il I'a dit lu-méme aux personnes
présentes, que «le Fils de I'homme a le pouvoir sur la terre de pardonner les péchés » (Mc 2,10).
C’est pourquoi, en particulier, il chasse les démons de ceux qui en sont possédés, afin que nous
sachions qu'’il les chasse aussi de nos &mes et nous accorde la liberté éternelle (Jn 8,36).

Car, selon I’Evangile que nous venons de lire, «lorsqu’il fut arrivé a terre, un homme de la
ville, possédé depuis longtemps par des démons, vint a sa rencontre. Il ne portait pas de
vétements et n’habitait pas dans une maison, mais dans les tombeaux» (Luc 8,27).

Il dit «arriva a terre » plutot que «arriva a terre » pour indiquer qu’il était arrivé aprés avoir
traversé le fleuve, moment ou, par sa réprimande, il avait apaisé le vent et la mer déchainés. Car,
de Galilée, monté dans une barque avec ses disciples, il leur dit, comme le rapporte I’évangéliste
plus haut : «Passons sur I'autre rive » (Luc 8,22). Il ressort de ce passage que, par sa prescience
et sa grande miséricorde, Dieu est venu de son propre chef secourir celui qui était depuis
longtemps cruellement tourmenté par des démons. Luc précise qu'il s'agissait d'un homme
possédé par de nombreux démons, et Marc parle également d'un homme possédé par un esprit
impur (Mc 5,2); Matthieu, quant a lui, rapporte qu'il s'agissait de deux hommes vivant ensemble et
possédés par de nombreux démons (Mt 8,28). La raison pour laquelle certains évangélistes
parlent d'un seul homme et d'un parmi plusieurs, tant le possédé que les démons, est indiquée
par Luc et Marc. Celui dont parle Marc, I'esprit impur, interrogé ensuite par le Seigneur, déclare :
«Mon nom est légion, car nous sommes nombreux» (Mc 5,9). Une légion est en effet un
détachement et une armée nombreuse d'anges, d'hommes ou de démons, unis et solidaires,
concentrés sur une méme tache et un méme but. C’est pourquoi ceux qui étaient possédés par
des démons, comme mus et guidés par une telle foule, tant dans les tombeaux que sur les
montagnes, vivaient constamment les uns prés des autres et se rassemblaient, et I’on parle tant
d’eux que des esprits malins qui les tourmentaient, tantot au singulier, tant6t au pluriel.

Non seulement une légion d'esprits impurs rencontra Jésus en la personne de cet homme,
mais ils «se prosternérent devant lui et criérent d'une voix forte : “Qu'y a-t-il entre moi et toi,
Jésus, Fils du Dieu Tres-Haut ? Je t'en supplie, ne me tourmente pas !” » (Luc 8,28). Car, est-il dit,

26



Saint Grégoire Palamas

le Seigneur «ordonna a I'esprit impur de sortir de cet homme» (Luc 8,29). Dans sa miséricorde, le
Seigneur, s'étant délibérément rendu sur le rivage ou vivait cet homme possédé, ordonna a la
légion de démons de le quitter, sans toutefois lui indiquer ou aller. Aussi, cette vile horde d'esprits
mauvais, accablée de perplexité et craignant que le Seigneur ne les livre au chatiment futur — la
Géhenne de feu qui leur était préparée, ou ils demeureraient paralysés, toute activité ayant cessé
— furent contraintes de s'approcher de Lui et de se prosterner devant Lui. Elles s'adresserent au
Seigneur avec humilité et sincérité, témoignant qu'll était le Fils du Dieu Tres-Haut, tout en
prétendant, par ce témoignage, usant d'une sorte de flatterie, convaincre le Seigneur de tout. Le
Seigneur permit ce témoignage pour instruire ceux qui se trouvaient a bord du navire. Car, voyant
les prodiges qu'll avait accomplis sur la mer, ils étaient perplexes et se disaient les uns aux
autres : «Qui est donc celui-ci, a qui méme les vents et la mer obéissent ?» A présent, cependant,
ils savaient qui Il était : le Fils du Dieu Tres-Haut. Car le diable coopére toujours au dessein de
Dieu, sans le préférer ni le concevoir. Ainsi, I'un des hommes porteurs de Dieu affirme que le mal
ne coopere pas avec le bien de son plein gré. Le Seigneur, voulant montrer aux présents que ce
démon terrifiant n'était pas seul, mais une immense multitude, lui demanda : «Quel est ton nom ?»
Il répondit : «<Mon nom est Légion, car nous sommes nombreux» (Mc 5,9). Or, un corps de
légionnaires, dit-on, compte six mille hommes.

«Et ils supplierent Jésus, dit I'évangéliste, de ne pas leur ordonner d'aller dans I'abime.»
Voyez-vous que, comme indiqué précédemment, la peur les a contraints a s'approcher de lui, a
se prosterner devant lui et a agir avec vérité et humilité dans leurs paroles et leurs actes ?

Considérez aussi la souveraineté de notre Seigneur Dieu et Sauveur Jésus Christ. Car le
démon I'a involontairement reconnu comme Seigneur, méme de I'abime. Et qui sonde les
profondeurs (Dan 3,54) ? Bien s(r, Celui qui siege dans les hauteurs (Job 22,12), surpassant tout
et ayant toute chose en son pouvoir (Jér 23,24). Remarquons aussi que la horde de démons n'a
aucun pouvoir d'exister nulle part sans permission. Aussi, lorsque le Seigneur leur ordonna de
partir sans leur indiquer ou aller, ils furent saisis d'une grande frayeur et se réfugierent dans le
porcherie sur la montagne, par laquelle ils purent s'échapper. Mais ils n'avaient aucun pouvoir sur
les porcs, encore moins sur les hommes ou sur quoi que ce soit d'autre. Car il est dit : «Or, il y
avait la, sur la montagne, un grand troupeau de porcs qui paissaient. Les démons le supplierent
de leur permettre d'entrer en eux. Et il le leur permit. Alors les démons sortirent de I'homme et
entrerent dans les porcs. Et le troupeau se précipita du haut de la pente dans le lac et se noya.»

Ainsi, les démons, cherchant un refuge et animés de mauvaises intentions, demanderent la
permission d'entrer dans les porcs, tout comme le Sauveur les avait chassés des hommes. lIs
reconnurent qu'ils avaient été chassés de chaque homme, non pas d'un ou deux, mais par un
seul. Le Seigneur le leur permit, afin que nous puissions tirer la lecon de ce qui arriva aux porcs :
ils auraient voulu condamner I'nomme a la destruction finale s'ils n'avaient pas déja été
invisiblement retenus par sa puissance.

«Quand les bergers virent ce qui était arrivé, ils s'enfuirent et le racontéerent dans la ville et
dans les villages.» ;

Rappelez-vous maintenant le fils dissolu mentionné dans I'Evangile, qui s'échappa des
porcs, pour comprendre qui sont ces bergers de porcs, ou, mieux encore, a qui ils ressemblent.
Car une vie de porc, par son impureté, expose a toutes les passions mauvaises; or, les porcs sont
précisément ceux qui portent des vétements souillés par les impuretés de la chair, et ceux qui se
tiennent devant eux, pour ainsi dire, comme des bergers, se distinguent par leur sensualité et
transforment leur souci de la chair et leur subsistance en satisfaction de leurs désirs (Rom 13,14).

Mais ni le temps, ni, comme vous le voyez, le bruit de la foule, ne nous permettent d'entrer
dans une explication détaillée de la nature de la mise a nu de I'ame que ce péché engendre,
illustrée par I'exemple du démoniaque, ni de la nature de cette demeure dans les tombeaux (Mc
5,5). Car il est dit : «ll ne portait point de vétements, et n'habitait point dans une maison, mais
dans les tombeaux.» Et quelles étaient donc ces chaines, ces fers, ces liens qu'il a brisés et dont
il s'est échappé ? Mais nous aussi, et surtout les moines, nous éviterons de vivre parmi les porcs
dans les champs, car, comme le disait Salomon, «les mauvaises compagnies corrompent les
bonnes meeurs », et bien souvent, chacun ressemble déja a ses compagnons, ou est en train de
leur ressembler. A quoi bon se retirer une fois du monde et choisir des demeures consacrées a
Dieu comme refuge, pour ensuite les quitter chaque jour et se méler de nouveau a lui ? Dites-moi,
comment, en errant sur les places publiques, éviterez-vous les passions qui entrainent la mort de
I'ame et séparent I'nomme de Dieu ? C'est la mort qui entre en nous par les fenétres (Jér 9,21),
c'est-a-dire par nos sens, par lesquels méme nos ancétres ont perdu leur immortalité. Evitons
tous, certains la présidence parmi les méchants, méme si nous surpassons invisiblement
beaucoup par la naissance, la gloire, la force physique et I'abondance des ressources, et d'autres

27



Saint Grégoire Palamas

la ressemblance avec les porcs, en gardant a I'esprit ce futur lac de feu inextinguible (Apo 20,15),
dans lequel, hélas ! tomberont ceux qui obéissent irrévocablement aux démons, et en voyant
I'abime ou sont jetés les mourants, devenus semblables a des porcs jusqu'a la fin de leur vie (Luc
16,23). Et ayant irrévocablement échappé a la vie de péché, approchons-nous dignement de la
source de |'encens qui, par la grace du Christ, coule, comme vous le voyez, a travers le tombeau
de notre martyr national, et, sanctifiés et fortifiés par son onction, nous aussi commencerons a
précher, dans les villages et les villes, ou que nous soyons, la puissance et |'effet sacrés de cette
myrrhe. Précher, je veux dire, non par la langue et les mots — car qui n’a pas entendu parler de
ses nombreux miracles ? — mais par une conversion profonde, afin que tous ceux qui nous voient
disent : «Voila la conversion de la main droite du Tres-Haut» (Ps 77,11), par laquelle le grand
Dimitri est inscrit dans le livre de vie, et par laquelle il transforme ceux qui s’approchent de lui en
une personne sainte. Par son intercession, puisse cette promesse s’accomplir, et puissions-nous
tous étre jugés dignes des demeures célestes promises (Jn 14,2) et y demeurer avec les saints,
par la grace et 'amour de notre Seigneur Jésus Christ, a qui soit la gloire éternellement. Amen.

28



