Saint Grégoire Palamas

Lettre a Akindynos, envoyée de Thessalonique
avant la condamnation de Barlaam et d'Akindynos par le concile

La «Lettre a Akindynos, envoyée de Thessalonique avant la condamnation de Barlaam et
d'Akindynos par le concile» (14 chapitres) est adressée a Grégoire Akindynos, qui deviendra plus
tard I'un des principaux adversaires de saint Grégoire Palamas, bien gu'ils entretenaient alors des
relations amicales. Il s'agit de la troisiéme lettre du saint a Akindynos qui nous soit parvenue,
datée du début de I'année 1341 (avant le premier concile de Constantinople, qui condamna
Barlaam de Calabre).

Le théme central de la lettre est la défense de I'enseignement orthodoxe sur Dieu, en
particulier la nature incréée des énergies divines, contre les vues hérétiques de Barlaam. Saint
Grégoire réfute les accusations de «dithéisme» de Barlaam, qu'il fonde sur I'enseignement
palamitique concernant la distinction entre I'essence divine incompréhensible et ses énergies
compréhensibles, bien qu'incréées. )

Le saint fonde son argumentation sur l'autorité des saintes Ecritures et des écrits
patristiques.

L'auteur de la lettre souligne que des accusations de polythéisme (trithéisme, dithéisme)
ont déja été portées contre de nombreux peres de I'Eglise (saint Basile le Grand, saint Grégoire le
Théologien, saint Maxime le Confesseur) en raison de leur théologie inébranlable. De telles
accusations a son encontre ne font que confirmer I'orthodoxie de son enseignement.

Le saint affirme que Dieu est «un en essence et multiple en énergie», car Il est
omnipotent. L'essence divine est inconnaissable et incommunicable, tandis que ses énergies
(bonté, sagesse, puissance, providence, lumiere) sont connaissables et communicables a I'hnomme.

L'auteur réfute la notion de «Dieu inactif> de Barlaam, arguant que si Dieu n'a pas
d'actions naturelles, il ne peut étre ni le Créateur ni le Théurge. L'absence d'actions incréées
conduit a la non-existence ou a la création de la nature divine elle-méme. Le point crucial est que
les deux composantes — |'«essence supréme» et les «actions descendantes» — sont appelées
«Divinité», puisque Dieu est un.

Saint Grégoire réfute Il'affirmation de Barlaam selon laquelle seule la nature divine est
incréée, tandis que toutes ses actions et énergies (y compris la Providence divine, la puissance
contemplative et la lumiere du Thabor) sont créées. Si les énergies sont créées, alors I'essence qui
les possede doit I'étre également. Le saint soutient que la lumiere du Thabor, la Providence divine
et la grace de la déification ne peuvent étre créées, car elles émanent de Dieu comme ses propres
actions incréées et conferent l'incréation a ceux qui les regoivent.

Une attention particuliere est portée a la déification, identifiée a la «grace incréée», par
laquelle les étres peuvent devenir «sans commencement» et «infinis» par la communion (a l'instar
de I'apotre Paul ou de Melchisédek), ce qui est impossible si la grace elle-méme est créée.

Dans cette méme lettre, saint Grégoire Palamas indique avoir compilé le Tomos athonite
(Tomos du Mont Athos) en sept chapitres, rejetant les écrits de Barlaam contre I'orthodoxie.

Cette lettre est une source essentielle pour comprendre les premiéres controverses
hésychastiques et la formation de la théologie palamite. Saint Grégoire y pose les fondements de
son enseignement sur I'essence et les énergies, qui sera ensuite développé dans ses «Triades pour
la défense du Silence sacré» et confirmé dogmatiquement aux conciles de Constantinople.

Le titre de l'ouvrage en grec est npog 'Akivduvov €0TaAn 0° dnd Oeooalovikng npd TAC Tol
BapAaap kai autol ouvodikic kaTadikng.



Saint Grégoire Palamas

Introduction

Nous proposons a nos lecteurs la traduction d'une lettre de saint Grégoire Palamas, futur
archevéque de Thessalonique, adressée a son futur adversaire, Grégoire Akindynos, avant leur
dispute théologique. Cette lettre, restée inédite a ce jour, figure dans de nombreux manuscrits : le
texte proposé est traduit de deux manuscrits conservés a la Bibliotheque nationale de France
(Parisinus graecus 1238, p. 262v-266v et Coislinus 99, p. 102-109v), datant du XVe siecle. Le
texte grec de la lettre, accompagné d'une introduction plus détaillée, a été publié par nos soins
dans la revue Théologie, publication de la Faculté de théologie d'Athenes (1953, 1IV). Faute de
pouvoir en proposer ici une analyse compléte, nous nous contenterons de quelques bréves
remarques.

Date de rédaction : début 1341. Cette date est confirmée par le titre de la lettre, qui fait
référence a un concile tenu de juin a ao(t 1341, et par la mention de cette lettre dans un rapport
soumis ultérieurement par Akindynos au patriarche Jean le Kaléka, partiellement publié par F.
Ouspenski («Synodikon v nedelya Pravoslaviya» [Synodicon pour la semaine de l'orthodoxie],
Odessa, 1893, p. 87-88, traduit de «Ocherki po istorii Byzantinoi literatury » [Essais sur I'histoire
de I'éducation byzantine], Saint-Pétersbourg, 1892, p. 327-331). Cette lettre est la troisieme lettre
conservée de Palamas a Akindynos, avec lequel il avait initialement entretenu les relations les plus
amicales.

Contenu. — D'un point de vue historique, il est intéressant de noter que la compilation du
Tomos de Svyatogorsk est mentionnée par Palamas lui-méme, et non par son disciple. Philothée
Kokkinos, comme le pensent certains historiens. D'un point de vue théologique, il est
particulierement important que le texte authentique de la lettre réfute I'accusation portée contre
Palamas par ses adversaires, qui citent cette lettre en la déformant, prétendant que dans son
enseignement sur les «actions» ou «énergies» divines, il aurait utilisé des expressions telles que
«divinités» (au pluriel) ou «Divinité supréme», l'opposant a la «Divinité descendante». Saint
Grégoire n'a jamais utilisé le mot «Divinité» au pluriel et a seulement opposé |'«Essence supréme»
aux «actions descendantes», appliquant le terme «Divinité» aux deux, puisque Dieu est un. En
cela, il suit précisément la terminologie alors généralement acceptée du pseudo-Denys (voir § 10).
Pour la traduction du mot grec €vépyeia, nous conservons le terme «énergie», sauf aux endroits
(par exemple, § 2) ou le texte russe est plus pertinent. L'emploi du mot russe «action» est
révélateur.

L'identification par saint Grégoire des «actions divines» a la «Vie divine» (§ 12) est
également trés intéressante. Elle constitue sans aucun doute la clé de la compréhension de la
théologie palamite, comme le démontre notamment la comparaison du texte de la lettre avec son
ouvrage antérieur, inédit, «Défense de la sainte Hésychia» — son ceuvre théologique majeure — ou
cette idée est développée en détail en lien avec la doctrine de I'Incarnation. C'est uniquement a la
lumiere de cette perspective que l'on peut comprendre les autres réflexions de saint Grégoire,
d'inspiration scolastique, fondées sur la terminologie de I'Aréopagite.

Je remercie tout particulierement le professeur et pére archimandrite Cyprien pour son aide
précieuse dans I'amélioration littéraire de la traduction russe et dans I'établissement des références
aux oceuvres patristiques citées par saint Grégoire.

I. Meyendorff



Saint Grégoire Palamas

Lettre a Acindynus, envoyée de Thessalonique
avant la condamnation de Barlaam et d'Acindynus par le concile.

1. Que le perfide Barlaam nous traite de dithéistes prouve directement notre piété et son
impiété. Car méme le grand Basile fut accusé de trithéisme par des blasphémateurs du Fils et du
Saint-Esprit. N'est-ce pas une preuve éclatante de la fermeté de la théologie de ce grand homme
qu'il parle du Dieu unique comme trois personnes ? Et quelle meilleure preuve pourrait-il y avoir de
la calomnie de ceux qui, pour cette raison, le disaient trithéiste ? Les partisans d'Apollinaire
lapiderent Grégoire le Théologien et le trainerent en justice, I'accusant de dithéisme parce qu'il
concevait le Verbe — le Dieu-Homme — comme parfait en deux natures. Les disciples de Serge et
de Pyrrhus n'hésiterent pas a faire mutiler Maxime, homme sage en matiére divine, I'accusant de
dithéisme et de polythéisme, car il préchait en Christ deux volontés et deux actions — créée et
incréée — correspondant a leurs natures. Selon son enseignement, non seulement la nature divine
est incréée, mais aussi la volonté divine et toutes les énergies naturelles de I'essence divine, qui ne
sont pas des natures mais des mouvements propres a Dieu, comme il I'affirme souvent dans ses
écrits. Cette méme calomnie nous est aujourd'hui adressée.

Or, si, comme je l'ai dit, cette accusation démontre clairement la fermeté de la théologie
des saints (des hommes), nous y trouvons également une preuve non moins claire de la calomnie
de ceux qui les accusaient de polythéisme. Il en va de méme pour nous lorsque nous nous
adressons a ceux qui, aujourd'hui, divisent sans fondement l'unique Divinité en créé et incrég,
identique a l'essence divine et que toute puissance et énergie qui differe d'elle est créée; lorsque
nous leur expliquons que Dieu, incréé, est un en essence et multiple en énergie, puisqu'il est
omnipotent. Car, comme le dit le divin Maxime, Dieu «multiplie» sa volonté a I'égard de chaque
étre afin de le faire exister; multiple dans ses manifestations providentielles, il demeure
inconnaissable dans son essence, mais connaissable dans ces manifestations, c'est-a-dire dans sa
bonté, sa sagesse, sa puissance, sa divinité ou sa majesté, et simplement dans tout ce qui
«entoure son essence», comme le dit littéralement saint Jean Chrysostome.

2. Des lors, lorsque nous tenons ces propos a de telles personnes, il apparait clairement
que celui qui nous accuse de dithéisme n'adore pas le Créateur de toutes choses, mais un dieu
inactif. Car il ne peut plus Le nommer Créateur, ni Théurge, ni rien d'actif, puisque saint Maxime a
clairement démontré qu'il est impossible d'agir sans action correspondante, de méme qu'il est
impossible d'exister sans étre.® Mais il ne dira pas que le Dieu dont parle Barlaam est incréé; car,
selon ce méme théologien, «la nature incréée se caractérise par une action incréée», et ce qui
caractérise est distinct de ce qui est caractérisé. Des lors, si la nature divine n'a pas d'action
distincte d'elle-méme et, comme elle-méme, est incréée et connaissable par nous a partir de ses
ceuvres — cette nature qui dépasse toute perception —, comment est-il possible de savoir qu'une
nature incréée existe ? Car elle est incompréhensible en elle-méme, mais connaissable a partir de
ce qui I'entoure et auquel, selon le grand Athanase, sa puissance et son action se rapportent.

Mais pourquoi m'attarder autant sur ce point, alors que des hommes saints enseignent
clairement que la nature de Dieu et ses actions ne sont pas identiques ? Car «a la nature
appartient la génération, et a I'action la création». La nature de Dieu est une chose, et son action
essentielle une autre. L'essence de Dieu est une chose, et la signification des noms qui la
désignent en est une autre encore.

Alors pourquoi s'attarder ainsi sur ce sujet ? Les propos de Barlaam introduisent un Dieu
inexistant, puisque ce qui n'a ni puissance ni action naturelle n'existe pas, n'est pas quelque chose
dont I'affirmation ou la négation sont impossibles, selon les théologiens.

3. Cet accusateur insensé de notre piété a déclaré qu'il n'y a pas de Dieu dans son cceur a
moins qu'il n'affirme verbalement son existence ! «Cependant, dit-il, Dieu a des actions, mais des
actions créées, car toute énergie de Dieu, hormis I'essence active en toutes choses, est créée; la
nature divine seule est sans commencement et sans fin, et elle seule est la Lumiére incréée et la
gloire incréée de Dieu.»1° Quelle impiété ! Ou plutdt, quelle athéisme et quelle impiété absolue !
En effet, soit Dieu n'a pas d'énergies naturelles et essentielles, et celui qui affirme cela est athée,
puisqu'il dit clairement que Dieu n'existe pas, car les saints disent clairement que s'il n'y a pas
d'énergie naturelle et essentielle, alors le Christ ne serait ni Dieu ni homme, puisqu'il est adoré en

3



Saint Grégoire Palamas

deux énergies et deux natures de ce type; soit, si Dieu a des énergies naturelles et essentielles,
mais des actions créées, alors I'essence de Dieu, qui les possede, sera également créée. En effet,
cette nature et cette essence dont les énergies naturelles et essentielles sont créées ne sont pas
incréées.

Mais alors la divine Providence, la puissance contemplative et le rayonnement de Dieu,
révélés sur le mont Thabor a Moise, a Elie et a ceux qui Ceux qui ont gravi la montagne avec le
Christ, qui a révélé sa propre Divinité et son Royaume, sont aussi des créatures, si la nature seule
est sans commencement ni fin, si elle seule est la lumiere incréée et la gloire incréée de Dieu, et si
incréée. Car la Providence est la relation de Dieu a ce qui subit son action, la puissance
contemplative est sa relation aux choses visibles, et le rayonnement est sa relation a ce qui est
divinement illuminé. Tandis que la nature divine n'est pas une relation, elle est entierement
distincte de toute chose et transcende toute chose. L'acte de création n'appartient pas a l'acte
contemplatif, car Dieu a contemplé toute chose avant I'existence du monde, mais il ne I'a pas créée
avant son émergence. Ainsi, si cette nature n'est pas celle qui agit en toute chose, alors I'énergie
contemplative de I'Esprit sera, selon Barlaam, créée.

4. La Providence divine est communiquée a ceux qui l'atteignent, car il est dit que «tout ce
qui existe participe de la providence qui émane de la Divinité, en tant que Cause de toutes
choses». Cependant, selon le Divin Maxime, Dieu est incommunicable par essence, et selon
Barlaam, Dieu est incréé par essence seulement. N'en découle-t-il pas, selon lui, que la Providence
divine est créée ? Le rayonnement de Dieu est a la fois communiqué et partagé, car il est dit que
le Seigneur révéla un «faible rayonnement » sur la montagne, et les initiés ne le contemplerent
pas dans son intégralité, de peur de perdre la vie avec cette vision. La divisibilité est une propriété
de I'énergie, non de l'essence, comme l'explique saint Jean Chrysostome. Le prophéte-psalmiste,
quant a lui, déclare : «Que la splendeur de notre Dieu soit sur nous !» (Ps 89,17). Et Grégoire le
Théologien enseigne : «Voila a quoi me conduit la lumiére partielle : voir et expérimenter le
rayonnement de Dieu.» Selon Basile le Grand, «la lumiere rayonnante, véritable et ineffable
transforme ceux qui y participent en d'autres soleils» car «les justes brilleront comme le soleil» (Mt
13,43). La nature divine, qui est seule lumiére incréée, selon Barlaam, est au-dela de toute
participation. A son avis, la lumiere la plus divine est créée, puisqu'elle est en quelque sorte
appelée lumiére, tandis que la nature divine est sans nom et surpasse tout nom.

5. Lorsque nous tenons ces propos et d'autres semblables contre les écrits et sermons
impies de Barlaam, il devrait, ayant appris la vérité, rejeter son opinion impie. «Avec quelle joie !»,
direz-vous. Vous savez bien que, méme avant nos réprimandes, nous avons longuement cité tous
ces arguments pour défendre la piété. Mais Barlaam, faisant fi méme de la réprimande, comme il
avait auparavant rejeté les suggestions et les avertissements, semble déclarer avec encore plus de
force que la lumiére divine, a l'instar de toute puissance et énergie divines, est créée. A partir des
expressions patristiques que nous proposons pour défendre notre enseignement, il a cité et
inventé contre nous, ou plutdt contre les saints peres eux-mémes, une «Divinité supréme et
descendante». En proclamant cela, il s'attire les foudres de ceux qui écoutent sans approfondir le
sens de la question et de ceux qui craignent I'absurdité qui en découle, les incitant a affirmer que
«cette lumiére est créée, de méme que toute puissance et énergie de Dieu qui differe en quelque
maniéere que ce soit de l'essence divine », de peur qu’eux-mémes ne tombent dans un dithéisme
semblable.

«Car, dit-il, si la lumiere causée, communiquée et visible sur la montagne, et que l'on
appelle d'une maniére ou d’'une autre Divinité, est également incréée — et la nature divine, qui est
au-dessus de toute cause, participation, vision, perception, nomination et manifestation —,
comment peut-il y avoir une seule Divinité, et non deux, la Divinité supérieure et la Divinité
descendante ?» Cependant, cet homme malheureux ne comprend pas que si la lumiéere divine était
une créature, comme l'est également toute énergie divine, distincte, comme il le dit lui-méme, de
I'essence divine, alors il serait encore plus impossible qu'il y ait une seule Divinité. Car une Divinité
incréée n'existerait pas du tout, puisque la nature dont I'action est créée est elle-méme créée.

Mais il est également impossible d’unir I'étre incréé aux étres créés en une seule Divinité.
Car de cette union, comme il le dit lui-méme, deux Divinités naissent proprement en Dieu : I'une,
supérieure en tous points et toujours présente, en tant que Divinité incréée; I'autre, descendante,
est, en tous points et toujours séparée, et demeure aupres de la Divinité créée.

4



Saint Grégoire Palamas

6. Dans l'essence incréée, la force naturelle, la volonté, le rayonnement et I'énergie, réside
une seule Divinité, car tout ce qui est naturel est indissociablement uni a sa nature correspondante
et, de par son incréation, est un, égal a lui-méme et simple, puisque ce qui n'a pas d'effet naturel
n'est pas simple, mais n'existe pas du tout. Et ce qui, dans sa relation de cause a effet, est
communiqué et non communiqué, caractérise et est caractérisé (en ce sens, il est supérieur et
subordonné), n'entrave en rien l'unité et la simplicité de Dieu, qui posséde une seule Divinité,
égale et simple.

En effet, «le Pére... est plus grand que le Fils» (Jn 14,28) quant a la cause et quant a
I'humanité du Fils. De méme, selon Basile le Grand et le divin Cyrille, I'Esprit est subordonné au
Fils en ordre et en dignité, conformément a cet ordre, puisqu’il est donné par le Fils. Mais il n‘est
pas de nature secondaire, comme Eunome I'affirmait initialement, mais égal, car de méme que le
Fils est Seigneur, I'Esprit I'est aussi, mais tous deux sont un seul Dieu, en une seule Divinité, simple
et égale a elle-méme. De méme, quant a l'essence, la puissance, I'action, la volonté et toutes
choses semblables, la supériorité en ordre, en causalité et autres ne contredit pas l'unité de la
Divinité, car tout cela est incréé. Tout ceci constitue I'unique Divinité des Trois Personnes adorées :
essence, volonté, puissance, action, et autres, non pas parce que tout cela est un et indissociable,
ni parce que tout cela n'est qu'essence, comme l'affirme Barlaam, mais parce que tout cela est
contemplé de maniére singuliere et inséparable dans le Pére, le Fils et le saint Esprit.

7. C'est pourquoi le grand Athanase, apres avoir rassemblé et énuméré tout ce qui entoure
I'essence, déclare : «Ce n'est pas tout cela qui est appelé essence, mais ce qui entoure I'essence»,
ce que I'Ecriture nomme également I'assemblée et I'accomplissement de la Divinité, et qui est
également contemplé et compris par les théologiens dans chacune des trois saintes Hypostases. Il
s'agit de l'unique Divinité incréée, simple et singuliere, a laquelle les pieux adressent leurs prieres.
Quiconque prétend que seule I'essence de Dieu est divinité incréée diminue la Divinité, ou plutot,
comme démontré précédemment, I'anéantit entierement. Quiconque affirme catégoriguement que
I'essence, la puissance, la volonté et I'énergie sont incréées, sans aucune distinction, ne differe en
rien de celui qui diminue et anéantit, car par cette confusion impie, il agit exactement de la méme
maniere : en transformant l'une en l'autre, il plonge tout, I'un apres l'autre, dans le néant. Mais
quiconque affirme que seule I'essence est incréée, tandis que la puissance, la volonté et I'énergie,
distinctes d'elle a cet égard, sont créées, divise I'unique Divinité en créé et incréé, se divisant lui-
méme, se coupant de la grace divine et se séparant complétement des pieux — pas mieux, et peut-
étre pire, qu'Arius, Eunomius et Macedonius.

Ainsi, ceux qui désirent «corriger la parole de vérité» (II Tim 2,15) doivent aussi préserver
la supériorité de I'essence divine sur les énergies divines, car c'est ainsi que se manifestent a la
fois leur différence et la nature incréée des énergies divines, malgré leur différence avec I'essence.
L'unité de la Divinité apparait alors clairement, puisqu’en dehors du Dieu unique, rien n’est incréé.

8. II convient maintenant de présenter quelques-unes des nombreuses expressions de
saints hommes qui expliquent avec le plus de piété la supériorité de I'essence incréée sur I'énergie
incréee, et en particulier les expressions du grand Denys, qui fut parmi les premiers a initier
I'Eglise aux principes les plus fondamentaux de la théologie. Abordant la récitation des noms qui
révelent I'Etre véritablement existant, le grand homme déclare : «Souvenons-nous de ceci : le but
de la parole n'est pas de révéler I'Essence supra-essentielle, ni en quoi elle est supra-essentielle,
puisqu'elle est ineffable, inconnaissable, totalement inexprimable et qu'elle surpasse I'unité elle-
méme; mais son but est de chanter la manifestation accomplie de I'Essence divine primordiale en
tous les étres.» Cette unité, que le chercheur de Dieu vient d'évoquer avec joie, est la déification,
«grace a laquelle, comme il le dit lui-méme au début de son livre sur les noms divins, nous
sommes unis de maniére inexprimable et inconnaissable a ce qui est inexprimable et
inconnaissable, grace a une unité qui surpasse notre essence et notre énergie.» Nous Yy
reviendrons. Il est cependant déja clair ici que non seulement l'essence de Dieu, qui, avec toute
chose, surpasse cette manifestation accomplie, mais aussi cette manifestation transcendante de
Dieu elle-méme, étant «accomplissante», est incréée. Comment, en effet, ce qui est le principe
créateur et constructif — par rapport a tout ce qui existe — pourrait-il étre créé et réalisé, et, par
conséquent, étre I'un de ces étres ?

Et un peu plus loin, il affirme : «La Parole promet d’exprimer non pas la Grace, I'Essence, la
Vie et la Sagesse auto-sur-essentielles de la Bonté auto-sur-essentielle, établie dans le mystere,
comme le disent les Ecritures, au-dessus de toute bonté, de toute divinité, de toute essence, de

5



Saint Grégoire Palamas

toute vie, mais la Providence bienfaisante révélée». C'est a cette Providence qu'il adresse ici des
hymnes appropriés. Au chapitre, il I'appelle la Divinité et écrit : «L'unique Commencement et Cause
supra-primordiaux et supra-essentiels de tout, nous I'appelons la Divinité, comme Commencement,
Dieu et Cause; quant a la communion, nous appelons cette puissance providentielle donnée par le
Dieu indifférent I'auto-déification; ce qui y participe est divin et est appelé comme tel». Serait-ce
donc seulement I'essence ineffable et supra-primordiale de Dieu, qui surpasse cette providence par
son ineffabilité, sa non-participation, son indévoilement et son absence de cause, qui est incréée ?
Ou bien la providence, surpassée par cette essence en tant que cause, et qui, comme elle, est
appelée Divinité, n'étant pas extérieure a la plénitude de l'unique Divinité, est-elle également
incréée ? Il est parfaitement clair qu'Elle aussi est incréée. Car Elle divinise ceux qui regoivent la
déification, puisqu'Elle-méme n'est pas extérieure au Dieu unique; et en participant a cette
providence, ces étres sont divinisés, car cette providence est elle-méme déification, et a le pouvoir
de diviniser autrui sans y participer.

9. Mais au chapitre douze (Denys I'Ancien) dit que toute providence déifiante est la Divinité
et, apres avoir chanté divinement ses louanges, poursuit : «de la Sainteté, Seigneurie, Royaume et
Divinité supérieures, suscitantes et trés simples provient toute bonne providence, qui accomplit et
rassemble les objets de sa providence et se présente convenablement a la déification des
convertis».

Ainsi, la bonne providence, qui émane de la Sainteté, de la Seigneurie, du Royaume et de
la Divinité suprémes, supérieures et simples, c’est-a-dire de l'essence de Dieu [puisque cette
essence est parfaitement simple, car elle est totalement indivisible et est nommée selon toutes les
énergies qui lui sont inhérentes, sous réserve de sa supériorité, car elle dépasse en elle-méme
toute dénomination et est sans nom], cette bonne providence, qui vient d’Elle et qu’on appelle
aussi Divinité, car elle voit et contemple tout; qu’est-ce donc, sinon I'énergie de Dieu, mais une
essence, distinguée de |'essence par son origine, dépassée par I'Essence, qui est sa cause et qui
dépasse toute dénomination ? Comment la providence, qui vient d’Elle, pourrait-elle ne pas étre
incréée, si «elle contemple et rassemble les objets de sa providence et se donne a eux, comme il
convient, pour la déification des convertis» ? Mais aprés avoir montré qu’elle participe, ou, ce qui
revient au méme, qu’elle est une participation, car il dit qu’elle «se présente décemment», Denys
ajouta : «puisque la Cause de toute chose est le débordement, en vertu de la surabondance qui
surpasse tout, elle est chantée comme le Saint des Saints, comme la cause débordante et la
supériorité exclusive; on peut dire que, de méme que le véritablement saint, le seigneurial, le divin
ou le royal surpasse ceux qui n'existent pas véritablement, de méme que les auto-participants
surpassent ceux qui participent, de méme la cause non participante est établie au-dessus de tous
ceux qui participent et de tous les participants», bien sir, dans son essence.

Mais ces étres transcendants, participants a la Cause non participante — a laquelle
appartient toute bonne providence, appelée Divinité, car Elle rassemble et contemple les objets de
Sa providence et divinise ceux qui se tournent vers Elle — sont-ils créés, comme nous |'a enseigné
I'hnomme a l'esprit céleste, parce que la Cause non participante les surpasse en tant que cause ?
N‘a-t-il pas dit que la Cause non participante est établie non seulement au-dessus des participants,
y compris ceux qui sont divinisés, mais aussi au-dessus de ces participants, c’est-a-dire de la
Providence divinisante elle-méme et de tout ce qui lui ressemble, comme une Cause débordante et
une supériorité exclusive ? Comment, des lors, peut-il exister une créature qui a son étre sans
participation et qui surpasse tous les participants ?

10. Et que nulle de ces énergies incréées et divines ne constitue une essence, le méme
chercheur de Dieu le démontre clairement dans le chapitre précédent, en disant : «Nous
n‘affirmons pas que l'auto-existence soit une sorte d’essence divine ou angélique, mais nous
disons que les pouvoirs mémes de Dieu — la réalisation de soi, I'auto-animation, l'auto-déification —
sont Auto-existence, Auto-vie et Auto-divinité.» Cette supériorité exceptionnelle et
fondamentalement supérieure de Dieu, méme par rapport aux énergies incréées, le riche et
supréme Denys, qui a parlé avec autant de précision et d'abondance du divin, la chante dans tout
son ouvrage «Sur les Noms divins » et la place précisément au fondement de ses propos, ainsi que
la distinction qui existe en Dieu selon Ses actions divines.

Mais en réponse a la question du serviteur Gaius, comment Celui qui, surpassant tout,
surpasse a la fois la Divinité et la Bonté, Denys écrit : «Si par Divinité et Bonté vous entendez le
contenu méme du don bienfaisant de la soi-disant Divinité, comprise comme Divinité et Bonté,

6



Saint Grégoire Palamas

alors Celui qui surpasse tout principe est au-dessus de cela.» De méme, a la fin du chapitre sur le
monde divin, il cite tous nos maitres divins comme témoignage de la méme chose.

Selon les théologiens divinement sages, comme le dit ici le grand Denys, la Divinité
descendante est la déification, qui est un don de I'essence supréme de Dieu. Et c’'est en vain que
Barlaam nous accuse ici de dithéisme, car il s'insurge clairement contre cela pour calomnier des
théologiens irréprochables, affirmant que ce don divin est créé et que, par conséquent, il n‘existe
qu’une seule Divinité incréée : I'essence de Dieu. En divisant ainsi Dieu en créé et incréé, il
calomnie ceux qui, pieusement, le considerent comme incréé, méme dans son action. Le don
déifiant de Dieu est son action, que le grand Denys et tous les autres théologiens désignent
souvent comme la Divinité, arguant que le nom de «Divinité » convient mieux a I'action divine qu‘a
I'essence divine. Aprés tout, selon Grégoire le Théologien, «Isaie aime appeler les actions de
I'Esprit des esprits ». Par conséquent, de méme que le prophéte, en appelant les actions de I'Esprit
sept esprits, n'a pas porté atteinte a l'unité de I'Esprit, de méme, comme indiqué précédemment,
le nom de «Divinité » est appliqué par les saints a la providence, qui est l'action de Dieu, a la
puissance contemplative et a la grace déifiante de Dieu, c'est-a-dire a la déification, sans abolir
I'unité de la Divinité.

11. Mais les puissances et les énergies de Dieu, comme indiqué précédemment, sont
incréées. Par conséquent, la grace déifiante de Dieu n'est pas seulement appelée Divinité, mais
aussi incréée, selon les théologiens d'une grande sagesse. Et si le grand homme I'a qualifiée de
«relation», il s'agissait alors de la relation de Dieu au déifié, car telles sont la providence divine et
la puissance contemplative. L'ayant qualifiée de «ressemblance», il ajouta qu'elle est inimitable; et
ayant dit qu'elle est le commencement du déifié, le principe divin et le principe du bien — qui
n'appartiennent qu'a Dieu —, il ajouta qu'elle est déifiante, mais non déifiée, pour montrer qu'elle
est parfaite dans son incréation.

Que cette grace déifiante, c'est-a-dire la déification, soit incréée est également proclamé
par Maxime, divin dans son audace. Il écrit : «Voici I'Evangile de Dieu, un message adressé aux
hommes par le Fils incarné, qui accorde en récompense a ceux qui croient en lui la déification
incréée». Et encore (dit Maxime) : «La grace divine demeure incompréhensible, méme lorsque
ceux qui l'ont recue y participent, car, étant incréée par nature, elle est indéfinissable». Et encore
(dit-il) : «Nous souffrons, mais nous ne créons pas la déification, car elle est au-dela de la nature,
par grace». Et encore (écrit-il) : «Il appartient a la grace divine seule d'accorder la déification selon
sa correspondance avec ce qui existe, éclairant la nature d’'une lumiéere surnaturelle et I'élevant au-
dessus de ses lois inhérentes, selon I'excellence de la gloire». C'est pourquoi Basile le Grand dit :
«Dieu a répandu abondamment I'Esprit saint sur nous par Jésus Christ; répandu, mais non créé;
accordé, mais non faconné; «Donné, mais non créé». Qu'est-ce que Dieu a répandu sur nous,
accordé, et accordé par Jésus Christ ? L'essence, ou la grace, du saint Esprit ? Assurément, la
grace déifiante, comme le dit le fervent théologien Jean, non pas Dieu, mais «la grace a été
répandue», car par elle la nature de I'Esprit, étant incréé, est connue et révélée, sans étre révélée
d’aucune maniere.

12. 1l est donc évident que cette grace est incréée. Et cela est si évident que méme ce
qu'elle accomplit, c’est-a-dire chacun des étres qui ont recu la grace divine et sont déifiés, est
qualifié d’incréé, d'éternel, d'infini et, ce qui revient au méme, selon elle, d'incréé. Car, encore
selon le divin Maxime, «le logos de la bonté éternelle est communiqué a ceux qui en sont dignes
par la grace, portant avec lui Dieu, qui par nature surpasse tout commencement et toute fin et qui
communique par grace l'incréé et I'infini a ceux qui, par nature, ont un commencement et une
fin.» Ainsi, le grand Paul, ne vivant plus une vie temporelle, mais la vie du Verbe qui demeurait en
lui, le divin éternel, est devenu par la grace incréé et éternel (Gal 2,20); et Melchisédek, n'ayant ni
commencement ni fin (Gen 14,18; Héb 7,2-3), fut créé non par sa nature créée, par laquelle il
commencait et finissait son existence, mais par la grace divine et incréée, qui transcende toujours
la nature et le temps, et qui émane du Dieu éternel. Ainsi, Paul ne fut créé que tant qu'il menait
une vie issue du néant, selon la volonté de Dieu; et lorsqu'il commencga a vivre non plus cette vie,
mais celle qui découle de la présence de Dieu en lui, alors il devint incréé par grace, comme
Melchisédek et comme tous ceux qui ont recu en eux la Parole de Dieu seule, qui agit en eux.
Basile le Grand dit aussi ceci : «Ce qui est m{ par I'Esprit Saint est devenu un mouvement éternel,
vivant et saint; «Par la présence de I'Esprit, I'hnomme a recu la dignité de prophéte, d’apétre,
d'ange, de Dieu, ayant auparavant été terre et cendres». Et de plus : «par I'Esprit Saint,

7



Saint Grégoire Palamas

participation a la grace du Christ, onction pour devenir enfant de lumiere, participation a la gloire
éternelle».

Et le divin Grégoire de Nysse dit : «L’homme émerge de sa nature : le mortel devient
immortel, le corruptible devient incorruptible, le temporel devient éternel, et I'hnomme devient
pleinement Dieu, car, jugé digne de devenir le Fils de Dieu, il possédera pleinement la dignité du
Pére.»

Tels sont tous les hommes semblables a des dieux — des dieux par grace. Mais cette grace
n‘est pas incréée par la grace, car alors elle serait la grace de la grace, qui serait a son tour le don
d’'un autre, et ainsi la procession ne cesserait a I'infini. La grace est donc véritablement incréée.
Car si nous laissons l'insensé divaguer, affirmant que cette grace est une image naturelle, et
considérant que de la naissent aussi de nombreuses et terribles hérésies, et que, toujours selon le
divin Maxime, «rien de ce qui arrive par nature ne produit la déification» et «que la déification
n'est en aucune facon le couronnement d'une possibilité naturelle», alors il faut préserver la bonne
tradition des Péres selon laquelle la grace divine est incréée, comme une action de la nature de
Dieu et, selon saint Isaac, «la gloire de sa nature».

Et quand quelqu'un dit que seul Dieu est incréé, il embrasse par la toutes ses énergies
naturelles.

Que faut-il donc chercher et distinguer d'autre ? Mais cet insensé, initié aux profondeurs de
Satan et imaginant impie que les actions divines sont créées, proclame avec ruse qu'il n'y a qu'une
seule Divinité incréée — une seule nature divine — ce qui serait acceptable pour ceux qui
connaissent mal I'Ecriture. Il prouve que les actions divines sont créées, et en particulier la grace
déifiante du Saint-Esprit, en la séparant malicieusement de la Nature supra-essentielle.

13. Remarquant sa ruse, nous avons refusé de souscrire a ses arguments. Nous avons
préféré garder le silence jusqu'a I'avoir examiné attentivement, l'invitant a une conversation afin de
comprendre sa pieuse pensée. Mais il était effrayé et, croyez-moi, n'a pas osé prononcer un seul
mot devant tant de monde. Et s'il nous calomnie maintenant a ce sujet, il nous apporte ainsi de la
joie et une plus grande récompense au ciel. C'est pourquoi nous disons a Celui qui nous I'a
promis : «Ne lui imputez pas ce péché», méme si nous souffrons de ceux qui nous font du mal.
Presque tous ceux qui sont ici présents peuvent en témoigner. Ainsi, apreés notre pélerinage au
Mont Athos, ou nous avons rédigé un Tomos en sept chapitres, rejetant ce qu'il avait écrit contre
les orthodoxes, signé par le trés révérend Protus, les abbés, les anciens élus et le trés révérend
évéque d'Ieris, tous étant d'accord avec nous et déclarant qu'ils n'accepteraient en communion
personne qui ne partageait pas nos idées, quel qu'il soit; apres tout cela, nous avons d{i partir
immédiatement pour Constantinople. Mais, auparavant, nous pensions que le Dieu de nos peres
susciterait la aussi des personnes qui prendraient leur défense. Alors je me suis dit : laissons a ce
malheureux le temps de se complaire un peu dans ses vains espoirs, de peur qu'il ne se suicide. Et
en effet, lorsqu'il fut la en personne et qu'il prit la parole, je I'entendis a plusieurs reprises au bord
de l'explosion, submergé par l'impuissance et la colére. Pris de pitié, je lui dis que rien d'autre ne
justifiait une dispute aussi vive avec lui, si ce n'est son accusation d'hérésie contre les moines. Je
lui expliquai que s'il renongait a cette accusation, ainsi qu'a ses écrits sur le sujet, et déclarait ne
plus professer de croyances contraires, la querelle prendrait fin, car il nous importait peu. Voila ce
que je lui dis. Il acquiesca et promit de le faire.

Lorsque le Grand Administrateur était délibérément présent parmi nous, Varlaam
commenca a affirmer avoir modifié ses écrits contre les moines et qu'il me montrerait bientot les
changements apportés. S'il me semblait nécessaire d'y apporter d'autres corrections, afin de ne
froisser personne, il s'y soumettrait et les effectuerait. Car a ce moment-Ia, il n'avait pas encore été
franc et ne s'était pas emporté contre moi. Mais il le promit, et au lieu de cela, il écrivit ce que
vous voyez, et au lieu de cela, il m'attaqua personnellement. Nous avons cet écrit avec nous et
nous l'interrogeons, comme si nous étions des étrangers captifs. Mais je n'ai pas le temps de
raconter ce qui s'est passé entre-temps et comment il a réussi a m'échapper. Et maintenant, il a
clairement démontré par ses actes que celui qui s'engage directement dans la controverse et qui
finit par démolir ces écrits trompeurs lui fera preuve d'une grande clémence. Car cet homme ne
trouvera aucune paix, soumis a leurs attaques et pressentant que certains nourrissent de
mauvaises intentions a son égard. 14. C'est pourquoi, tenez-moi a I'écart de ses écrits pervers et
de leur auteur, car il prendra la fuite en apprenant ma venue. Et je viendrai, si Dieu le veut, avec
notre souverain et saint autocrate, pour le réduire au silence par les mots et le guérir. Mais surtout,

8



Saint Grégoire Palamas

je dois m'étonner de la maniére dont il nous a trompés lorsqu’il nous a accusés de dithéisme, pris
en flagrant délit d'innovation, écrite ou orale. Vous savez bien que, depuis le début, avant méme
notre rencontre, et jusqu’a la fin, il s'exprime précisément ainsi : «Si vous affirmez que quelqu’un,
aujourd’hui ou par le passé, voit Dieu dans la lumiére, et que Dieu est invisible, alors il existe deux
dieux et deux divinités : le visible et l'invisible, le descendant et le céleste.» Il croit que nous
disons vrai en affirmant que la lumiére qui brilla sur les ap6tres sur le mont Thabor, et toute
illumination et grace semblables, sont soit un fantome créé, visible a travers les airs, soit une
création de l'imagination, inférieure a la pensée et nuisible a toute ame rationnelle, car elle
provient de l'imagination et des sens; en un mot, un symbole — qui ne saurait appartenir aux
choses existantes ou envisagées autour de quoi que ce soit — qui apparait parfois comme un
fantdbme, mais n'existe jamais, car il n'a pas d'étre.

Mais nous n'avons pas recu cet enseignement. Voici ce que nous disons : si quelqu'un
démontre que nous introduisons une innovation dans nos écrits, ou que nous écrivons et pensons
quelque chose d'étranger a ce que les Péres ont dit et su, nous I'accepterons comme un correcteur
de nos erreurs involontaires et nous I'accueillerons avec la plus grande joie. Et si quelqu'un veut
nous calomnier et nous nuire, méme si nous sommes d'accord avec les saints, nous sommes préts
a le supporter, pourvu que cela nous permette d'étre en communion avec les saints, recevant la
bénédiction et la béatitude en Dieu. Mais nous ne sommes pas préts a nous taire face a ceux qui
les accusent. Car sachez que les saints ont été attaqués et accusés de dithéisme, car le sage croit
tirer une telle conclusion de leurs paroles. Et voulant tromper ses auditeurs, il trouve un prétexte a
ses propos, tantot chez un auteur anonyme, tant6t chez I'un d'entre nous, tantét chez un ancien
hérétique. Aussi, que nul, par crainte, n'évite une accusation supposée, car il sera lui-méme puni,
s'étant exclu de la concorde et du rang divin des saints, et il punira quiconque il persuade
imprudemment de quitter ce rang et d'obscurcir cette merveilleuse concorde, lui inspirant une
grande insolence.



