Saint Grégoire Palamas

SUR L'€COmomMmic O€ L'inCARDATION
OC€ DOTRE SEiIGNHEUR jE€sSUS ChRisc.
CC OISCOURS A €TE PRONONCE L€ SAMEDIi SAIDC.

Le Verbe éternel et indicible de Dieu, le Tout-Puissant et Fils Tout-Puissant, aurait pu,
méme sans s'incarner, libérer I’'hnomme de toute corruption, de toute mort et de tout esclavage au
diable. Car toutes choses sont soutenues par la parole de Sa puissance, et toutes choses obéissent
a Son autorité divine, comme le dit Job : «Rien ne Lui est impossible.» Car la puissance du
Créateur ne peut étre contrée par la puissance de la créature, et rien n'est plus fort que le Tout-
Puissant. Mais la méthode qui convenait le mieux a notre nature et a notre faiblesse, et qui était la
plus conforme a la volonté du Parfait, était celle qui s’est manifestée par I'Incarnation du Verbe de
Dieu, méthode qui incluait également le principe de justice, sans lequel Dieu n‘accomplit rien.
«Dieu est juste et aime la justice, et il n'y a point d'injustice en lui» (Ps 10,7), selon le prophete
psalmiste. Mais puisque I'hnomme fut justement abandonné par Dieu des le commencement, parce
qu'il fut le premier a I'abandonner et a se réfugier volontairement aupres du chef du mal (le
diable), en Ilui faisant confiance, lui qui conseillait trompeusement le contraire (des
commandements de Dieu), il lui fut justement livré; et ainsi, par l'envie du Malin et la juste
permission du Bien (Dieu), I'homme introduisit la mort dans le monde, qui, du fait de la malice
supérieure du Malin, devint double : car non seulement elle devint naturelle, mais aussi, par son
action, toute mort devint violente. Puisque nous avons été justement livrés a I'esclavage du diable
et de la mort, il était nécessaire, bien slir, que Dieu accomplisse, selon le principe de justice, le
rétablissement de la liberté et de la vie pour I'humanité. Mais non seulement I'homme fut livré a
I'envie du diable par la Justice divine, mais le diable lui-méme, ayant rejeté la droiture et s'étant
illégalement adonné au pouvoir et a I'autocratie — ou plut6t a la tyrannie —, s'opposant a la justice,
a agi contre I'nomme par la violence. Ainsi, il plut a Dieu de renverser d'abord le diable par le
principe de justice — précisément parce qu'il le transgresse — puis par la force (de le renverser) au
Jour de la Résurrection et du Jugement dernier. Car tel est I'ordre idéal : que la justice précéde la
force, et tel est I'oeuvre d'une souveraineté véritablement divine et bonne, non de la tyrannie, ou la
justice ne peut que suivre la force. Un paralléle bien connu se dessine : de méme que le diable, le
meurtrier, s'est dressé contre nous des le commencement par envie et par haine, de méme
I'Auteur de la vie a agi en notre faveur par un amour débordant pour I'humanité et la bonté; de
méme qu'il a assouvi sa soif de destruction de la création divine, de méme le Créateur a
ardemment désiré sauver son ceuvre; de méme que lui, par l'iniquité et la tromperie, a remporté la
victoire et causé la chute de I'nomme, de méme le Rédempteur, dans sa justice et sa sagesse, a
vaincu l'auteur du mal et accompli le renouvellement de sa création. Ainsi, Dieu aurait pu agir par
la force, mais il ne I'a pas fait; il a agi conformément a sa nature, c'est-a-dire selon le principe de
la vérité. C'est pourquoi le principe méme de la Vérité (Justice) a acquis une signification
particuliere, précisément parce qu'il était préféré par Celui qui posséde une puissance invincible. I
était juste que I'on enseigne aux gens a faire preuve de droiture par leurs actes dés maintenant,
en ces temps de corruption, afin qu'au temps de l'immortalité, ayant regu la force, celle-ci soit
inépuisable.

De plus, il était nécessaire que le vaincu triomphe du vainqueur, et que le dupé soit dupé.
Pour cela, il fallait que I'nomme soit libéré du péché. Or, c'était impossible. Car «nul n'est sans
péché», dit I'Ecriture, «méme s'il ne vit qu'un jour» (Job 14,4-5), et «qui peut se vanter d'avoir le
cceur pur ?» (Pro 20,9). Et nul n'est sans péché, si ce n'est Dieu. C'est pourquoi Celui qui vient de
Dieu, Dieu le Verbe, qui vient de Lui de toute éternité, mais aussi qui demeure en Lui, car il est
impossible et inconcevable d’imaginer Dieu sans le Verbe, et qui existe avec Lui, étant le Dieu
unique, de méme que I'éclat du soleil n’est pas une autre lumiére, mais précisément la lumiere de
ce soleil, ni un rayon de soleil la manifestation d’un autre soleil, mais assurément d’un seul..., ainsi,
pour cette raison, le Fils unique et sans péché, le Verbe de Dieu, est devenu le Fils de I'Homme,
immuable en Divinité, sans défaut en humanité : «Celui qui», comme |'a prédit Isaie, «ne commit
point de péché, et dans la bouche duquel il ne se trouva point de tromperie» (Is 53,9), Celui qui

1



Saint Grégoire Palamas

non seulement cela, mais qui était aussi le seul, non concu dans l'iniquité, ni porté dans le péché,
comme David a témoigné de lui-méme, ou plutét, de tout homme. Car la convoitise charnelle,
indépendante de la volonté et clairement hostile a la loi de I'esprit — bien que chez les chastes, par
la force de la volonté, elle soit tenue en esclavage et ne se relache qu'a des fins de procréation —
entraine d'emblée la condamnation, étant corruption, et est ainsi nommée, et engendre, bien s,
la corruption, et constitue un mouvement passionné d'une personne qui ignore I'honneur que
notre nature a recu de Dieu, mais qui est devenue semblable aux animaux.

Ainsi, Dieu non seulement s'est fait Homme, mais il est aussi né de la sainte Vierge — la
Vierge au-dessus de toutes les pensées impures qui viennent de la chair — comme I'avaient prédit
les Prophétes, dont la conception ne fut pas le fruit de la volonté de la chair, mais de l'inspiration
du Saint-Esprit; I'Annonciation (de I'Archange) et la foi (de la Trés Sainte Vierge) furent la cause de
la présence de Dieu en elle, et non le consentement et I'expérience d'un désir passionné; car tout
ce qui est de cette nature était completement éloigné de la tres sainte Vierge par sa priére et sa
joie spirituelle. Car — «Voici la servante du Seigneur, qu’il me soit fait selon ta parole», dit la Vierge
immaculée, qui congut et enfanta, a I’Ange qui apporta la bonne nouvelle : afin que le Conquérant
du diable — 'Homme, étant le Dieu-Homme — n‘accepte que la racine (c’est-a-dire la nature méme)
du genre humain, mais non le péché, étant le seul a n‘avoir pas été congu dans l'iniquité, ni dans
les péchés portés dans le sein maternel, c'est-a-dire dans les plaisirs charnels de la passion et les
pensées impures de la nature (humaine), polluées par le crime — afin d’étre, au sens plein du
terme, parfaitement pur et irréprochable, non parce qu'il avait besoin de cette pureté pour lui-
méme, mais parce que, pour nous, il a sagement tout accepté — et ainsi fut véritablement appelé
le Nouvel Adam, ne vieillissant en aucune facon, et I'ancien Adam en lui-méme et par lui-méme
pour se recréer et se maintenir a jamais jeune, étant puissant pour bannir completement la
vieillesse. Car ce premier Adam, lui aussi, fut créé par Dieu immaculé a I'origine et demeura jeune,
jusqu'a ce que, s'étant volontairement confié au diable, s'étant tourné vers les plaisirs charnels et
ayant sombré dans la souillure du péché, il vieillisse et devienne contraire a sa nature.

C'est pourquoi le Maitre ne le renouvela pas miraculeusement par sa seule main, mais
I'assimila aussi en lui-méme, non seulement en assumant la nature humaine et en la sauvant de la
chute, mais aussi en s'en revétant pleinement d'une maniére inconcevable et en s'unissant
indissolublement a elle, en naissant, étant a la fois Dieu et Homme; né, en effet, d'une femme,
afin d'exalter cette nature qu'il avait créée, mais que le Malin, par sa volonté, Iui avait volée; né de
la Vierge, afin de faire un homme nouveau; car s'il €tait issu d'une semence, il n‘aurait pas éte
I'Auteur et le Maitre d'une vie nouvelle et non éternelle. Etant de nature ancienne, il lui aurait été
impossible de recevoir en lui la plénitude de la pure divinité et de faire de sa chair une source
inépuisable de sanctification, afin qu'avec une puissance démesurée, il puisse laver la souillure de
ses ancétres et devenir suffisant pour la sanctification de tous ceux qui le suivraient. C'est
pourquoi, ni un ange ni un homme, mais le Seigneur lui-méme, a daigné, dans sa miséricorde,
nous sauver et nous recréer, demeurant immuablement Dieu, mais devenant parfait a notre image,
celle de 'homme.

Ainsi nait de la sainte Vierge, le seul de toute éternité innocent de péché, le seul digne de
ne pas étre abandonné de Dieu. Et avant méme de connaitre le mal, il choisit le bien, comme
I'avait prédit la prophétie; et il méne une vie d'une pureté absolue, lui qui, a juste titre, ne méritait
pas d'étre abandonné de Dieu, puisqu'il ne I'abandonna pas lui-méme, comme le premier Adam
I'abandonna en transgressant le commandement, mais lui, accomplissant tous les commandements
de Dieu, toute la loi de Dieu, fut ainsi justement libéré de I'esclavage du diable. Et ainsi, le diable,
qui jadis avait vaincu I'nomme, est vaincu par I'homme, et lui, qui jadis avait vaincu la nature, créé
a l'image de Dieu, et donc si arrogant, est abaissé de son arrogance, et voici, I'homme se reléve de
la mort spirituelle et véritable, cette mort par laquelle il mourut aussitot apres avoir mangé du fruit
défendu. La mort dont Dieu menaga Adam et Eve avant leur désobéissance, leur disant : «Le jour
ou vous en mangerez, vous mourrez» (Gen 2,17); par conséquent, apres la désobéissance, nous
flmes condamnés a la mort du corps, puisque Dieu dit alors a Adam : «Tu es poussiere, et tu
retourneras a la poussiere» (Gen 3,19). Car, de méme que le départ de I'ame du corps et sa
séparation d’avec lui constituent la mort du corps, le départ de I'ame d'avec Dieu et sa séparation
d’avec Lui constituent la mort de I'ame, bien qu’elle demeure immortelle d’une autre maniere : car,
séparée de Dieu, elle devient vile et sans valeur, plus encore qu’un cadavre, mais elle ne se dissout
pas apres la mort, comme le corps, car son étre est indépendant de la composition des éléments.

2



Saint Grégoire Palamas

Chacun peut le constater, méme chez les choses inanimées : les plus simples sont aussi les
plus durables. Par conséquent, I'ame rationnelle, séparée de Dieu, non seulement devient inerte
vis-a-vis du bien, mais devient aussi active dans le mal, vivant misérablement dans un tel désordre
(et continuant ensuite a vivre méme séparée du corps) qu'enfin, au moment du jugement, liée au
corps par un lien indissoluble et insupportable, elle sera vouée au tourment éternel préparé pour le
diable et ses anges; car ils sont tous morts, bien qu'actifs dans le mal, parce qu'ils ont été
justement rejetés par Dieu, qui est la Vie méme.

Le premier a subir cette mort fut Satan, qui, a juste titre, fut rejeté par Dieu pour sa
désobéissance. Par ses conseils perfides, il nous entraina ensuite dans la désobéissance a Dieu,
nous rendant complices de cette désobéissance. Mais le Christ, par sa vie incarnée, manifestant
une obéissance parfaite par ses ceuvres, a libéré notre nature de cette mort. Il était juste, bien sir,
que non seulement la nature humaine assumée en lui, mais aussi le genre humain tout entier
soient immortalisés et élevés a la communion avec cette vie qui, en son temps, assurera la vie
éternelle au corps, tout comme la mort de I'ame fut la cause de la mort du corps. Il était donc a la
fois extrémement nécessaire et extrémement utile de manifester cette économie et de présenter
son mode de vie comme modele. Car Dieu est offert a la contemplation, pour I'imitation, tant pour
I'hnomme que pour les bons anges. Puisque, du haut de cette contemplation, nous sommes
tombés, nous en privant, alors, par un amour infini pour I'humanité, le Dieu Treés-Haut descend
vers nous, sans rien diminuer de sa Divinité; et, ayant vécu parmi nous, il se présente comme un
exemple de retour, d'ascension a la vie.

Mais plus encore : il devient aussi notre Maitre, ses paroles indiquant le chemin de la vie, et
par les plus grands miracles authentifiant son enseignement. Ainsi, la nature humaine est
justifiée : elle ne tire pas le mal (la corruption) d'elle-méme; Dieu est également justifié : il n'est ni
I'auteur ni le créateur du mal. Car si le Verbe coéternel du Pere ne s'était pas fait homme, il serait
évident que le péché est inhérent a I'hnomme, puisque depuis le commencement des temps nul n'a
été exempt de péché, et le fondement du reproche pourrait étre imputé au Créateur, comme s'il
n'était pas le Créateur du bien, ou s'il n'était pas bon lui-méme. De plus, Il est aussi un Juge
injuste, ayant injustement condamné I'homme, qu'll avait pourtant créé digne de condamnation.
C'est pourquoi Dieu revét la nature humaine pour démontrer a quel point elle est au-dela du péché
et si pure qu'il a été possible de l'unir a Lui par hypostase, afin qu'elle puisse coexister
éternellement et inséparablement avec Lui; et ainsi, en réalité, pour montrer clairement a tous que
Dieu est bon et juste, a la fois Créateur du bien et Observateur d'un jugement juste. Car bien que
Satan et les anges qui ont apostasié avec lui soient tombés du ciel, il ressort des anges qui ont
conservé leur rang que le mal n'est pas inhérent aux anges, mais que le bien leur est inhérent, et
que leur Créateur est, par nature, le Bien. Par cette juste sentence, Satan est condamné aux
ténebres éternelles, s'étant volontairement fait I'auteur du mal en s'éloignant du Bien parfait.
Apres la chute d'’Adam, qui s'est détourné du bien pour se tourner vers le mal, nul ne demeura
inébranlable dans le mal, et nul ne le fut aprés Adam.

C'est pourquoi apparut le Nouvel Adam — le Christ — qui, comme le dit Isaie, ne commit ni
ne pensa au péché, et encore moins ne prononga de paroles pécheresses, car aucune tromperie
ne se trouvait dans sa bouche. Il n'est pas dit «de sa bouche», mais «dans sa bouche», pour
souligner limpeccabilité de ses pensées, car ailleurs, Isaie dit qu'avant de connaitre le mal, il
choisit le bien. Ainsi, Dieu fut justifié, comme il a été dit précédemment, et sa bonté véritable, en
tant qu'auteur des bonnes ceuvres, fut révélée, puisque I'nomme fut créé sans péché et que la
pureté révélée en Christ fut apportée par lui a la nature humaine elle-méme. C'est pourquoi,
puisqu’il était nécessaire de révéler et de manifester cette économie ineffable, Dieu envoya Jean
du désert, appelé symboliquement le Précurseur, baptisant ceux qui venaient a lui et proclamant
qu'ils devaient se préparer a croire en Celui qui venait. Celui-ci, dit-il, les baptise dans le saint
Esprit et dans le feu, et qui, de plus, est infiniment plus grand que lui, comme le saint Esprit est
plus grand que I'eau. Car il est le Seigneur, témoigne Jean, le Créateur de toutes choses, le Maitre
des anges et des hommes, et son champ spirituel est I'humanité entiere. Quant a celui qui vient, la
fourche a vanner, c'est-a-dire les forces agissantes, elle est entre les mains et sous l'autorité de
Celui qui venait. Non seulement le Précurseur du Seigneur témoigne de lui-méme, affirmant qu'il
est celui qui vient, mais il cite également Isaie, qui I'a prédit comme Seigneur, et se déclare
serviteur envoyé pour annoncer sa venue et exhorter les fidéles a se préparer a le recevoir, disant :

3



Saint Grégoire Palamas

«Je suis la voix de celui qui crie dans le désert : Préparez le chemin du Seigneur» (Luc 3,4; Jn
1,23).

Il témoigne également qu'avant méme sa conception et sa naissance, il existait déja. «Celui
qui vient aprés moi est né avant moi» (Jn 1,15), bien que sa conception et sa naissance soient
postérieures a celles de Jean. Par conséquent, s'il était le premier, ce n'était pas selon la chair,
mais bien avant qu'il ne s'incarne. Il témoigne en outre qu'il est I'Agneau de Dieu qui a 6té le
péché du monde, préfigurant ainsi qu'il est le Sacrifice et I'Accouchement pour le pardon de nos
péchés. Il témoigne également qu'il est le Dieu Tres-Haut, qu'il est descendu du ciel et qu'il est
infiniment puissant, car il a aussi recu du Pere I'Esprit au-dela de toute mesure. Il promet la vie
éternelle a ceux qui croient en lui; mais il menace les incrédules de la colére inévitable de Dieu.
Interrogé par ses disciples a son sujet, il répond : «II faut qu'il croisse, et que je diminue» (JIn
3,30). Et montrant pourquoi non seulement lui-méme, mais aussi toute chose, Iui est aussi
inférieur que la terre est inférieure au céleste, il dit : «Celui qui vient d’en haut est au-dessus de
tout» (Jn 3,31); au-dessus de tous les autres, et il conserve dans son intégralité la perfection du
Pére, en tant que Fils bien-aimé. Et encore : «Le Pere aime le Fils et a remis toutes choses entre
ses mains. Celui qui croit au Fils a la vie éternelle; celui qui ne croit pas au Fils ne verra pas la vie,
mais la colére de Dieu demeure sur lui» (Jn 3,35-36).

Ainsi, le Christ vient au baptéme, premiérement, en accomplissement de I'obéissance a
Celui qui a envoyé Jean, comme il I'a dit lui-méme : «Car il nous convient d’accomplir ainsi toute
justice» (Mt 3,15); deuxiemement, en raison de son apparition; de plus, afin d’ouvrir le chemin du
salut et de le rendre certain a ceux qui le suivent et sont baptisés. De plus, Il en a donné I'exemple
et a démontré que c'est ainsi que le Saint-Esprit est donné, et le baptéme a été institué par Lui
comme un remede purificateur contre les souillures apparues en nous a la suite d'une naissance et
d'une vie passionnées. Lui-méme, en tant qu'Homme, n'avait pas besoin de purification, étant né
de la Vierge Immaculée et, tout au long de sa vie, innocent de péché; mais pour nous, Il est né et
pour nous, il est purifié (par le baptéme). C'est pourquoi Il est baptisé par Jean, et lorsqu'll sort de
l'eau, les cieux s'ouvrent devant Lui, et voici, la voix du Péere se fait entendre : «Celui-ci est mon
Fils bien-aimé, en qui je trouve ma joie» (Mt 3,17), et I'Esprit de Dieu descend sur Lui comme une
colombe, révélant a ceux qui sont présents Celui qui est attesté d'en haut. Et ainsi Il est manifesté
comme le vrai Fils; le Pére aussi, dans les cieux, est manifesté comme le vrai Pére. L'Esprit Saint se
manifeste également, Iui qui procede du Pére, mais repose par nature sur le Fils du Pere; et la
grace de Lui, de son Pére et de I'Esprit est présente dans I'eau du baptéme, de sorte que, selon
Son image, cette grace, alors assimilée en ceux qui sont baptisés, les régénére, les renouvelle et
les recrée mystérieusement, non plus du vieil Adam, dont ils ont attiré sur eux la malédiction, mais
étant nés du Nouvel Adam, d'ou ils recoivent la bénédiction, n'étant plus enfants de la chair, mais
enfants de Dieu, nés non du sang, ni de la volonté de la chair, ni de la volonté de I'homme, mais
de Dieu. Car, bien gu'ils soient encore accablés par le poids de cette chair périssable, pour se
perfectionner, se corriger et comprendre la misére de ce monde, ils sont revétus du Christ. Ainsi,
par leur diligence, ils peuvent, dés maintenant, participer a sa vie et, apres leur mort, a sa
béatitude, a sa lumiére et a son incorruptibilité. De méme que, par la descendance d'Adam, la
peine de mort a été transmise a ses descendants, de méme, du seul Dieu-Homme, le Verbe, la
grace de la vie éternelle et céleste est transmise a tous ceux qui sont régénérés par lui. C'est
pourquoi le ciel leur est ouvert, prét a les accueillir en leur temps, si, nourris par la foi en lui et par
la justice qui découle de cette foi, ils deviennent héritiers de Dieu, recoivent la puissance et sont
cohéritiers du Christ, participant a sa vie ineffable et a son immortalité, demeurant
indissolublement avec lui et jouissant de sa gloire. Car autrefois le ciel nous était fermé, et nous
étions des enfants de colére, ce qui consistait en notre juste abandon par Dieu a cause de notre
péché et de notre incrédulité; mais grace a la pureté de notre nature en Christ et a notre
obéissance a Dieu, nous sommes devenus enfants de bonne volonté, unis a Christ, et fils bien-
aimés, et le ciel nous a été ouvert, afin que I'Esprit de Dieu descende sur nous et demeure en
nous, et qu’en son temps nous soyons élevés par lui au ciel, lorsque celui qui a ressuscité Christ
d’entre les morts vivifiera aussi nos corps mortels par son Esprit qui habite en nous, transformant
le corps de notre humilité et le rendant conforme au corps glorieux de Christ, par qui nous avons
été enrichis de Iimmortalité et appelés au ciel, ou, au-dessus de toute puissance et de toute
autorité, a la droite de la Majesté, notre nature est assise sur le tréne. O profondeur des richesses,
de la sagesse et de I'amour de Dieu pour I'humanité ! A quel point Dieu savait transformer notre

4



Saint Grégoire Palamas

crime, commis par déviation volontaire (de Lui), en quelque chose d'incomparablement meilleur,
par sa sagesse, sa puissance et son amour pour I'humanité ! Car si le Fils de Dieu n'était pas
descendu du ciel, il nous aurait été impossible d'y retourner; s'il ne s'était pas incarné, n'avait pas
souffert dans la chair, et n'était pas ressuscité et monté au ciel pour nous, nous n'aurions pas
connu |'abime de I'amour de Dieu pour nous : car méme a ce moment-la, quand ...

Le Fils de Dieu s'est donc fait homme afin de montrer a quel point Il nous éléve; afin que
nous ne soyons pas orgueilleux, comme si nous étions victorieux par notre propre force; afin que,
étant Pur, Il puisse étre véritablement Médiateur, unissant en un seul, par chacune de ces deux
natures de son étre divin et humain, les deux parties; pour délier les chaines du péché; pour
purifier de la souillure issue du péché de la chair; pour révéler I'amour de Dieu pour nous; pour
montrer a quel point nous étions tombés dans le mal, de sorte que pour notre salut, il fallait
l'incarnation de Dieu; pour devenir pour nous un exemple d'humilité, qui inclut la chair et la
souffrance, et qui est le reméde a I'orgueil; pour montrer que notre nature a été créée bonne par
Dieu; pour devenir I'Auteur et le Vérificateur de la Résurrection et de la vie éternelle, ayant détruit
I'espérance; afin qu'en devenant Fils de I'Homme et en partageant la mortalité, Il puisse faire des
hommes des fils de Dieu, les rendant participants a I'immortalité divine; Afin de montrer combien
la nature humaine, plus que toute autre créature, a été créée a l'image de Dieu : car elle était si
proche de Dieu qu'il lui est devenu possible de s'unir a Lui en une seule hypostase; afin d'honorer
la chair (méme sa partie mortelle), de peur que des esprits arrogants ne se considérent, et ne
soient considérés, plus dignes d'honneur que I'homme, et ne se déifient en raison de leur
incorporeité et de leur immortalité apparente; afin d'unir les hommes et Dieu, séparés par nature,
devenant lui-méme par nature le Double Médiateur. Et est-il besoin d'en dire plus ? Si le Verbe de
Dieu ne s'était pas incarné, le Pére ne serait pas apparu comme véritablement Pere, ni le Fils
comme véritablement Fils. Ni le sain Esprit, ni Lui-méme, procédant du Pére, ni Dieu en essence et
en hypostases, n'apparaitraient a la création que comme une certaine Puissance, précisément
comme l'affirmaient les anciens sages, et maintenant les disciples des vues de Barlaam et
d'Akindynos.

Ainsi, par ce moyen, le Seigneur se révéla et dévoila son plan, autant que faire se pouvait,
comme nous l'avons dit; il révéla aussi le Pere comme le Pére supréme et véritablement existant. I
montra a ceux qui le désiraient, alors et pour les générations futures, le chemin de I'ascension (ou
du «retour») vers lui, les exhortant, les appelant et les guidant par sa propre vie et son
enseignement, par ses miracles et ses prophéties — ou, mieux encore, par une sagesse et une
connaissance Véritablement divines et surnaturelles, auxquelles rien n'est caché, ni l'avenir ni le
présent, le mouvement invisible au plus profond du coeur. Il était donc nécessaire de libérer de
I'esclavage du diable ceux qui lui obéissaient. Puisque I'hnomme, ayant subi la colére de Dieu (et la
colere de Dieu consistait dans le fait que I'nomme avait été Iégitimement abandonné par le Tout-
Puissant), avait été livré au diable comme un captif, il était nécessaire de réconcilier I'nomme avec
le Créateur, car autrement il aurait été impossible de le libérer de cet esclavage. Par conséquent,
un sacrifice était nécessaire pour nous réconcilier avec le Pére Trés-Haut et nous sanctifier, nous
qui étions souillés par la communion avec le Malin. Il fallait donc un sacrifice purificateur et
sanctifiant, mais aussi un Prétre, pur et sans péché. Il fallait également notre résurrection, non
seulement la résurrection de l'esprit, mais aussi celle du corps, pour le salut des générations
futures, une résurrection qui viendra en son temps. C'est pourquoi il était nécessaire non
seulement de nous accorder cette libération et cette résurrection, mais aussi de nous le garantir;
de plus, de nous accorder la restauration (ou I'ascension) et la citoyenneté éternelle au ciel. Tout
cela était nécessaire non seulement pour ceux qui vivaient alors et pour ceux qui vivront, mais
bien plus encore pour tous ceux qui sont nés avant les siecles des siecles : car il y avait bien plus
de gens en enfer qu'il n'y en aura dans le futur, bien plus que ceux qui croiront et seront sauvés;
c'est pourquoi, je pense, le Christ est venu a la fin des temps. I était donc nécessaire que
I'Evangile soit préché en enfer, que cette grande économie (du salut) soit révélée, que la libération
compléte des démons captifs, la sanctification et I'accomplissement de la promesse future soient
réalisés. C'est pourquoi, bien s(r, il était nécessaire que le Christ descende en enfer, mais tout cela
dans un esprit de justice et de vérité, sans lesquelles Dieu n'agit pas. De plus, il était nécessaire de
déjouer avec justice le diable trompeur et de réduire a néant les richesses qu'il avait accumulées
par la ruse, tout en triomphant par la sagesse du mal dans lequel le Malin avait atteint la
perfection avec arrogance. Et il n'aurait pas été abaissé de son orgueil s'il avait été brisé par la

5



Saint Grégoire Palamas

puissance divine, mais plutot privé de son pouvoir par la sagesse et la justice. Puisque tous les
hommes, ayant dévié vers le mal en action, en parole ou en pensée, ou a la fois de ces éléments
ou de deux d'entre eux, ont souillé la pureté que Dieu a conférée a la nature humaine, la
sanctification était nécessaire. Or, la sanctification s'accomplit dés le commencement par le
sacrifice de chaque individu a Dieu. Ce sacrifice devait cependant étre pur, mais il ne nous était
pas permis d'offrir un tel sacrifice a Dieu. C'est pourquoi le Christ, unique et pur, est apparu et
s'est offert lui-méme au Pere comme sacrifice pour nous et comme prémices, afin qu'en le
regardant, en croyant en lui et en lui obéissant, unis a lui par lui, qu'ils se présentent devant le
Pére.

Ainsi, pour cette raison et d'autres semblables, le Verbe de Dieu non seulement s'est fait
chair et a habité parmi nous, visible sur terre et présent parmi les hommes, mais il a aussi revétu
une chair semblable a la notre, parfaitement pure, mais mortelle et sujette a la maladie. Par I3, tel
un appat divinement sage, ayant capturé le serpent maléfique de la Croix, il a libéré de son
emprise toute I'humanité. Car lorsque le tyran est tombg, tout ce qui était tyrannisé a été libére. Et
c'est précisément ce que le Seigneur lui-méme dit dans les Evangiles : I'hnomme fort est enchainég,
et ses biens sont pillés. Ce que le Christ avait conquis a été libéré et justifié, rempli de lumiere et
enrichi de dons divins. C'est pourquoi David chante : «Monté dans les hauteurs» — la hauteur de la
Croix, bien s{r, ou — si vous préférez — au ciel — «Il a emmené des captifs, il a fait des dons aux
hommes» (Ps 68,19). Ainsi donc, par la Passion et I'Incarnation, il a mis le diable en fuite. Et en
l'offrant en sacrifice a Dieu le Pére, en sacrifice immaculé et saint — 6 générosité indicible ! —, I
nous a réconciliés avec Dieu, devenant un avec Lui (le Dieu-Homme). Puisqu'll a porté la Passion
selon la volonté du Pere, Il est ainsi devenu un exemple pour nous qui, par notre désobéissance,
nous sommes perdus, mais par 'obéissance du Christ, avons été sauvés. Il a aussi montré que sa
mort était infiniment plus précieuse que l'immortalité inhérente au diable, pire que dix mille morts
et sujette a un chatiment futur, car sa mort était la cause de la vie véritablement immortelle, et
non d'une seconde mort éternelle, mais elle (c'est-a-dire la mort du Christ) demeure avec le Christ
dans les tabernacles célestes; car Lui-méme, ressuscité des morts le troisieme jour, et s'étant
présenté vivant a ses disciples, est monté au ciel et est resté immortel, Il a accordé et assuré notre
résurrection et notre immortalité, et une vie éternelle, inébranlable et véritablement bienheureuse
au ciel; Par la mort unique de sa chair et sa résurrection unique, il nous guérit de notre double
mort (de I'ame et du corps) et nous libére de notre double captivité, a savoir la captivité de I'ame
et du corps. Car le Malin devint un esprit mort lorsque, a la suite de son péché conscient et
volontaire, il fut justement abandonné par Dieu, la Vie véritable. Incarnation du mal, prince
envieux, trompeur et malicieuy, il ne pouvait supporter que la vie humaine soit passée dans un lieu
de plaisir — c'est-a-dire au paradis — mais, nous ayant trompés par des conseils destructeurs, il
nous fit participer au péché et a la mort selon I'esprit. Cette mort de I'esprit était nécessairement
suivie de la mort du corps; et ainsi le Malin, par sa propre mort unique, nous infligea une double
mort, et, étant tombé — plus bas encore que lui —, dans son importance personnelle, il parut grand
et exalté, comme celui qui nous avait dupés par un plan et nous avait réduits en esclavage, et,
immortel, hélas, il nous apparut comme un dieu. Et méme aprés la mort, devenu maitre de nos
ames, abandonnées (par Dieu) et les ayant conduites en enfer, il les emprisonna dans une prison
qui semblait inextricable.

Mais Dieu, qui nous a créés, pris de pitié pour notre malheur, daigna descendre jusqu'au
lieu de notre chute pour nous en rappeler a lui, lui seul paraissant libre parmi les morts, étant
descendu en esprit vivant; mais plus encore, resplendissant de lumiere divine et rayonnant d'une
puissance vivifiante, pour éclairer ceux qui étaient assis dans les ténebres, ranimer en esprit ceux
qui croyaient en lui la-bas (en enfer), et ranimer aussi les corps de tous en ce jour ou il s'établit
pour ranimer et juger toute I'humanité, comme Coryphée nous I'enseigne dans I'Epitre aux Apotres
: «Car cette bonne nouvelle est aussi annoncée aux morts, afin qu'ils soient jugés selon la chair,
mais qu'ils vivent selon I'Esprit» (I Pi 4,6). Un peu plus haut dans la méme épitre, montrant qui et
de quelle maniére, a préché I'Evangile aux morts en enfer, il dit : «Christ a souffert une fois pour
toutes pour nos péchés, lui le juste pour les injustes, afin de nous amener a Dieu; ayant été mis a
mort dans la chair, mais vivifié par I'Esprit; c'est d'eux aussi qu'il est descendu et qu'il leur a préché
dans la prison spirituelle (c'est-a-dire aux ames des morts de tous les siécles)» (I Pi 3,18-19).

Ainsi, de méme que le Malin, par sa mort unique selon I'Esprit, nous a infligé une double
mort (la mort de I'ame et du corps), de méme le Bien, par sa mort unique selon la chair, a guéri en

6



Saint Grégoire Palamas

nous une double mort et, par la résurrection unique de sa chair, nous a accordé une double
résurrection. En effet, sa mort corporelle a renversé celui qui, par la vertu de la mort, avait pouvoir
sur notre ame et notre corps, nous libérant ainsi de sa tyrannie. Le Malin prend la forme d'un
serpent pour tromper I'nomme, mais le Verbe de Dieu revét la nature humaine pour déjouer le
trompeur. Il la percoit comme impénétrable et pure, et la préserve jusqu'a la fin, l'offrant au Pere
comme sacrifice (prémices) pour notre sanctification par notre nature humaine. Si le Verbe de Dieu
avait revétu un corps insensible a la mort et a la souffrance, comment aurait-il pu étre trompé ?
Comment le diable, essence méme du mal, aurait-il pu l'atteindre ? C'est pourquoi il ne le toucha
pas avant d'avoir appris que le Christ possédait une chair capable de souffrir. Car, aprés avoir je(iné
quarante jours dans le désert sans jeliner — car méme s'il avait eu un corps capable de soufftir, il
ne l'aurait pas fait et ne I'aurait pas enduré si la puissance du Tout-Puissant, unie a son corps, ne
I'avait permis —, il eut faim, comme le dit I'Evangile. Alors, pour la premiére fois, le Malin,
audacieux et s'approchant, Iui offrit des tentations, cherchant a pénétrer son ame. Comme il fut
violemment repoussé, et s'approcha de nouveau, le tentant avec toutes sortes de plaisirs, il fut
vaincu de facon décisive, puis, affaibli, brisé et honteux, il s'enfuit et se retira. Pourquoi le
tentateur fut-il vaincu, lui qui avait osé s’approcher a cause de la faiblesse du corps (du Dieu-
Homme) ? Parce qu'il incitait 'Homme sans péché a pécher. Alors, honteusement repoussé, il
s'enfuit. Mais le Christ ne relacha pas sa poursuite, le chassant des ames de ceux qu'il possédait,
guérissant d'un seul commandement les malades, ressuscitant les morts, non seulement les
récents défunts, mais aussi ceux déja en décomposition; préchant la repentance et proclamant que
le Royaume des Cieux est proche, conduisant les ames a la foi et a une vie opposée a celle
enseignée par l'adversaire; convertissant et accueillant les pécheurs; et non seulement cela, mais
aussi accordant a ses disciples le pouvoir sur les démons. Cela était-il vraiment supportable pour
Satan et les anges qui avaient apostasié avec lui ? Lui, réfléchissant a la maniére d'anéantir une
telle force hostile, serait-il resté les bras croisés ? Aurait-il pu supporter I'existence d'un tel Homme
qui l'avait chassé du milieu des hommes et avait renversé sa tyrannie multiforme sur eux ? C'est
pourquoi, voici, furieux contre le Christ — sachant par expérience que I'ame de cet Homme divin
était inaccessible a toute passion, dont il était lui-méme l'auteur, et totalement immunisée contre la
mort, dont il était, en lui-méme, le créateur pour I'humanité, tandis que son corps était sujet a la
maladie et a la mort —, ne pouvant lui infliger une telle mort (c'est-a-dire la mort corporelle), il
incita les ames des Juifs infidéles a le tuer, suscitant en eux envie et une rage incontrélable contre
lui, car le Christ les avait dénoncés et rejetés comme mauvais. Ainsi, il les incita a le tuer, a une
exécution indigne réservée aux scélérats et aux méchants, espérant ainsi I'éliminer de la terre et
rendre son nom méme blasphématoire. Il était fermement convaincu qu'a sa mort, son ame,
comme toutes les ames depuis le commencement des temps, serait emprisonnée en enfer.

Ainsi, le trompeur se trompa lui-méme, s'attaquant a la chair du Christ, la présentant
comme sujette a la maladie et a la mort, et, contre sa volonté, il fit entrer la Lumiére dans I'abime
obscur et désiré, et présenta le Donateur de Vie aux ames qu'il tyrannisait par la mortification
spirituelle. Non seulement cela, mais aussi le Corps, source de résurrection et d'immortalité, il le
méla aux morts, s'empressant de le livrer a la mort et a la tombe. Le Seigneur, certes, aurait pu
déjouer méme ces desseins maléfiques, mais il ne le fit pas; au contraire, il désira plus que tout
subir la Passion pour nous, raison pour laquelle il devint homme. Car s'il n'avait pas été homme, il
lui aurait été impossible de souffrir; et s'il n'avait pas été Dieu, demeurant impassible selon sa
Divinité, il n'aurait pu souffrir dans la chair pour nous, par quoi il nous accorda la résurrection, ou
plutét, la résurrection et I'immortalité. Et I'on ne croirait pas (s'il n'était pas Dieu) qu'll ne puisse
réellement pas souffrir, mais qu'll ait volontairement daigné souffrir afin de montrer que Son
humilité avait pour but de nous libérer et de nous élever, et par I'enseignement, de montrer
concrétement qu'll devait combattre pour la justice jusqu'a la mort, et de proclamer aux croyants
la puissance (le sens) de l'immortalité — une immortalité qui consiste non seulement en une
existence éternelle, mais aussi en une existence qui ne participe pas a la destruction éternelle — je
parle de ce terrible tourment (chatiment) préparé pour le diable — dans I'existence, qui s'exprimera
dans la coéternité avec les bons anges, dans la jouissance partagée du Royaume beau et sans fin.
C'est pourquoi Il s'est soumis a la mort, qu'll ne devait pas, mais qu'll a subie pour nous, afin que
nous, qui avions subi la mort par devoir, puissions étre libérés (ou «rachetés») de l'esclavage du
diable et de la mort; La mort, je veux dire la mort spirituelle et corporelle, temporelle et éternelle;
car pour nous, coupables a cause du péché, en donnant son Sang, innocents a cause de I'absence

7



Saint Grégoire Palamas

de péché, il nous a rachetés de la culpabilité, remettant nos péchés et effacant leur inscription sur
la Croix, il nous a rachetés de la tyrannie du diable. Car lui, trompé, et, pour ainsi dire, ouvrant
grand la bouche et se hatant de verser le Sang de ce Seigneur (qui est notre Rédemption), non
seulement innocent, mais aussi riche en puissance divine, non seulement n'en a rien tiré, mais, au
contraire, s'est retrouvé fermement enchainé, exposé a la moquerie de la Croix du Christ; et ainsi
nous avons été arrachés a son esclavage et transférés au royaume du Fils de Dieu, nous qui étions
autrefois des vases de colére (de Dieu), mais qui, grace a lui, sommes maintenant devenus des
vases de miséricorde (de Dieu), qui a enchainé I'hnomme fort (fort en comparaison de nous), le
diable, et a dépouillé ses vases; Lui donc, a juste titre, lui qui fut injustement mis a mort par la
suggestion du diable, a régné sur nous, ayant mystérieusement vaincu la principauté du mal par la
justice, ayant clairement démontré sa toute-puissance, ayant vaincu la mort dans son corps, étant
ressuscité des morts le troisieme jour, étant monté au ciel, et s'étant assis a la droite du Pére dans
cette chair méme qu'il a portée pour nous et selon laquelle il est mort, nous assurant ainsi la
résurrection des morts, le retour au ciel et I'héritage du Royaume — pourvu seulement que,
I'imitant, nous triomphions du prince du péché par la justice, repoussant ses attaques et ses
incitations aux mauvaises passions, et résistant vaillamment a ses ruses.

C'est pourquoi, bien que le Seigneur nous ait régénérés par le baptéme divin et scellés par
la grace du saint Esprit pour le jour de la rédemption, il nous a néanmoins laissés avec un corps
mortel et sujet a la souffrance. Et bien gqu'il ait chassé le mal supréme des ames humaines, il lui
permet néanmoins d‘attaquer de I'extérieur, afin que I'homme, renouvelé selon la Nouvelle
Alliance, c’est-a-dire I'Evangile du Christ, vivant dans les bonnes ceuvres et la repentance,
méprisant les plaisirs de cette vie, endurant la souffrance et se fortifiant contre les attaques de
I'ennemi, puisse se préparer en ce monde a recevoir l'incorruptibilité et les bénédictions futures
propres au monde a venir. C'est pourquoi le fidéle doit se réjouir dans I'espérance; et puisque cette
vie prendra fin, il doit attendre avec sagesse et foi la béatitude éternelle de la vie future. Dans la
compréhension de la foi, il faut endurer avec constance les épreuves que cette vie réserve comme
juste chatiment, et, par l'indifférence au péché, résister, s'il le faut, jusqu'a I'effusion de sang, au
chef, au complice du péché et aux ruses qu'il a ourdies; car, hormis le péché, rien dans cette vie,
pas méme la mort, n'est une calamité, méme si elle peut y ressembler. Aussi, voyez-vous, les
saints eux-mémes ont porté des souffrances (des calamités) sur leurs corps; les martyrs,
cependant, ont fait de la mort, qui leur a été infligée par d'autres, une mort glorieuse, porteuse de
vie, de gloire et du royaume éternel et céleste, I'utilisant avec vaillance et grace. Car c'est
précisément pour cette raison que, méme aprés avoir vaincu la mort par sa Résurrection, il a
permis qu'elle subsiste pour les fideles, et qu'avec elle, il a permis que dautres épreuves
surviennent en ce monde, afin que I'homme en Christ, dans ces circonstances, en luttant pour la
Vérité révélée dans le chemin de vie et dans les dogmes de la foi du Nouveau Testament, se
prépare a l'avenir, a I'ére nouvelle et éternelle.

Ainsi, les épreuves elles-mémes sont source de bienfait pour ceux qui les endurent avec
une foi inébranlable : elles leur apportent le pardon des péchés, les fortifient, les éprouvent, leur
permettent de comprendre pleinement la gravité de cette vie, et les incitent a une soif spirituelle
ardente et a la recherche constante de I'adoption et de la Rédemption éternelles, de la vie nouvelle
et du bonheur véritable. Et puisque notre adoption et notre renouvellement en Christ, tant dans le
corps que dans I'ame, sont multiples, ayant un commencement et une fin, et ce qui se trouve
entre les deuy, il a établi pour nous, comme commencement, la grace du baptéme, qui accorde la
rémission de tous les péchés et des peines dues a la malédiction, et qui est appelée le «lavage de
la nouvelle naissance»; et la fin accorde la résurrection, en laquelle les fidéles esperent, et la vie
promise dans le monde a venir; et entre les deux, la vie selon I'Evangile du Christ, par laquelle
I'hnomme qui progresse en Dieu est nourri et grandit de jour en jour dans la connaissance de Dieu,
dans la justice et la sanctification, a peu prés autant que les anges, en rejetant de lui la passion
pour les choses viles et en transférant I'attraction des choses visibles, charnelles et temporelles
vers les choses mentales, spirituelles et éternelles.

Ces trois étapes du renouveau en Christ, le Spectateur des ineffables mystéres de I'Esprit,
le Vase élu, le grand Paul, nous les enseigne dans son Epitre aux Romains : «Nous tous qui avons
été baptisés en Jésus Christ, nous avons été baptisés dans sa mort. Nous avons été ensevelis avec
lui par le baptéme dans sa mort» (Rom 6,3-4). C'est le commencement de notre renouveau : car
Christ a brisé I'acte de nos péchés sur la Croix, et par le baptéme, il a rendu innocents ceux qui

8



Saint Grégoire Palamas

ont été ensevelis avec lui. Ecoutons ensuite la suite, qui suit le début : «Afin que, comme Christ
est ressuscité des morts, nous aussi nous commencions a marcher dans une vie nouvelle» (ibid.);
et il ajoute I'achévement du renouveau, révélant : «Car si nous avons été conformes a l'image de
sa mort, nous le serons aussi a l'image de sa résurrection» (Rom 6,5). Puis, montrant plus
clairement le commencement et la nature du renouveau et de l'adoption, il dit : «Et nous aussi,
ayant les prémices de I'Esprit, nous gémissons en nous-mémes, attendant I'adoption comme fils»
(Rom 8,23). Il appelle «les prémices de I'Esprit» la sanctification et la grace de I'Esprit, que nous
recevons au baptéme divin, libérés du péché et renouvelés, et justifiés gratuitement (sans aucun
mérite de notre part) par la grace du Christ : car c'est en cela que réside le commencement des
bénédictions futures. Et en disant «attendant I'adoption», il montre qu'il ne parle pas de I'adoption
fondée sur le baptéme, mais de cette adoption future, parfaite et éternelle, et ajoute a ce qui a été
dit : «la délivrance (attendant) pour notre corps» (ibid.), c'est-a-dire la délivrance des passions (ou
«la souffrance et les passions») et de leur destruction (corruptibilité). Car en cela, I'adoption
échoue souvent, tandis que cette derniere — qui existe dans la régénération et la résurrection des
morts — est parfaite et véritablement éternelle. Dans son Epitre aux Philippiens, il expose encore
plus clairement I'accomplissement (le but ultime) de ce renouveau, en disant : «Nous attendons
notre Sauveur, le Seigneur Jésus Christ, qui transformera notre corps d'humiliation, en le rendant
conforme a son corps glorieux» (Phil 3,20-21). Car, de méme que le Christ est mort dans la
faiblesse et le déshonneur de son corps, mais est ressuscité dans la puissance et la gloire divines,
de méme ceux qui vivent en Christ sont semés dans la mort, pour reprendre les paroles de Paul,
dans la faiblesse et le déshonneur, mais ressusciteront dans la puissance et la gloire, recevant un
corps glorifié et pur, semblable a celui du Christ aprés la Résurrection, devenant ainsi les prémices
des morts et les prémices de ceux qui se sont endormis. Mais ce renouveau du corps, pour ainsi
dire, se voit maintenant par la foi; non par la vue elle-méme, pas encore comme une chose en soi,
mais par l'espérance. Et ce renouveau lui-méme trouve son origine, comme il a été dit, dans le
baptéme divin, par la rémission des péchés, et se fortifie et croit par la justice dans la foi, se
renouvelant sans cesse dans la connaissance de Dieu et dans les vertus qui y correspondent; et il
trouvera son accomplissement dans I'avenir — dans la vision face a face de Dieu; car maintenant,
on voit (pour ainsi dire) comme dans un miroir et par la divination; c’est pourquoi Jean (le
Théologien), trés aimé du Christ, unissant en un seul les deux renouveaux, c'est-a-dire le
renouveau du corps et le renouveau de I'ame, dit : «Maintenant nous sommes enfants de Dieu.»
C'est le commencement de I'adoption, mais «ce que nous serons n‘a pas encore été manifesté;
mais nous savons que, lorsqu'il paraitra, nous serons semblables a lui, parce que nous le verrons
tel qu’il est» (I Jn 3,2). Clest Iaccompllssement de I'adoption en Dieu et du renouveau qui nous
sont accordés par le Christ (ou «grace au Christ»). Il en parle également dans I'Evangile : «A ceux
qui croient en son nom, le Christ a donné le pouvoir de devenir enfants de Dieu, lesquels sont nés
non du sang, ni de la convoitise de la chair, ni de la convoitise de 'homme, mais de Dieu» (Jn
1,12-13). En disant que nous sommes nés non de la chair, mais de Dieu, il révele la régénération
et I'adoption par le baptéme divin, dont il parle aussi dans I'Epitre : «Nous sommes maintenant
enfants de Dieu.» En affirmant qu'il nous a donné le pouvoir de devenir enfants de Dieu, comme si
nous ne l'étions pas déja, il a manifesté I'accomplissement de I'adoption. Car, de méme qu'un
nouveau-né possede par nature le pouvoir de devenir sage et qu'il est potentiellement sage, mais
qu'au fil des années, si les circonstances sont favorables a son développement, il deviendra
réellement sage, de méme celui qui renait par le baptéme divin a véritablement recu le pouvoir
potentiel de se conformer au corps glorieux du Fils de Dieu. Ainsi, s'il marche dans une vie
nouvelle, vivant selon le Christ et son Evangile, alors, & la résurrection, fort de la puissance de
perfection qui en découle, il recevra, non plus par la foi et I'espérance, mais par la vérité et les
ceuvres elles-mémes, un corps glorieux et parfaitement pur, semblable a celui du Seigneur apres
sa Résurrection. Les corps des méchants ressusciteront aussi, mais non dans la gloire céleste, car
ils ne seront pas conformes au corps glorieux du Christ. Ils ne contempleront pas la vision de Dieu
promise aux fideles, aussi appelée le Royaume de Dieu. Car il est dit : «Que les méchants soient
enlevés, afin qu'ils ne voient pas la gloire du Seigneur» (Is 26,10). Mais ceux qui sont nés et ont
été élevés en Christ, et qui sont parvenus, autant que possible, a la maturité du Christ, recevront
la grace divine et, selon ce qui est écrit, brilleront comme le soleil dans le Royaume de leur Pére.
Adam, ayant participé a cette méme splendeur divine avant la transgression, était, pour
ainsi dire, revétu du vétement solennel de la gloire. Il n'était ni nu ni honteux de sa nudité, mais

9



Saint Grégoire Palamas

bien plus orné, au-dela des mots, que ceux qui portent aujourd'hui des diadémes ornés d'or et de
pierres précieuses. Cette nature qui est la nbtre, honteusement exposée par la transgression, le
Verbe de Dieu, ayant pardonné et, dans son amour pour I'humanité, accepté cette splendeur
divine, la manifesta sur le mont Thabor aux disciples choisis — revétus a nouveau, et a un degré
encore plus grand, de cette splendeur divine que nous ne I'étions autrefois. Il présenta clairement
ce que nous serons dans le monde a venir, nous qui croyons en lui et recevons en lui la perfection.
Vous constaterez que les gages de cette perfection, qui appartient a ceux qui vivent en Christ, ont
été clairement donnés dés ici-bas aux saints de Dieu, qui jouissent déja des bénédictions du
monde a venir. Moise, préfigurant cela, le révéla, et les fils d'Israél ne purent contempler la gloire
de son visage. Apres lui, le Seigneur lui-méme la manifesta avec une intensité encore plus grande,
faisant resplendir la montagne de la lumiére divine avec une telle splendeur que méme les
disciples é€lus, bien qu'ayant alors regu la force spirituelle, ne purent la supporter. Le visage
d'Etienne, comme il est écrit, ressemblait a celui d'un ange, et lui-méme, regardant de la terre au-
dela des cieux, ou le Christ siégeait a la droite de la Majesté divine, contempla la gloire céleste de
Dieu. Ne serait-il pas excessif d'énumérer et de citer tous ceux qui, ici méme, ont regu la promesse
de bénédictions futures et ont atteint, par grace, cette splendeur divine, que nous puissions
recevoir nous aussi par la grace et I'amour de Jésus Christ notre Seigneur, qui pour nous s'est
incarné, a souffert, a été enseveli, est ressuscité, a élevé notre humble nature jusqu'au ciel et nous
a honorés de la communion avec le Péere, a qui reviennent gloire, honneur et adoration, avec son
Pére sans commencement et le saint Esprit vivifiant, maintenant et toujours et dans les siecles des
siecles ? Amen.

10



