Saint Grégoire Palamas

HOMELIE SUR LA FOI
€ELLE CONTIENT EGALEMENT L'€XPOSE DE LN CONFESSION ORTHODOXE

Nous «croyons en Dieu» et «nous avons foi en Dieu»; ces concepts ne sont pas identiques.
Car «croire en Dieu» signifie considérer ses promesses a notre égard comme inébranlables et
vraies; «croire» «en Dieu» implique une conception orthodoxe de Lui. Nous devons posséder les
deux; étre sinceres dans les deux; et les posséder de telle sorte que nous ayons davantage
confiance (dans les promesses de Dieu envers nous) que si nous les voyions de nos propres yeux;
et nous devons étre fidéles a Dieu, en qui nous avons foi, et, étant fideles, ainsi étre justifiés. Car il
est dit : «Abraham crut a Dieu, et cela lui fut imputé a justice» (Rom 4,3). De quelle maniére la foi
d'Abraham s'est-elle exprimée, de sorte qu'il a été justifié ? Il a requ de Dieu la promesse que dans
sa descendance, qui était Isaac, tous seraient bénis. Alors, il recut un ordre de Dieu : Isaac,
encore enfant, devait étre sacrifié, et pourtant, c’est par lui seul que la promesse devait
s'accomplir. Aussi, sans la moindre objection, le pére était-il prét a immoler I'enfant de ses propres
mains, tout en croyant que la promesse qui s'accomplirait par son intermédiaire était inébranlable
et vraie. Voyez-vous ce qu'est la foi justifiante ? Mais le Christ nous a aussi promis I'héritage de la
vie éternelle, la joie, la gloire et le royaume ; puis il nous a commandé de vivre dans la pauvreté,
de jeliner, de mener une vie pleine et humble, de nous préparer a la mort, de nous crucifier contre
nos passions et nos désirs. Ainsi, si nous sommes diligents en cela et si nous croyons en cette
promesse de Dieu, alors, comme Abraham, nous avons cru en Dieu, et cela nous sera imputé a
justice. Vous voyez ce qui s'en est suivi : la disposition a livrer Isaac a I'abattoir n'était pas
seulement un puissant témoignage et une démonstration de la foi d’Abraham, mais elle est aussi
devenue la raison pour laquelle, de sa descendance, le Christ devait naitre, par qui toutes les
tribus de la terre furent bénies et la promesse accomplie. Car Dieu, en quelque sorte, devint
débiteur envers celui qui, pour I'amour de Dieu, avait donné son Fils unique et Iégitime, afin que,
pour I'amour de Dieu et en raison de la promesse qui lui avait été faite, il donne a son tour son Fils
unique et légitime. Il en est de méme pour nous : la chasteté et la justice, I'numilité et la patience
envers ceux qui, d'une maniere ou d'une autre, nous font du tort, le partage des biens, ainsi que
les souffrances du corps dans les jelines et les veilles, et, en un mot, le renoncement a nos
passions et a nos désirs en accomplissement des commandements de Dieu — non seulement
révelent combien nous croyons véritablement aux promesses du Christ, mais aussi, pour ainsi dire,
font de Dieu, a son tour, un débiteur pour le don de la vie éternelle et inébranlable, du plaisir, de la
gloire et des royaumes.

C'est pourquoi, regardant ses disciples, il dit : «Heureux les pauvres... car le royaume des
cieux est a vous. Heureux ceux qui pleurent. Heureux les miséricordieux. Heureux ceux qui sont
persécutés pour la justice...» (Mt 5,3-10; Luc 6,20-22), et : «Malheur aux riches... malheur a ceux
qui rient... malheur a ceux qui sont rassasiés, malheur a ceux dont tous les hommes parlent
bien !» (Luc 6,24-26). Et celui qui ne vit pas selon les béatitudes proclamées, mais selon ce que le
Seigneur déplore, peut-il étre considéré comme croyant en Dieu ? «Montre-moi ta foi par tes
ceuvres», est-il dit, et «que celui qui est sage montre ses ceuvres par sa bonne conduite» (Jac
2,18; 3,13). Ainsi, que nous croyions véritablement en Dieu, c'est-a-dire que nous reconnaissions
Ses promesses et Ses menaces a notre égard comme vraies et immuables, et que seules celles qui
ne se sont pas encore réalisées soient révélées par nos bonnes ceuvres et I'observance de ses
commandements. Et que nous croyions en Dieu selon la tradition orthodoxe, c'est-a-dire que nous
pensions a Lui avec beauté, fermeté et piété — comment pouvons-nous le démontrer ? En étant en
accord, en esprit et en confession de foi avec nos Péres, porteurs de Dieu. La foi fidele en Dieu se
manifeste non seulement en résistant aux passions charnelles et aux pieges du mal, mais aussi en
résistant a ceux qui, possédés par les passions, nous séduisent et nous entrainent vers des plaisirs
ignobles. De méme, la foi orthodoxe en I'unique vrai Dieu se manifeste non seulement en résistant
a l'ignorance et aux suggestions de l'adversaire, mais aussi en résistant aux méchants qui, en
secret, nous volent et nous entrainent vers leur propre perte. Le plus grand secours est accessible
aux deux confessions : non seulement de Dieu et du pouvoir de la raison qu'll nous a donné, mais
aussi des bons anges et des personnes pieuses qui vivent selon Dieu.



Saint Grégoire Palamas

C'est pourquoi notre Mere et Nourrice spirituelle et universelle — I'Eglise du Christ —
proclame aujourd'hui encore plus ouvertement, plus universellement, ceux qui ont brillé par leur
piété et leur vertu. Proclamant leurs conciles et les dogmes divins qu'ils ont promulgués, elle
rejette simultanément, dans leurs aspects fondamentaux, les adeptes de I'impiété (les hérésies) et
leurs interprétations et opinions malveillantes, afin que nous puissions les rejeter véritablement. A
la suite de ceux qui pensent divinement, ils croyaient en un seul Dieu, Pére, Fils et saint Esprit, de
qui, par qui et en qui toutes choses ont été faites; qui est avant toutes choses, au-dessus de
toutes choses, en toutes choses et au-dessus de toutes choses; un en Trinité et Trinité en un,
parfaitement unis et inséparablement distincts; Un, qui est aussi la Trinité toute-puissante. Le
Pere, intemporel, sans commencement et éternel, est la Cause et la Racine de la Divinité
contemplée dans le Fils et dans le saint Esprit : non pas le seul Créateur, mais I'unique Pére du Fils
et le Producteur du saint Esprit : le Pére toujours existant et de toute éternité, et en méme temps
le Producteur, dont le Fils unique est coéternel avec Lui et, par rapport au temps, contemporain,
mais non sans commencement (c'est-a-dire qu'il a la cause de son étre), puisqu'il a le Pére pour
parent, Racine, Source et Commencement, de qui seul Il est venu a l'existence avant tous les
ages, mais sans en étre séparé : Dieu issu de Dieu; non pas différent — semblable a Dieu, mais
différent — semblable au Fils; le Fils toujours existant et de toute éternité, toujours présent sans
mélange avec Dieu; le Verbe vivant, la Vraie Lumiere, la Sagesse hypostatique, la Cause et
I'Origine de toutes choses, puisque par Lui toutes choses ont été faites (créées); Lui qui, a la fin
des temps, comme les Prophétes I'avaient prédit, s'est épuisé, prenant pour nous la forme qui
nous est propre.

Par la grace du Pere et avec I'aide du saint Esprit, il fut concu et naquit de la Vierge Marie
et, véritablement incarné, devint semblable a nous en tout, excepté le péché; demeurant, comme
il I'était, vrai Dieu en une seule hypostase méme apres l'incarnation; agissant en toutes choses
divines, comme Dieu, et en toutes choses humaines, comme Homme, et étant soumis a des
souffrances humaines sans reproche, étant sans passion, immortel et éternel, comme Dieu; il fut
crucifié, mourut, fut enseveli et ressuscita le troisieme jour; par sa mort et sa résurrection, il abolit
celui qui détenait le pouvoir de la mort; et apres sa résurrection, il apparut et monta au ciel et
s'assit a la droite du Pere, rendant notre nature co-honorée et co-intronisée, comme participantes
a la Divinité. Et avec cette nature (c'est-a-dire la nature humaine qu’il a assumée lors de
I'Incarnation), il reviendra dans la gloire pour juger les vivants et les morts, rappelés a la vie par la
puissance de sa Venue, et pour récompenser chacun selon ses ceuvres.

Sachant que ce don et cette nature qu’il a regus de nous sont perceptibles par les sens et
peuvent étre décrits, nous le représentons sur des icones et le vénérons selon la tradition
orthodoxe, de méme que nous représentons sur des icones celle qui lui a donné naissance dans la
virginité, ainsi que ceux qui lui ont parfaitement plu. Nous vénérons les symboles de sa Passion, et
en particulier la Croix, comme signes divins de la victoire sur I'ennemi commun. En nous souvenant
quotidiennement de lui, selon son commandement, nous officions au sacerdoce divin (c’est-a-dire
a la divine eucharistie) et y participons. Selon son commandement, nous sommes avant tout
baptisés et baptisons au saint et adoré nom du Pére, du Fils et du saint Esprit. Du Pere éternel et
sans commencement, procede I'Esprit saint, coéternel avec le Pére et le Fils, comme intemporel,
mais non sans raison : car lui aussi a pour Racine, Commencement et Cause le Péere, de qui, avant
tous les siecles, il procéde continuellement, avec détachement et efficacité, procédant du Pére et
reposant dans le Fils, ayant une unité sans mélange (avec lui) et une distinction inséparable
(d'eux). Lui qui est Dieu et qui vient de Dieu; non pas Autre, comme Dieu, mais Autre, comme le
Consolateur, comme I'Esprit Saint, hypostatique par lui-méme, tirant son étre du Pére et envoyé
par le Fils comme commencement de la vie éternelle et comme gage de bénédictions futures et
permanentes; et il est lui-méme |'Auteur de tout ce qui est venu a la vie, car en lui toutes choses
ont été faites. Il est le méme que le Pére et le Fils, a I'exception du non-engendré et du engendré.
II fut envoyé par le Fils a ses disciples, c'est-a-dire qu'il fut révélé; car c'est en ce sens qu'il faut
comprendre I'«envoi» du saint Esprit; comment autrement celui qui est omniprésent et inséparable
de I'Envoyeur pourrait-il étre envoyé ? Par conséquent, le Saint-Esprit est envoyé non seulement
par le Fils, mais aussi par le Pere, et il procede de sa propre volonté : car I'envoi ou la
manifestation du Saint-Esprit est I'ceuvre commune du Peére, du Fils et du Saint-Esprit; il est révélé
non selon sa propre nature, car nul n'a jamais vu ni déclaré la nature divine, mais selon la grace,
la puissance et l'activité communes au Pére, au Fils et au Saint-Esprit. La propriété personnelle de

2



Saint Grégoire Palamas

chacun d'eux est son hypostase, et ce qui est observé en relation avec elle est une propriété
hypostatique. Ce qui leur est commun, ce n'est pas seulement la nature divine, inaccessible a la
vue, dépassant tout nom et propre a Dieu seul (apebekToc), mais aussi la grace, la puissance,
I'activité, le rayonnement, l'incorruptibilité, le régne et tout ce par quoi Dieu communique et est
uni par grace aux saints anges, ainsi qu'aux hommes ; ni par la division et la distinction des
hypostases, ni par la division et la diversité des puissances et des activités divines, qui ne
s'écartent pas de I'unité et de la plénitude. Ainsi, nous croyons en un seul Dieu, en une seule
Divinité trinitaire et omnipotente, et nous proclamons solennellement ceux qui ont plu a Dieu dans
cette foi. Nous rejetons ceux qui ne croient pas selon cette image, mais plutét ceux qui ont mené
leurs propres hérésies ou qui ont suivi leurs chefs jusqu'a la mort. Sachez, fréres, que les passions
mauvaises et les enseignements impies sont étroitement liés, I'un étant la source de l'autre, et
c'est pourquoi Dieu, a juste titre, abandonne de telles personnes.

Le fait qu'une multitude de péchés trouvent leur origine dans la méchanceté nous a été
révélé par le grand Paul, écrivant au sujet des Grecs : «Parce qu'ils n'ont pas cherché a connaitre
Dieu» (Rom 1,28), mais «ayant connu Dieu, ils ne I'ont ni glorifié ni remercié» (Romains 1,21),
«Dieu les a livrés a un esprit dépravé, pour commettre des choses indignes, étant remplis de toute
injustice, de fornication, de cupidité et de toutes autres choses» (Rom 1,28). Et le fait que le
péché, a son tour, engendre la méchanceté peut étre démontré par les nombreux exemples de
ceux qui en ont cruellement souffert. Ainsi, Salomon, s'étant abandonné aux plaisirs charnels, a
sombré dans l'idolatrie. Ainsi, Jéroboam, consumé par une soif de pouvoir extréme, a offert des
sacrifices a des veaux d'or. Ainsi, Judas le traitre, rongé par I'amour de l'argent, a commis le
déicide.

Ainsi, la foi sans les ceuvres est morte et illusoire, et les ceuvres sans la foi sont vaines et
inutiles. C'est pourquoi, en ce saint temps de Caréme, la grace de I'Esprit a uni aujourd'hui la
pratique de la vertu — a la fois la louange de la parole de piété (c'est-a-dire la confession
orthodoxe) et le rejet public de ceux qui ont enseigné des doctrines non orthodoxes — afin que
nous manifestions de la diligence dans la foi et dans les ceuvres : manifestant notre foi par les
ceuvres et obtenant par la foi le fruit de notre travail.

Les passions mauvaises et I'impiété ne s'engendrent pas seulement I'une l'autre, mais se
ressemblent aussi, ce que je vais brievement expliquer a votre bien-aimé(e), en parlant de ceux
parmi nous qui se sont éloignés de I'Orthodoxie. De méme qu’Adam, ayant recu de Dieu le pouvoir
de goliter a tous les arbres du paradis, ne s'en contenta pas, mais, persuadé par le conseil du
serpent malfaisant, mangea méme du fruit de l'arbre qu'il lui avait été interdit de toucher, de
méme peut-on dire des dons de Dieu, bons et véritablement conformes a son amour, qu’il a
accordés a ceux qui les désirent. Ces dons, comme I'a dit quelqu’un, sont de cette nature : «Tout
ce que Dieu est, 'homme, par grace, le recevra aussi, excepté l'identité divine quant a la nature.»
Or, certains enseignent que nous devons participer a la nature méme de Dieu, et pourtant ils
prétendent qu’il est possible de la nommer ainsi. Et, imitant le serpent malfaisant — comme il I'a
fait avec les paroles de Dieu —, ils interprétent et déforment malicieusement les paroles des saints.
Mais nous, ayant recu du Seigneur la force de marcher sur les serpents et les scorpions, et sur
toute la puissance de I'ennemi, nous déjouerons aisément tous ses stratagémes, méme dans ce
cas précis, dirigés contre la piété et la vie qui y est conforme. Et, victorieux en tout, nous
recevrons les couronnes célestes et pures de justice, en Christ lui-méme, le Juge incorruptible et
Dispensateur des récompenses, a qui reviennent toute gloire, tout honneur et toute adoration,
avec son Pere sans commencement et le saint Esprit, saint, bon et vivifiant, maintenant et toujours
et dans les siecles des siecles. Amen.



Saint Grégoire Palamas

bome€ELie surR LA FOi ORTHhoDOXE

Dieu est Un, avant tout, au-dessus de tout, en tout et au-dessus de tout (Rm 9,5; Ep 4,6),
gue nous adorons et en qui nous croyons comme Pére, Fils et saint Esprit. Un — en Trinité, Trinité
— uni sans confusion et inséparablement distingué (par I’hypostase). Le méme Dieu tout-puissant
est a la fois Un et Trinité.

Le Pere est sans commencement, non seulement parce qu’il est au-dessus du temps,
mais aussi parce qu’il n’a pas d’autre cause a son existence. Il est le seul Commencement, la
Racine et la Source de la Divinité, que nous voyons en lui en relation avec le Fils et le saint Esprit.
Il est la seule Cause premiére des étres, non seulement en tant que Créateur, mais aussi comme
le seul Pere du seul Fils et la seule Source du seul saint Esprit. Il est éternel, et lui seul est
éternellement a la fois Pere et Créateur. Il est plus grand que le Fils et le saint Esprit, mais
seulement en ce gu’il est le Commencement. Car a tous autres égards, Il est un avec Eux et égal
avec Eux.

Le Fils est Un, sans commencement, car Il est au-dessus du temps; mais |l n'est pas sans
commencement en ce qu'll a le Pere pour Commencement, Racine et Source. Il a procédé du
Pere unique avant tous les siécles, de maniéere incorporelle, non par rayonnement, sans passion,
et engendré; mais étant Dieu de Dieu, Il était inséparable du Peére. En tant que Dieu, Il (par son
essence divine) n'est pas distinct du Pére, mais en tant que Fils, Il (par son hypostase) est distinct
de Lui, car |l est éternel et éternellement le Fils, et ce Fils unique. Non fusionné, Il est éternel avec
le Pére. Il n'est pas le Commencement et la Cause de la Divinité contemplée dans la Trinité,
puisqu'll a son Commencement et sa Cause (d'étre) dans le Pere; mais parce que tout a été créé
par le Fils, Il est la Cause et I'Origine de tout ce qui existe (dans le monde). Etant de condition
divine, il n'a pas considéré comme un privilege d'étre égal a Dieu, mais s'est dépouillé lui-méme
au moment opportun, prenant notre condition de la Vierge Marie. Par la grace du Pére et avec
I'aide du saint Esprit, il a été concu selon la loi naturelle et est né, étant a la fois Dieu et Homme.
Devenu pleinement Homme, il est devenu semblable a nous en toutes choses, excepté le péché (|
Pi 2,22). Etant pleinement Dieu, il est resté ce qu'il était, unissant en lui, de maniére indissoluble et
immuable, deux natures, deux volontés et deux actions (divine et humaine). Et il est resté le Fils
unigue en une seule Personne méme apres s'étre fait homme, accomplissant toutes les actions
divines en tant que Dieu et toutes les actions humaines en tant qu'Homme, et se soumettant aux
faiblesses humaines communes. En tant que Dieu, il est resté impassible et immortel, et en tant
qu'Homme, il a volontairement souffert dans la chair, a été crucifié, est mort, a été enseveli et est
ressuscité le troisiéme jour. Aprés sa Résurrection, il est apparu aux disciples et leur a proclamé la
puissance d'en haut. Il leur a ordonné d'enseigner a toutes les nations, de baptiser au nom du
Pere, du Fils et du saint Esprit, et d'observer et d'enseigner tout ce qu'il avait prescrit (Mt
28,19-20). Il est monté au ciel, s'est assis a la droite du Pére et a créé notre nature égale en gloire,
co-intronisée et divinisée. C'est sous cette méme nature qu'il reviendra dans la gloire pour juger
les vivants et les morts et rendre a chacun selon ses ceuvres. Lorsqu'il est monté auprés du Pére,
il a envoyé le saint Esprit, qui proceéde du Pére, a ses saints disciples et apotres.

Le saint Esprit est également au-dessus du temps, sans commencement, avec le Pere et
le Fils. Cependant, il n'est pas sans commencement en ce qu'il a le Pére pour Racine, Source et
Origine, et ne procede pas du Pére par génération. Il est sans commencement en ce qu'il procede
du Pére, car il procédait du Pére avant tous les siécles, non par flux et passion, ni par génération,
mais par procession. Il est inséparable du Pere et du Fils parce qu'il procéde du Pére et repose
sur le Fils. Il a cette union avec eux sans confusion, et la distinction est indissociable. Il est Dieu et
vient de Dieu. Il ne faut pas comprendre cela comme s'il était une chose d'étre Dieu et une autre
d'étre le Consolateur, mais plutét comme s'il était I'Esprit hypostatique, possédant sa propre
Personne, procédant du Pére et envoyé par le Fils — c'est-a-dire révélé par le Fils, étant lui-méme
I'Origine de tout ce qui existe dans le monde. Il est le Commencement de tout ce qui existe en ce
sens qu'en lui toutes choses parviennent a leur perfection. Le méme Esprit est égal au Pére et au
Fils, a I'exception de ses attributs personnels : il n'est ni incréé (comme le Pére) ni engendré
(comme le Fils). Il a été envoyé par le Fils a ses disciples, c'est-a-dire qu'il s'est révélé a eux.
Comment expliquer autrement que Celui qui est omniprésent puisse « venir » a moi ? Comment
expliquer autrement que Celui qui est inséparable de lui puisse étre envoyé par lui ? Par
conséquent, il est « envoyé » non seulement par le Fils, mais aussi par le Pére et par le Fils, et il
vient lui-méme se révéler. Car |'acte d'envoyer est une action commune aux Personnes de la

4



Saint Grégoire Palamas

Sainte Trinité, et particulierement en ce qui concerne la manifestation de I'Esprit. Il ne se révele
pas par sa nature divine — car personne n'a jamais vu ni déclaré la nature de Dieu (Jn 1,18) — mais
dans ce qu'on appelle I'action de la grace, de la puissance et de |'action, commune au Pere, au
Fils et a I'Esprit. Car, d'une part, dans la sainte Trinité, nous observons Trois Personnes, chacune
possédant ses propres propriétés individuelles, qui appartiennent a son hypostase respective.
D'autre part, non seulement I'essence surnaturelle de la Trinité est une propriété commune aux
Personnes — qui transcende toute dénomination, démonstration et participation — mais aussi la
grace, la puissance, |'action, le rayonnement, la norme et I'immortalité — et, en somme, tout ce par
quoi Dieu communique et s'unit par grace aux saints anges et aux hommes — leur est commun.
Le saint Esprit n'est pas privé de sa simplicité du fait de la distribution et de la distinction des
Personnes dans la Trinité, ni du fait de la distinction des puissances et des actions dans les sept
distributions. Ainsi, Dieu Tout-Puissant est Un, dans I'unique Divinité, pour nous. Car une pluralité
de Personnes parfaites ne saurait exister, et nous ne saurions dire que le Tout-Puissant se livre a
la pluralité parce qu'il possede puissance et force.

En outre, nous vénérons Il'image du Fils de Dieu qui, en s'incarnant pour nous, est devenu
incarné, élevant ainsi notre vénération de I'image au rang de Prototype. Nous vénérons également
le Bois sacré de la Croix et tous les symboles de sa Passion, comme trophées divins remportés
contre I'ennemi commun de I'humanité. Mais nous vénérons aussi le signe salvatrice de la sainte
Croix, les églises et les lieux saints, les vases sacrés et les paroles de Dieu, car Dieu y demeure.
De méme, nous vénérons les icones de tous les saints par amour pour eux et pour Dieu, qu'ils ont
véritablement aimé et servi; dans cette vénération, nous élevons nos pensées vers ceux qui sont
représentés sur ces icones. Nous vénérons également les reliques des saints, car la grace
sanctifiante de leurs ossements sacrés ne s'est pas affaiblie et la Divinité ne s'est pas retirée du
Corps du Maitre durant les trois jours de sa mort. Nous savons que rien n'est intrinsequement
mauvais, et que le mal ne trouve son origine que dans I'égarement d'hommes doués de raison qui
ont abusé du libre arbitre que Dieu leur a donné. Nous aimons toutes les traditions de I'Eglise,
écrites et orales, et par-dessus tout la Divine Liturgie, la Communion et le rassemblement a
I'Eglise, sacrements et célébrations trés saints, au cours desquels la Divine Liturgie et tous les
autres offices sont accomplis selon un dessein divin. Ces actes trés saints sont accomplis selon
des rites sacrés et divins, conformément a son commandement divin et a I'acte qu'll a Lui-méme
accompli, en mémoire de Celui qui s'est humilié sans relache, a pris chair et a souffert pour nous.
Nous rejetons et anathématisons tous ceux qui ne confessent ni ne croient ce que I'Esprit Saint a
révélé par les Prophetes; qui nient ce que le Seigneur, se révélant en chair, nous a proclamé; ce
que les Apobtres envoyés par Lui ont préché; et ce que nos Peres et leurs successeurs nous ont
enseigné. mais qui croient plutot aux principes de leurs propres hérésies ou suivent jusqu'au bout
ceux qui nous ont égareés.

Nous acceptons avec amour les saints conciles cecuméniques : le concile de Nicée,
composé de 318 Peres craignant Dieu, réunis contre Arius, le combattant de Dieu qui blasphéma
impiement le Fils de Dieu, le réduisant a une créature, et qui divisa la Divinité, adorée en Pere, Fils
et saint Esprit, en créée et incréée; nous acceptons également le concile de Constantinople,
composé de 150 saints Peres, réunis contre Macédonius, qui blasphéma le saint Esprit, ne
reconnaissant pas sa Divinité, et contre I'enseignement d’Apollinaire, qui enseigna |mp|ement au
sujet de I'incarnation du Fils de Dieu; et le concile d’Ephése, compose de 200 Peéres réunis contre
Nestorius, patriarche de Constantinople, qui comprenait mal I'union personnelle de la Divinité et
de I'Humanité dans le Christ, et refusait d’appeler «I’Enfantrice de Dieu» la Vierge qui a
véritablement donné naissance a Dieu. |l y a aussi le quatrieme concile, a Chalcédoine, ou 630
Peres se sont réunis contre Eutyches et Dioscore, qui enseignaient |'uneicité du Christ; et le
concile de Constantinople, ou 165 Péres se sont réunis contre Théodore et Diodore, qui, dans
leurs écrits, partageaient I'opinion de Nestorius et étaient complices de son hérésie; et contre
Origéne, Didyme et un certain Evagre, qui, ayant vécu avant eux, avaient tenté d'introduire
certaines fables (fictions paiennes) dans I'Eglise; ainsi que le concile qui a suivi celui de
Constantinople, réuni dans la méme ville, et composé de 170 Peéres, qui se sont réunis contre
Serge, Pyrrhus et Paul, qui occupaient le siege de Constantinople et qui niaient I'existence, en
Christ, de deux actes et de deux volontés, correspondant aux deux natures du Dieu-Homme;
enfin, le deuxieme concile de Nicée, ou 367 Peéres se sont réunis contre les iconoclastes. Nous
acceptons également tous les saints conciles réunis par la grace de Dieu en divers temps et en
divers lieux pour la confirmation de la vraie foi et de la morale chrétienne; parmi eux, les conciles
réunis dans la grande ville (Constantinople), dans la célebre église de la sainte Sagesse de Dieu,
contre Barlaam le Calabrais et, avec lui, Acindynus, qui s'était conformé a son enseignement et
avait cherché a le venger par la ruse. lls affirment que la grace que le Peére, le Fils et le saint Esprit

5



Saint Grégoire Palamas

possédent en commun est créée et qu'elle est cette lumiére du siécle a venir, par la puissance de
lagquelle les justes resplendiront comme le soleil, comme le Christ nous I'a déja montré lorsqu'il fut
rempli de lumiere sur le mont Thabor. Et qu'en général, toute la puissance et I'activité (I'énergie)
de la Trinité sont créées, de méme que toutes les autres propriétés de la nature divine, qui est en
elle-méme autre (c'est-a-dire incréée). Ces gens divisent ainsi impiement I'unique Divinité en créé
et incréé, et qualifient de dithéistes et de polythéistes ceux qui vénerent pieusement la Lumiere
divine (Tabor) comme incréée, et toute la puissance et |'activité (énergie) de la Divinité comme
divines. lls stigmatisent ainsi les croyants orthodoxes, au motif que, selon eux, aucun attribut de
Dieu n'est considéré comme appartenant a sa nature. Mais nous rejetons aussi bien ceux-la (les
disciples de Barlaam) que les autres (les disciples d'Akindynos), les considérant a la fois comme
athées et polythéistes; et nous, qui croyons en une Divinité une, trinitaire et omnipotente — qui
n'est en rien privée de son unité et de sa simplicité (nature) par la vertu de puissances ou de
Personnes - les excluons completement de la plénitude (assemblée) des croyants orthodoxes,
tout comme I'Eglise baptiste, catholique et apostolique du Christ I'a fait par le biais des «Volumes
synodaux» et des «Volumes de Svyatogorsk». C’est pourquoi nous attendons la résurrection des
morts et la vie éternelle du monde a venir. Amen.



