Saint Grégoire Palamas

SURC LA PROCESSION DU SAINT €SPRIT

Dans son ouvrage «Sur la procession du saint Esprit» («Contre les Latins») (1335 ou
1355), saint Grégoire Palamas considere la doctrine du Filiogue comme une innovation
dangereuse, la comparant au «venin d'un serpent primordial» qui, par 'intermédiaire des «Latins
obéissants, introduit de nouveaux discours sur Dieu». Le traité souligne la monarchie du Pére
comme unique source de la Divinité et distingue clairement la procession éternelle de I'Esprit
venant du Pére et son envoi/manifestation temporaire par le Fils. L'ouvrage se compose de deux
sermons :

1. «Premier sermon de sa Béatitude Grégoire Palamas, archevéque de Thessalonique, sur
le saint Esprit procédant uniqguement du Peére et non du Fils» (42 chapitres). Dans cet ouvrage, le
saint expose la doctrine orthodoxe de la sainte Trinité, insistant sur le principe de I'unicité du Pére
comme cause unique (source, commencement) de la Divinité. C'est du Pére seul que le Fils est
engendré de toute éternité, et c'est du Pére que proceéde éternellement le saint Esprit.

L'auteur souligne que les conciles cecuméniques (en particulier le quatrieme concile de
Chalcédoine) ont formellement interdit tout ajout au Credo. Tout ajout de ce genre, méme en
apparence mineur, conduit a de grands maux et a une perversion de la piété.

Saint Grégoire distingue clairement :

— la procession éternelle du saint Esprit du Pere. Il s'agit de son existence hypostatique,
sans cause, sans temps et indépendante de la volonté; — I'envoi, la manifestation ou le don
temporaire du saint Esprit par le Fils. Cela concerne I'économie du salut, la communication de la
grace et des énergies de I'Esprit a la création et aux croyants. Le Fils est le médiateur dans la
manifestation et le don de I'Esprit, mais non sa Source coéternelle.

La doctrine latine des deux principes de I'Esprit (Pere et Fils) conduit a une pluralité de
principes au sein de la Trinité, ce qui contredit I'unique régne du Pére et le Dieu trinitaire.

2. «Son second discours sur la procession du saint Esprit, démontrant qu'elle ne s'accomplit
ni par le Fils ni par ce que les Latins citent des Saintes Ecritures, soi-disant pour se justifier»
(chapitres 83). L'auteur y analyse les passages bibliques utilisés par les Latins et démontre leur
interprétation erronée. Par exemple, le saint explique que le saint Esprit est appelé «Esprit du Fils»
(Gal 4,6) non pas parce qu'il proceéde de lui, mais parce qu'il demeure naturellement dans le Fils et
est inséparablement uni a lui, de méme que «l'esprit de I'hnomme» demeure dans I'homme sans
procéder de lui. Saint Grégoire, citant la révélation de saint Grégoire le Thaumaturge, affirme que
le saint Esprit «a été révélé (aux hommes) par le Fils», c’'est-a-dire manifesté et communiqué, mais
n‘a pas regu son étre par le Fils. Ce «par» indique une médiation dans la manifestation, non dans
I'étre, et peut étre compris comme une coexistence avec le Fils, c’est-a-dire une coexistence avec
lui.

Les Latins confondent a tort les propriétés naturelles (communes a toute la Trinité, telles
que les énergies) avec les propriétés hypostatiques (qui distinguent chaque Personne, telles que la
génération et la procession). L'auteur soutient que si I'Esprit est «issu de I'essence du Fils», cela
implique la consubstantialité, et non la causalité hypostatique. La causalité de I'étre appartient
uniguement a I'hypostase du Pere.

Se référant a saint Jean Chrysostome et a saint Grégoire le Théologien, l'auteur affirme que
I'ordre des Personnes de la Trinité dans I'Ecriture peut varier (Esprit, Fils, Pére), ce qui témoigne de
leur égalité, et non d’une hiérarchie d’essence ou de causalité. Tout ordre en Dieu est un mystére
au-dela de la compréhension humaine.

Titres des ceuvres en grec :

1. AA\’ €k povou 1ol nNaTpog éknopeveTal TO nvedpa TO Aylov.

2. OTI ouxi kai €k ToU uiol, kai npog Ta napa Aativwv €k TAG Il s'agit d'une solution a votre
probléme.



Saint Grégoire Palamas

HOMELIE 1

Premiére homélie de sa Béatitude Grégoire Palamas, archevéque de Thessalonique, sur le fait que
I'Esprit saint procede uniquement du Pére, et non aussi du Fils - filioque.

Une fois encore, le serpent féroce et malicieux, levant la téte contre nous, murmure des
paroles contraires a la vérité. Ou plut6t, frappé a la téte par la croix du Christ, il fait de chacun de
ceux qui, de génération en génération, obéissent a ses conseils destructeurs sa propre téte, et
ainsi, au lieu d'une seule téte, étendant plusieurs tétes comme une hydre, il ne faiblit pas, «par
ceux qui proferent l'iniquité d'en haut» (Ps 72,8). Ainsi, ayant adapté a cela les Ariens, les
Apollinaires, les Eunomiens et les Macédoniens, et beaucoup d'autres qui ont grandi sur son corps,
il a répandu son venin contre les saintes Eglises par leurs langues, utilisant leurs paroles au lieu de
ses dents et les pénétrant dans les fondements de la piété, comme dans la racine d'une plante en
pleine floraison, chargée des plus beaux fruits, sans pouvoir les atteindre. Mais au contraire, de
celui qui était rongé, ses propres dents furent brisées, de ceux qui avaient véritablement fait du
Christ leur téte. Ce serpent mental, et donc plus maudit encore — le premier, le milieu et le dernier
mal — rusé et se nourrissant éternellement de la méchanceté vile et terrestre, le gardien infatigable
du talon (Gen 3,14-15), c’est-a-dire de I'erreur, un inventeur ingénieux et un artisan maladroit de
tout enseignement abominable, n‘oubliant jamais ses propres méfaits, introduit, par I'intermédiaire
des Latins qui lui obéissent, de nouveaux discours sur Dieu, ne contenant apparemment qu’un
petit changement, mais servant de prétexte a de grands maux et entrainant des conséquences
terribles, trés inappropriées et contre nature pour la piété, et démontrant clairement a tous que
méme la plus petite chose concernant Dieu n’est pas petite. Car si, concernant chacun de nos
objets existants, un principe erroné est établi et que de nombreuses choses inappropriées en
découlent, combien plus absurde encore se produira si quelque chose d'inhabituel est impiement
introduit dans le Principe commun et les principes apparemment indémontrables qui Iui
correspondent ? Le peuple latin aurait manifestement succombé a ces incohérences si, en
dénoncant leur innovation dogmatique, nous n'avions pas aboli une part importante de la
calomnie. Car ils sont si souvent acculés qu'ils prétendent penser comme nous, alors méme qu'ils
se contredisent, recourant, par désespoir, au mensonge sur eux-mémes.

Car si nous disons que I'existence du saint Esprit ne provient pas de I'hypostase du Fils, et
qu'ils disent qu'elle provient du Fils, il est impossible de réduire les deux opinions a une seule,
puisqu'il n'y a qu'un seul Fils unique et qu'une seule existence de I'Esprit. Car la négation s'oppose
toujours a l'affirmation, et I'une est toujours fausse si l'autre est vraie; or, affirmer et nier
simultanément la méme chose a propos de la méme chose est incompatible avec la vérité.

Que non seulement ils parlent mais pensent aussi le contraire de nous, je pense qu'aucun
homme prudent et non de leur avis n'osera le contester. Car ils dogmatisent non seulement contre
nous, mais aussi contre la parole méme de Vérité, que nous avons conservée sans ajout ni
retranche, parfaitement inchangée, comme vous le savez tous (j'entends par la la plénitude des
pieux), sans aucune démonstration syllogistique. Cependant, cela sera démontré, si Dieu le veut,
aussi par cette parole, afin que toute «bouche» opposée soit fermée (Rom 3,19), et que ceux qui
s'appuient sur les deux camps soient confirmés dans une seule confession. Mais toi, 6 Dieu de
tous, seul Donateur et Conservateur de la vraie théologie et des dogmes et paroles qui s'y
conforment, I'Unique Trinité Supréme, non seulement parce que Tu es le commencement de tout,
mais aussi parce que Tu as en Toi un seul commencement primordial, une Unité sans cause, d'ou
procédent et vers laquelle sont élevés éternellement et sans cause le Fils et I'Esprit, le saint Esprit,
le Dominant, ayant par hypostase la naissance de Dieu le Pére selon la procession, et par le Fils,
en Toi, pour ceux qui croient, et qui sont donnés, envoyés et révélés. Fils unique, ayant la
naissance de Dieu le Pere selon la génération, et par le saint Esprit formé et demeurant dans le
coeur des croyants, et invisiblement visible. O Pere seul, inengendré et sans origine, et — d'une
maniere générale — sans cause, seul Pere des Lumiéres, inséparable de Toi et égal en honneur a
Toi (Jac 1,17). Une seule Puissance, une seule Force, Créateur des lumiéres créées et de celles
[existant] sous Ta main, Donateur de toute connaissance, Qui as produit les idées multiples des
connaisseurs et des connus, et as implanté la connaissance selon les connaisseurs et leur nature :
aux mentaux — des spéculations simples et impassibles; aux sensoriels — des sensations multiples
et passionnées; et a nous — mixtes [de nature sensorielle et mentale] — les deux. Toi qui, par ton

2



Saint Grégoire Palamas

ineffable bonté, n'accordes a Tes créations verbales que la connaissance de Toi-méme, dans la
mesure ou elle est contenue, accorde-nous aussi de théologiser comme Te plaisamment, d'une
maniere qui Te soit agréable et conforme a ceux qui, de tout temps, t'ont plu par leurs paroles et
leurs actes. Ainsi, nous pourrons reprendre ceux qui théologisent a ton sujet d'une maniere qui te
déplait, et confirmer dans la vérité ceux qui Te cherchent sincérement. Ainsi, nous pourrons tous
te connaitre, toi, I'unique Source de la Divinité, I'unique Péere et Créateur, ton unique Fils, mais non
le Créateur, et Ton unique saint Esprit, et le Créateur, mais non la création. Et puissions-nous
glorifier le Dieu unique dans I'unique et le simple, le riche

Ceci est une priere commune a tous ceux qui vénerent le Principe Unique. Que dites-vous
donc, vous qui parlez de deux principes en relation avec la Divinité ? Car que dire si vous l'affirmez
implicitement, mais que cela se déduit de vos propos ? Telles sont les profondeurs de Satan, les
mystéres du Malin, qu’il murmure a ceux qui lui tendent l'oreille, sans baisser ni affaiblir le ton de
sa voix, mais en dissimulant la perversité de son intention. C'est ainsi, je crois, qu’il murmura a
Eve.

Mais nous, instruits par la sagesse divine des péres a «ne pas ignorer ses desseins» (II Cor
2,11), qui sont généralement la source cachée de nombreux maux, nous ne vous accueillerons
jamais en communion avec nous tant que vous affirmerez que I'Esprit procede du Fils. Car, en
parlant ainsi, n‘appliquez-vous pas, avant tout, ouvertement [quelque chose] a la théologie de la
Vérité intrinséque — le Christ — qui, étant Dieu éternel,2° est devenu le Théologien pour nous, qui,
étant en réalité la Vérité, nous est apparu comme un prédicateur de la vérité, qui «est venu dans
le monde pour rendre témoignage a la vérité, et dont quiconque est de la Vvérité et la cherche
sincérement écoutera la voix véritable» (Jn 18,37) ? Ne contredisez-vous donc pas, en premier
lieu, le Premier, en théologie de cette maniére (car il dit : «L'Esprit de vérité, qui procede du Pére»
(In 15,26)), puis les «témoins oculaires» (Luc 1,2) et ceux qui, par eux-mémes, sont devenus ses
disciples et ses apoétres, et surtout le saint Esprit lui-méme, venu selon la promesse faite par le
Sauveur (Ac 1,4) et qui leur a enseigné toutes choses (Jn 14,27), sans leur enseigner qu'il procede
non seulement du «Pére des lumiéres» (Jac 1,17), mais aussi du Fils ? S'il le leur a enseigné, ils
nous l'ont enseigné de la méme maniére.

Puis, ayant été instruits et éclairés, ils furent envoyés pour enseigner comme ils avaient été
instruits et pour éclairer comme ils avaient été éclairés, afin qu'ils proclament avec hardiesse ce
qu'ils avaient entendu de leurs oreilles, c'est-a-dire ce qui n'était pas destiné a étre entendu par
tous. Afin que «dire dans la lumiere ce qui a été dit dans les ténébres» (Mt 10,27) — comme je le
dirais, par révélation dans les ténebres rayonnantes, méme sous forme de paraboles — et que,
comme la parole obscure (Pr 1,6) chez Salomon, elle devienne claire pour celui qui a part a la
sagesse. Si vous voulez, les ténebres sont révélées en secret et en solitaire, jamais ouvertement a
beaucoup.

Mais revenons a ce dont nous parlons maintenant : ce que ceux qui proclamaient
hardiment la vérité n‘ont pas dit, ce que «I’'Esprit qui proclamait toute la vérité» (Jn 16,13) n‘a pas
annoncé, ce que celui qui, ayant entendu le Pere (Jn 8,26.38-40), a annoncé aux disciples bien-
aimés, venus «rendre témoignage a la vérité» (IJn 18,37), n‘a pas témoigné ni annoncé. Comment
osez-vous affirmer cela, introduisant ainsi un élément étranger a la définition de la foi, que les
peres élus, réunis a cette fin et inspirés par I'Esprit, ont rédigée ensemble et transmise a tous les
pré-élus, «le droit de gouverner la parole de vérité» (II Tim 2,15), comme symbole de la foi
sincére au Pere, au Fils et au saint Esprit, comme pierre de touche de la connaissance pure de
Dieu et comme confession ferme ?

1. Car ce que vous considérez comme une excuse — a savoir, comme si c'était a cause de
ceux qui disent que le Fils n'est pas égal au Pére, puisqu'il n'a pas d'origine —, vous, dans votre
empressement a le montrer égal au Peére, avez introduit un ajout, est dénué de fondement
rationnel. Car si certains disent qu'il doit aussi posséder la propriété d'engendrer, de peur que sans
cela I'égalité ne soit perdue, il faudra ajouter cela aussi, en écoutant les insensés, et ne surtout
pas dire que le Pere est plus grand que le Fils par raison, de peur que I'égalité du Fils ne soit niée.

_Voila donc ce que vous pensez ruser pour vous opposer aux dogmes et aux enseignements

de I'Evangile. Car quiconque dit que le Fils est aussi la cause de la divinité renie le Fils, qui a

clairement dit dans I'Evangile : «Mon Pere est plus grand que moi» (Jn 14, 28), non seulement

comme homme, mais aussi comme Dieu— en ce qu'il est la cause de la divinité. C'est pourquoi il

n'a pas dit «Dieu», mais «Péere». Car il n'est pas plus grand que le Fils en tant que Dieu— loin de
3



Saint Grégoire Palamas

I'impiété ! «mais comme Cause de la Divinit€, comme nous l'ont expliqué les péres porteurs de
Dieu, mais par la raison». Ainsi, vous semblez contredire ces porteurs de Dieu et le Christ lui-
méme-— le Dieu des porteurs de Dieu— qui affirment que le Fils n‘est pas égal au Pere par la raison.

Or, nous connaissons |'égalité du Fils avec le Pére par nature, et nous confessons la
supériorité du Pere par causalité, qui englobe a la fois la génération et la procession. Et pour ceux
qui ont rédigé le Credo a I'origine — bien qu'ils ceuvraient [précisément] pour la fusion du Fils avec
le Pere, c'est-a-dire pour I'égalité d'honneur —, cela paraissait suffisant sans votre ajout (Rom 8,9).
Au deuxiéme concile cecuménique, ou, bien que le pape n'ait pas présidé, il jouissait des privileges
de son siege, le Symbole de la foi orthodoxe, composé au premier concile, fut porté a sa forme
définitive, exempt de I'ajout latin, proclamant que le saint Esprit proceéde du Pere. II fut également
conservé intact au troisieme concile, présidé par Cyrille d'Alexandrie, qui, accusé par Théodoret de
Cyrrhus d'affirmer que I'Esprit tire aussi son étre du Fils, et se justifiant, le réprimanda.

Il n'est donc ni justifiable ni pieux d'introduire un tel ajout a la définition de la foi, telle que
les peres élus, réunis, l'ont écrite et nous ont transmise, inspirés par I'Esprit. Il n'est nullement
permis d'y ajouter ou d'en retrancher quoi que ce soit aprés le Concile qui a suivi celui de ces
saints, sous peine de malédiction et d'exclusion de I'Eglise. Cet ajout n'est pas, comme on le
prétend, étranger a la Parole, ni révélé par I'Esprit, ni trouvé dans les écrits des saints apotres.

Ceux qui ont exposé cette divine définition de la foi ont adhéré a cette position, et ceux qui
leur ont succédé s'y sont joints, bien gu'ils ne l'aient pas composée avec eux. Car vous ne pouvez
prétendre que certains ont mal composé le Credo, ni que d'autres ont désapprouvé ses auteurs,
puisque vous étes convaincus de leur erreur par ceux qui ont rédigé les actes de tous les saints
Conciles, y compris celui de ce Concile et ceux qui I'ont suivi, jusqu'a ce jour. De plus, vous étes
convaincus par l'accord constant des quatre trones patriarcaux et des nombreux et divers peuples
et langues eux-mémes, qui portent I'exposition originelle indifférenciée et immuable [de la foi].

Ainsi, les voix interprétatives communes [pour tous] des théologiens, évangélistes, apotres
et prophétes porteurs de Dieu qui les ont précédés a travers les ages s'accordent sur le sujet de
I'Esprit et [confessent] ainsi conformément au Verbe incarné. De plus, tous les conciles, réunis
pour diverses raisons et a diverses époques pour la défense de la piété, et — ce qui revient presque
au méme — dans toutes les langues porteuses de Dieu, aucun de ces conciles n'a théologisé que
I'Esprit [procede] du Fils.

II me suffit de vous montrer que cette [confession] méme, et tous les théologiens sans
exception, chacun a son tour, I'ont invariablement conservée dans les textes qu'ils ont composés
pour divers cas particuliers. Mais I'esprit de contradiction des Latins ne supportera pas un discours
aussi long, et il répondra en disant : «Mais comment et ou avez-vous acquis une telle addition,
pour croire que le saint Esprit procede du Pere seul (et pensez donc que nous sommes
hétérodoxes), puisque ni le Christ ni ses disciples n‘ont dit cela ?»

A cela, nous répondrons aussitot : en parlant ainsi, les pieux, unis dans leurs efforts pour le
bien commun, ont bati une tour de piété, s'élevant au-dessus du déluge d'impiété. Car, au moment
méme ou ils s'apprétaient a batir, est venu a eux le Parfait des bienfaits — la Trinité —, non pas en
fusionnant, mais en unissant les opinions et les langues dans la plus pieuse et orthodoxe
unanimité. Ainsi, demeurant dans cette forteresse imprenable, nous frapperons d'abord de la, avec
précision et courage, ceux qui s'opposent aux dogmes orthodoxes, méme si cela leur est
bénéfique, s'ils le désirent. Ensuite, nous leur présenterons des preuves de Vvérité tirées de sources
multiples, ou plutot, de celles révélées partout, les amenant ainsi a désirer la Vvérité, afin que je
puisse dire, conformément a ce qui est écrit : «de peur qu'ils ne la touchent et ne trouvent que je
ne suis pas loin d'eux» (Ac 17,27). A présent, plutdt que nous, mais plutot ce renforcement verbal
de la piété qui les renversera, les frappera, les mettra en fuite et, si désiré, les guérira. Car telle est
cette définition divine des choses divines qui non seulement entoure ceux qui y demeurent et les
garde en sécurité, mais combat aussi pour leur défense et résiste invinciblement a ceux qui
s'élevent contre elle; et comment elle le fait, écoutez.

2. «Je crois en un seul Dieu, le Pere tout-puissant, [...] et en un seul Seigneur Jésus Christ,
le Fils de Dieu, le Fils unique, engendré du Pere avant tous les siecles.» Mais I'expression «d'un
seul» n'est-elle pas sous-entendue et entendue en méme temps, et n'a-t-il pas été engendré du
Pére seul, méme si I'expression «d'un seul» n'est pas ajoutée ? En effet, elle est tout a fait sous-
entendue, et pas moins que si elle était ajoutée. Si vous souhaitez étre parfaitement pieux, vous le
direz probablement. De la, apprenez aussi ce qu'est I'Esprit. Et lorsque vous entendez dans le

4



Saint Grégoire Palamas

méme Credo «I’Esprit saint procédant du Pere», considérez nécessairement que le mot «un» est
également employé. En écoutant, ne retenez rien de notre ajout, si ce n’est qu'il est fait pour la
vérité, afin de mettre de c6té ce qui est ajouté dans votre raisonnement. Sinon, vous ne
conviendrez pas que, concernant la naissance du Fils du Pere, il s'agit de «d'un», et vous vous
enfoncerez davantage dans l'iniquité.

3. Considérez aussi ceci : Ceux qui entendent dans le Credo du Fils, «engendré du Pére
avant tous les siécles», [avec les mots] «du Pere», comprennent et ont a l'esprit «un», comme
vous l'auriez dit avec nous. Or, personne n'a jamais ajouté «d'un». Ainsi, méme si votre opinion
selon laquelle I'Esprit procéde du Fils était reconnue, et c'était également le cas pour nous et pour
toute I'Eglise du Christ, vous n'auriez pas d(i I'ajouter au Credo.

4. 1l serait plus juste de ne pas vous parler tant que vous persistez a ajouter cet élément
au Credo. Une fois votre ajout retiré, nous pourrons discuter de la question de savoir si I'Esprit
saint procede du Fils et confirmer ce qui a été découvert en accord avec les porteurs de Dieu. Mais
méme alors, il ne serait pas convenable d'ajouter quoi que ce soit au Credo, car ceux qui nous ont
précédés ont agi avec piété et admiration au sujet des deux natures, des deux volontés et des
deux actions du Christ unique, de l'union dans I'hypostase et du nom de la Vierge Marie. En effet,
outre leur piété, ils ont aussi ceuvré pour la paix commune, bien qu'ils se soient réunis a maintes
reprises en conciles, parfois avec la participation ou le consentement des hiérarques-prétres de la
Rome antique. Il ne faut donc pas tenir compte de la haute fonction du pape actuel, car ce n'est ni
pour lui, ni pour ceux qui lui ont succédé (les péres), que nous devons les hair, eux qui ont mené a
une vie sainte, maintes fois sanctifiée et attestée par Dieu.

5. Mais non seulement le Symbole de la Foi Orthodoxe— il faut le préciser pour ceux qui
nous écouteront avec bienveillance—, non seulement le Symbole de la Foi, mais aussi presque tous
les textes théologiques qui préchent le Fils engendré du Pére et le saint Esprit procédant du méme
Pére, n'ajoutent pas «d'un seul». Et que cela, bien que non explicitement dit, est nécessairement
sous-entendu, vous le constaterez en consultant ces ouvrages théologiques. Nous vous proposons
néanmoins quelques éléments de réponse, aussi brefs soient-ils. Ainsi, Athanase le Grand dit :
«Qu'est-ce que Dieu ? Le commencement de toutes choses, selon I'Ap6tre qui dit : «Un seul Dieu,
le Pere, de qui viennent toutes choses» (I Cor 8,6). Et la Parole vient de Lui — selon la maniere de
la génération, et I'Esprit vient de Lui — selon la maniére de la procession. Voyez-vous que dans les
deux cas, [il] dit également «de Lui», mais nulle part il n’est ajouté «d’un seul» ? Vous aussi, soit
vous appliquerez votre ajout aux deux, soit vous voudrez nécessairement dire «d’un seul».

Que se passe-t-il alors ? Celui qui se tient immédiatement apres Iui dans le temps, mais
non apres lui en majesté aupres de Dieu, et qui est nommé de maniére significative par son
sacerdoce royal, n‘est-il pas en accord avec lui et d'un seul esprit ? Mais écoutez et apprenez : «A
proprement parler, le Fils vient de Dieu et I'Esprit vient de Dieu, puisque le Fils procede du Pére et
I'Esprit proceéde du Pere; Mais le Fils procede du Pére par la génération, et I'Esprit de facon
ineffable de Dieu. Ainsi, il a été établi de maniere égale pour I'un comme pour l'autre [le Fils et
I'Esprit] qu’ils viennent du Pére. Des lors, peut-on encore affirmer que le saint Esprit ne vient pas
du Pére seul, puisque le mot «un» n’est pas employé ?

Voulez-vous écouter le grand théologien Grégoire, qui résume tout brievement et tranche
net votre ajout, comme avec un scalpel, appliquant «d'un seul» aux deux (et le plus étonnant n'est
pas ce qu'il applique, mais ce qu'il n‘applique pas) ? «Nous n'avons qu'un seul Dieu», dit-il, «car la
Divinité est une, et a I'Un ressuscitent ceux qui viennent de Lui, bien que I'un croie en Trois.»
Avez-vous entendu ? Il a dit que tous deux viennent de Lui. Alors, ne pensons pas «d'un seul»,
mais pensons plutot «pas d'un seul», et considérons et ajoutons que tous deux procedent du Pére
et d'un autre, puisque «d'un seul» n'est pas appliqué, et que, par conséquent, nous nous
éloignerions du Dieu unique de la Trinité supréme ? Puisse cela ne vous arriver, et plus encore,
puissiez-vous ne pas rester sans guérison apres avoir souffert ainsi, car la bonne confession vous
est déja connue.

6. Et en effet, nous disons que I'étre du Fils provient du Pere, étant engendré de I'essence
divine, c'est-a-dire selon I'hypostase paternelle. Car I'essence de la Trinité est une; par conséquent,
la propriété d'engendrer est attachée a I'hypostase paternelle, et il est impossible que le Fils
provienne de I'Esprit. Puisque le saint Esprit provient également du Pére, il se manifeste lui aussi
comme procédant de l'essence divine selon I'hypostase paternelle, car I'essence de la Trinité est
toujours et en toutes choses une. Par conséquent, la propriété de produire est attachée a

5



Saint Grégoire Palamas

I'nypostase paternelle, et il est impossible que I'Esprit provienne du Fils, puisqu'il est impossible au
Fils de posséder ce qui releve de I'hypostase paternelle.

Car, selon le trés saint Damascene, «nous ne reconnaissons la distinction des hypostases
divines qu’en trois particularités : l'incausée et la paternelle, la conditionnée et la filiale, et la
conditionnée et l'originale». Voyez-vous que I'hypostase du Fils n'est pas aussi la cause, mais
seulement la cause conditionnée ? Car, dit-il, cette hypostase du Fils seule possede une
particularité, tout comme I'hypostase de I'Esprit. Voyez-vous aussi que I'hypostase paternelle, en
tant que particularité paternelle, englobe a la fois la génération et la descendance ? Par
conséquent, si I'Esprit saint provient aussi du Fils, alors le Fils sera aussi la Cause et aussi le Pere,
en tant que cause.

7. 1l est donc impossible que le Fils possede quoi que ce soit qui releve de I'hypostase
paternelle. S'il le fait, alors soit il y aura deux causes, puisque la particularité de la génération
résidera dans deux hypostases (car il y a donc deux causes conditionnées, puisque la
détermination causale est envisagée dans deux hypostases), soit le Pere et le Fils fusionneront en
une seule hypostase. Par conséquent, le saint Esprit procéde du Pere seul, et de la maniére la plus
immédiate et la plus pure du Pere, tout comme le Fils est engendré du Pere.

C'est pourquoi Grégoire, le président divin de Nysse, dit : «Toutes les personnes humaines
ne tirent pas leur étre d'une seule et méme personne, au sens le plus immédiat, car outre celles
qu'elles conditionnent comme causes, il y a de nombreuses et différentes personnes qui sont la
cause de leur étre. Mais en ce qui concerne la Sainte Trinité, il n'en est pas ainsi, car il n'y a qu'une
seule et méme personne du Pére, de qui nait le Fils et d'ou procede le saint Esprit. C'est pourquoi,
au sens propre du terme, nous appelons hardiment la Cause unique et celles qu'elle conditionne
comme causes un seul Dieu.»

Ainsi, avez-vous acquis la compréhension, frappé par la parole de vérité, et apprenez-vous
maintenant la vérité ? Croyez-vous, selon Dieu et ses peres, que celui qui entend parler de I'Esprit
venant du Pere, entend en méme temps «d'un seul» et ne théologise plus qu’il regoit son
existence de personnes différentes, mais, aprés un examen attentif, qu’elle vient d’un seul, c’est-a-
dire du Pére, non seulement du Fils, mais aussi du saint Esprit ? Considérez-vous Dieu comme une
seule Personne causale avec deux personnes conditionnées par lui, comme la cause ? Ne dites-
vous pas que deux Personnes sont une seule cause de I'Un, puisqu’elles sont de méme essence ?
Car ainsi il y a plusieurs causes, comme c’est le cas pour nous, et alors il n’y a plus un seul Dieu,
tout comme nous ne sommes pas tous un seul homme, bien que nous soyons de méme essence.
Alors, vous soumettez-vous a Dieu et a ceux qui théologisent selon sa parole en la matiére, ou
désirez-vous, vous aussi, entendre le tonnerre, comme ceux qui, apres de nombreux signes divins
de Jésus, cherchaient a voir «un signe venant du ciel» (Mc 8,11) ? Ecoutez aussi le tonnerre,
écoutez Jean, le plus théologien des disciples du Seigneur, qui dit : «Nous avons vu sa gloire, une
gloire comme celle du Fils unique venu du Pére» (Jn 1,14). Deés lors, ne devrions-nous pas dire
que le Fils unique vient du Pere seul, puisque I'expression «de lui seul» n'est pas ajoutée ? Mais
comment le Seigneur lui-méme, s'adressant aux Juifs : «Si Dieu était votre Pére, vous m'aimeriez,
car je suis venu de Dieu» (Jn 8,42), et aussi : «Personne n‘a vu le Pére, si ce n'est celui qui vient
de Dieu; celui-la a vu le Pere» (Jn 6,46), n‘a-t-il pas ajouté «de lui seul», en disant : «Je viens du
Pére seul» ou «Moi qui viens du Pére seul» ? N'est-ce pas parce que cela est nécessairement sous-
entendu ?

Ainsi, on dit si souvent du Fils qu'il vient du Pere, sans jamais ajouter le mot «un», et
pourtant vous-méme, vous le sous-entendez toujours et ne vous indignez pas de ceux qui le sous-
entendent. Au contraire, vous vous indigneriez de ceux qui ne le comprennent pas et les
qualifieriez de méchants, voire d'impies. Mais qu'est-ce qui vous arrive ? En entendant dire que le
saint Esprit procéde du Pére, non seulement vous ne comprenez pas ce qui est nécessairement
sous-entendu, mais vous adoptez en plus I'opinion contraire, pour laquelle vous réprimandez a
juste titre ceux qui pensent du mal du Fils. Vous-méme, vous étes tombés injustement a I'égard de
I'Esprit, sans aucune raison valable d'impiété.

8. Car non seulement parce que I'Esprit est dit venir du Pere — comme le Verbe de Dieu
venait du Pere avant tous les siécles —, il faut nécessairement comprendre qu'il procede
uniguement du Péere, mais aussi parce que, selon le sage témoin de vérité Justin, «comme le Fils
vient du Pére, ainsi I'Esprit saint vient du Pere, sauf dans les figures de l'existence; car I'un a
resplendi de la Lumiére a la maniére de la génération, tandis que I'autre, étant aussi Lumiere issue

6



Saint Grégoire Palamas

de la Lumiére, est venu non a la maniére de la génération, mais a la maniére de la procession.» Si
le Fils vient immédiatement du Pere, alors I'Esprit vient aussi immédiatement du Pére; et si le Fils
ne vient pas de I'Esprit, alors I'Esprit ne vient pas du Fils; et si le Fils vient du Pere seul, alors
I'Esprit vient aussi du Pére seul. Car I'Esprit saint procede du Pere, tout comme le Fils est engendré
du Péere, et il procéde de la méme maniére, tout comme le Fils, engendré du Pére, procede du
Pére seul. Par conséquent, I'Esprit saint est Dieu, procédant du seul Dieu le Pere selon la
procession.

Il en va de méme pour eux Il est dit, et il est [en fait] — a la fois ensemble et séparément.
Par leur existence semblable, ils nous donnent une explication causale de la Vérité, et par le fait
qu'on en parle de fagon semblable, une explication démonstrative. Car non seulement le Fils et
I'Esprit sont unis par I'Eternel, [et] pour cette raison, ce n'est pas de [ce qui est dit du] Fils que
nous apprenons ce qui concerne I'Esprit, mais puisque ce qui concerne le Fils nous est mieux
connu, nous montrerons aussi [les propriétés de] I'Esprit a partir de ce qui est mieux connu.

9. Car, selon le divin Paul, le saint Esprit est appelé I'esprit et la pensée du Christ (I Cor
2,16; Rom 8,9; II Cor 3,17-18; Gal 4.6). Comme I'écrit le grand Basile, parlant de I'Esprit :
«L'existence de I'Esprit vient de Dieu, I'ap6tre I'a clairement proclamé, disant : «Nous avons recu
I'Esprit qui vient de Dieu» (I Cor 2,12); et I'Esprit a été révélé par le Fils, I'appelant I'Esprit du Fils,
ainsi que I'Esprit de Dieu, et la pensée du Christ, ainsi que I'Esprit de Dieu [il I'appelait de méme],
comme [on dit de] I'esprit de 'homme».

Ainsi, de méme que chaque personne a sa propre pensée, et que la pensée de chacun lui
appartient, elle ne vient pas d'elle-méme, mais de Celui dont elle est issue. Par conséquent, I'esprit
de chaque personne ne provient pas du sujet lui-méme, si ce n'est peut-étre par I'énergie. L'Esprit
divin, naturellement présent dans le Fils en tant que Dieu, est son esprit et son intelligence. Et par
son énergie, il vient aussi de lui, étant insufflé, envoyé et révélé; mais par son étre et son
hypostase, il ne vient pas de lui, mais de celui qui I'a engendré.

10. C'est pourquoi, afin de vous dissiper tout motif de rébellion contre la vérité, nous dirons
que le Fils et Verbe de Dieu, étant par nature de Dieu, est par nature engendré, et non par grace,
il vient du Pére. Puisque le Géniteur est la Source de la Divinité et la Source de la divinité, le Fils
engendré se répand. Puisque le Pere est l'unique Source de la divinité™ et la Divinité originelle,
comme le reconnaissent Denys I'Aréopagite et Athanase le Grand, il s'ensuit que celui qui est Fils
par nature® existe du Pére seul, mais que celui qui est Fils par position® ne provient pas d'un seul,
mais du Pére par le Fils. De plus, il n'est pas seulement Fils, mais aussi Esprit par grace : «Celui
qui s'unit au Seigneur est un seul esprit avec lui» (I Cor 6,17), dit I'apbtre. Or, le saint Esprit vient
de Dieu, non par grace, mais par nature, tout comme le Fils et le Verbe de Dieu viennent de Dieu.
Etant par nature Esprit venant de Dieu, il procéde par nature de Dieu; et procédant par nature, il
émane de Dieu; et émanant de Dieu, il émane de la divinité originelle, qui est le Pére seul. Car le
saint Esprit est par nature Dieu, émanant de Dieu le Pére seul selon la procession originelle.

11. Mais si quelqu'un ne confesse pas qu'il en est ainsi, il sera convaincu de médiser du
Fils. Le théologien Grégoire, parmi les plus grands, témoigne lui aussi de cette vérité, disant : «Par
quel nom, parmi les noms du Christ, I'Esprit n'est-il pas appelé, sinon génération ?»* Et encore :
«Tout ce qui distingue le Fils distingue aussi I'Esprit, excepté la filiation.»* Et le divin Damascene
dit : «C'est par la cause du Pére, c'est-a-dire par la cause de I'existence du Pére, que le Fils et
I'Esprit possedent tout ce qu'ils possedent, c'est-a-dire parce que le Pére le posséde; [cela
concerne tout], excepté l'ingénitation, la génération et la procession.»

Par conséquent, aucun d'eux ne possede la propriété d'engendrer ou de produire; et de
méme que I'Esprit n'a pas de génération, le Fils n'a pas de procession. Ainsi, la définition du Fils et
de I'Esprit est la méme, a l'exception des notions de «maniere de génération» et de «maniere de
procession», qui sont les seules qui les distinguent.

Et cela doit étre scrupuleusement préservé par quiconque ne veut pas blasphémer, mais
théologiser. Car de méme que le Fils engendré est unique, raison pour laquelle il est appelé le Fils
unique, de méme le saint Esprit est unique et procede du Pere. Et de méme que le Fils est
engendré du Pere unique, de méme le saint Esprit procede du Pere unique. Et de méme que le Fils
est engendré immédiatement du Pere, de méme le saint Esprit procede immédiatement du Pére.

12. Voyez-vous maintenant que ce que nous ajoutons est une clarification de la vérité,
apportée a cause de votre égarement ? Car, qu’elle soit présente ou absente, le sens demeure le

7



Saint Grégoire Palamas

méme. Et votre intervention ne devrait pas étre qualifiée d’ajout, a proprement parler, mais
assurément d’opposition et de déformation du raisonnement pieux, car elle transforme I'esprit de
ceux qui I'entendent en son contraire, et les incite a penser deux principes relatifs a une seule
divinité au lieu d'un seul, et ouvre la voie a l'erreur polythéiste. Qui donc, parmi ceux qui
entendent, parlent ou pensent a I'un ou l'autre de ces deux principes, pensera autrement ?

«Mais rien n'est déplacé», diront les Latins, «si I'on parle de deux principes — non pas
opposés, certes, mais dont I'un découle de I'autre, comme le dit Grégoire le Théologien a propos
du Fils : “Le commencement depuis le commencement”; car alors il y aura de nouveau un seul
commencement, et le dogme de l'unité de l'autorité sera préservé.» A cela, nous répondons que
méme si nous parlons de Dieu venant de Dieu, nous ne parlons nullement de deux dieux.

13. Or, puisque ce Commencement se manifeste comme créateur, certains diront peut-étre
qu’il n'y en a pas seulement deux, ce qui n‘est pas bon, mais méme davantage. Car ce
Commencement est trinitaire, étant en méme temps d'une méme nature. Et si [la nature] est
commune, comment I'Esprit ne pourrait-il pas avoir le méme commencement ? Elie, qui
s’entretenait avec Job de la justice de Dieu, ne dit-il pas : «L'Esprit de Dieu qui m'a créé» (Job
33,4), n‘appelle-t-il pas I'Esprit le commencement créateur ? Et David, le divin hymnographe, ne
témoigne-t-il pas, en chantant : «Par la parole de I'Eternel les cieux ont été établis, et par I'Esprit
les puissances des cieux» (Ps. 33,6), que le Fils et I'Esprit possedent tous deux un commencement
créateur ? Ainsi, si, selon vous, parce qu'il est écrit «Commencer depuis le commencement», rien
ne nous empéche de parler de deux commencements, alors rien ne nous empéche de parler de
deux Créateurs, puisqu'il est écrit que I'Esprit est aussi le Créateur; ou, puisqu'il est écrit que par la
Parole de Dieu et I'Esprit la création a été établie, ou — ce qui revient au méme — composée, alors
il n'y a rien d'inapproprié a parler de trois commencements.

Or, aucun théologien n'a jamais parlé de deux ou trois. Car de méme que nous appelons
chacun des trois Hypostases adorés Dieu, et chacun des deux conditionnés Dieu issu de Dieu, sans
pour autant parler de trois ou deux dieux, de méme nous disons «Commencer depuis le
commencement», et cela ne signifie en aucun cas deux commencements. Car jusqu'a ce jour, nous
n'avons entendu parler par les pieux d'aucun second commencement, ni d'aucun second dieu.
Mais nous adorons un seul Dieu et un seul principe, non composé de deux dieux, ni de deux
principes unis en un seul, car ce que nous adorons ainsi n'est en aucune facon démembrable. Et
en Vérité, il n'est ni démembré ni convergent de cette maniére, mais divisé par ses propriétés
hypostatiques, tout en étant uni par ses propriétés naturelles.

Si rien ne nous empéche de parler de deux principes, alors ce sont donc ces [parties] par
lesquelles [I'un] est démembré. Et alors il leur est impossible de se réunir, et par conséquent deux
ne sont pas un. Mais plut6t, étant revenus et ayant donné au mot un autre principe, expliquons au
mieux de nos capacités ce qui se rapporte au Principe le plus singulier, afin de démontrer la nature
significative de ce qui porte le nom de théologie et de réfuter ceux qui enseignent que c'est
précisément ce qu'ils enseignent, et que ce n'est pas bon.

14. Le principe créateur est unique : le Pére, le Fils et le saint Esprit. Lorsque nous
appelons «bonté» ce que Dieu a produit du néant, la bonté par laquelle il I'a engendré, la grace
inhérente par laquelle chacun d’eux, a sa maniére, a participé a la bonté, et la grace venue plus
tard, par laquelle ce qui s'était égaré a été restauré a la bonté, alors nous appelons aussi le Fils
dans le saint Esprit le Commencement, la Source et la Cause. Non pas un autre commencement —
quelle impiété ! — mais le méme que le Pere, qui, par lui dans le saint Esprit, produit, restaure et
maintient toutes choses. Et le Pére, en plus d’étre la Source de toutes choses par le Fils dans le
saint Esprit, est aussi la Source et I'Origine de la divinité, étant le seul porteur de Dieu. Et nous le
comprenons mieux, ou plus clairement, lorsque cela est exprimé dans des paroles divinement
inspirées.

Ainsi, lorsqu'on entend parler du Fils : «Le Commencement depuis le commencement», et
«Celui qui l'appelle le Commencement de toutes les générations», et «aupres de toi est le
commencement, au jour de ta puissance» (Ps 110,3), alors [celui qui dit cela] le comprend comme
le commencement des créations, tout comme Jean le proclame trés clairement a son sujet dans
I'Apocalypse : «le commencement des créations de Dieu» (Ap 3,14), non pas comme leur origine —
rejetons [une telle opinion], car il est Dieu — mais comme leur Créateur, car il participe au
Commencement paternel, d'ou elles [ont recu I'étre], et par le nom duquel est appelée domination
sur toutes choses. Et comment peut-on appeler le Fils le principe de I'Esprit en ce sens, si I'on

8



Saint Grégoire Palamas

n'appelle pas aussi I'Esprit subordonné et créé ? Or, puisque I'Esprit est Dieu, le Fils n'est pas son
principe en ce sens, a moins qu'il ne soit le principe de la divinité. Si le Fils est le principe de la
divinité du saint Esprit— et il est impossible que le Pere participe a cette autorité, car Lui seul est
théologisé comme Source de la Divinité—, alors le Fils est le principe d'une autre divinité, distincte,
et il a séparé I'Esprit de la divinité qui émane du Pere. Ou bien attribuerions-nous a celui-ci [c'est-
a-dire I'Esprit] deux divinités différentes, nous qui ne reconnaissons qu'une seule divinité, méme
pour la Trinité ?

Et comment, selon les Latins, les deux principes de I'Esprit peuvent-ils n'en former qu'un ?
Car ils n'exigent pas que nous acceptions leur raisonnement par la foi, ni qu'ils se justifient
sophistiquement en proposant une réponse plutét qu'une autre. En effet, lorsque nous leur
demandons comment, selon eux, un seul Esprit peut avoir deux principes, ils affirment que deux
n'en ont qu'un seul. Or, nous ne parlons pas de deux Personnes, mais d'une seule, puisque c'est de
Lui que nous nous adressons a eux.

Car si deux ont véritablement une seule origine, comment une seule peut-elle avoir deux
origines, et comment deux peuvent-elles, selon eux, n'en former qu'une ? Ils disent donc que c'est
parce que l'une provient de l'autre. Seth est-il donc né d'une seule origine, puisqu'Eve a été créée
a partir d'Adam ? Et n'y a-t-il pas deux origines a partir de celle-ci, puisque I'une provient de l'autre
? Eve n'est-elle donc pas une autre origine parmi ceux qui sont issus d'elle, puisqu'elle aussi a recu
son origine d'Adam ? Car seul Adam est issu de la terre. Ils diraient donc soit que I'Esprit vient du
Fils unique, et par conséquent qu'il provient d'un seul principe, [et ils parleraient alors]
conformément a leurs propres convictions, quoique sans piété, car [alors] il ne provient pas du
méme [principe] que le Fils, et il y aurait de nouveau deux principes de divinité, et le Pere ne
serait plus supérieur au Fils en termes de causalité, puisqu'il est aussi l'auteur de la divinité [de
I'Esprit]; soit, en disant que I'Esprit vient du Pére unique, ils attribueraient pieusement a I'Esprit,
comme au Fils, un seul principe. Tant qu'ils parleraient [de la procession de I'Esprit] du Fils ou des
deux, et non du Pere seul, [ils] ne pourraient [concevoir] un seul principe de la divinité de I'Esprit
unique.

Car, s'étant étendus a de tels [enseignements], si quelqu'un parle d'un principe unique, il
ne s'agirait [que] d'un homonyme, car [en réalité] il n'y en a pas un. Si nous considérons les
hypostases, en les divisant mentalement une a une, il est inévitable que I'une d'elles comporte
deux principes. Mais je suis stupéfait, et je m'étonne de la folie de ceux qui considérent et
appellent un seul principe les deux principes dont ils parlent eux-mémes. Car si le Fils participe
avec le Pére a la génération de Dieu, produisant I'Esprit, et si la génération de Dieu et la
procession méme qui en découle sont une, alors cela reléve de la nature, et non de deux principes,
ni de deux qui en font un, mais simplement d'un seul. L'Esprit lui-méme est alors étranger a la
nature divine, puisqu'il ne participe pas a la génération de Dieu. Si le Fils ne participe pas avec le
Pére a cela, alors cette propriété de produire ne leur est pas propre, et la procession de I'Esprit est
propre au Fils selon I'hypostase et distincte de la procession de I'Esprit venant du Pere, car les
caractéristiques hypostatiques sont distinctes.

15. Comment donc les différents principes sont-ils un ? Car le grand Denys dit au deuxieme
chapitre de son discours sur les noms divins : «Ce qui appartient au Pére et au Fils, I'est aussi au
saint Esprit comme propriété commune et au méme degré»; et le grand Basile, dans sa réfutation
des Eunomiens : «Tout ce qui est commun au Pere et au Fils est commun au saint Esprit». Si donc
la production est commune au Pére et au Fils, elle I'est aussi au saint Esprit, et la Trinité devient
une quaternité, et le saint Esprit produit un autre esprit. Si, selon les Latins, la génération n'est pas
commune au Pére et au Fils, puisque le Pére, selon eux, produit I'Esprit indirectement, tandis que
le Fils le produit immédiatement (car ils affirment ainsi qu'il est propre au Fils, hypostatiquement,
de produire), alors, toujours selon eux, ni la création ni la sanctification, ni méme toutes les
propriétés naturelles, ne sont communes au Pére et au Fils, puisque le Pére crée et sanctifie par le
Fils et au moyen du Fils, mais que le Fils ne le fait pas par lui-méme. Par conséquent, selon euy, il
est propre au Fils, hypostatiquement, de créer et de sanctifier — directement, et non indirectement,
comme le Pere — et ainsi, selon eux, les propriétés naturelles ne different en rien des propriétés
hypostatiques, et par conséquent la nature ne differe en rien de I'hypostase, de sorte que la
Divinité est, selon eux, soit non trinitaire, soit trinitaire.

Mais si l'on affirme que le Fils crée et sanctifie par I'Esprit, il n'est pas naturel,
premiérement, que les théologiens soutiennent que le Fils ou le Pere est le Créateur de la création

9



Saint Grégoire Palamas

par I'Esprit, mais plutét dans le saint Esprit. De plus, non seulement ils ne peuvent ainsi éviter
I'absurdité mentionnée précédemment — car il n'est pas démontré que le Fils est le Créateur par
lui-méme, comme l'est le Pére —, mais ils devraient également affirmer que I'Esprit ne possede pas
la capacité de créer et de sanctifier en commun avec le Pere et le Fils, puisqu'il n‘accomplit pas
cette action par l'intermédiaire d'un autre (c'est-a-dire, pas comme le Pere et le Fils). Selon eux,
I'Esprit posseéde donc la capacité de créer hypostatiquement, puisqu'il crée et sanctifie
indirectement, a l'instar du Pere. Dés lors, toujours selon eux, les propriétés naturelles seraient
identiques et indiscernables des propriétés hypostatiques. Si tel est le cas, la nature serait alors
identique et indiscernable des hypostases. Et ceux qui parlent et raisonnent ainsi clairement ne
s'éloigneront-ils pas de la Treés-Haut Trinité, de I'unité de la foi et de la communion du saint Esprit
(II Cor 13,13) ?

16. Mais revenons a ce que nous avons laissé. Qui donc, parmi ceux qui entendent, disent
ou croient que le saint Esprit tire son étre du Pere et du Fils, directement du Fils et indirectement
du Pére, et qui profére les mythes et les hymnes en premier, deuxieme et troisieme lieu, qui,
entendant et croyant cela, n'enseignera pas deux principes d'un seul Esprit ? Comment le Fils ne
pourrait-il pas étre la cause [de la divinité] avec le Pere, a moins de dire en vain que [le saint
Esprit] procéde aussi de lui ? Comment I'Esprit ne pourrait-il pas étre une créature ? Car c'est par
rapport a la créature que le Fils est co-auteur avec le Pére. Et en effet, concernant la créature,
dont le Fils est clairement la Cause et le co-auteur avec le Pére, puisqu'elle a regu son étre de Lui
et du Pere par Lui, il serait parfaitement impie de dire que nous n'affirmons pas que la créature
vient du Fils et que la création est une propriété de I'hypostase du Pere. Par conséquent, si le saint
Esprit, qui existe selon le mode de la procession, tient son étre du Pere par le Fils et du Fils lui-
méme, alors il ne serait pas entierement pieux de dire que nous n'affirmons pas que I'Esprit vient
du Fils et que la propriété génératrice est inhérente uniquement au Pere. Puisque David, le Pére de
Dieu, et Grégoire, le plus brillant des hommes de Nysse et Damasceéne, porteur de Dieu, parlent
ainsi, il est nécessaire que ceux qui déclarent le Fils coresponsable avec le Pere a I'égard du saint
Esprit et qui lui attribuent une existence venant du Péere par le Fils et [aussi] du Fils, s'éloignent de
la piété, tout comme les saints susmentionnés et ceux qui théologisent en accord avec eux y
adhérent.

17. 1l faut garder a l'esprit que, de méme que nous, ayant une existence venant du Pere
par le Fils et du Fils, nous les appelons chacun ensemble et séparément et les reconnaissons d'un
commun accord comme Pere et Créateur, de méme chacun d'eux, ensemble et séparément, serait
appelé Pere et Créateur du saint Esprit, si I'Esprit avait une existence venant du Pére par le Fils et
du Fils. 78 Mais tout cela révele clairement celui qui confond les hypostases divines de diverses
manieres, puisque le saint Esprit n'a pas d'existence également du Fils.

18. Ainsi, «tout ce que possede le Pére appartient au Fils», selon Grégoire le Théologien,
«excepté la cause». Quelle cause [exactement] ? La cause des créatures ? Loin de la : aprés tout,
le Fils est leur commencement et leur cause. Par conséquent, excepté la cause et le
commencement de la divinité comprise dans la Trinité. Ainsi, le Fils possede tout ce qui appartient
au Pere, sauf qu'il est lui aussi le commencement et la cause de la divinité de I'Esprit. En
conséquence, I'Esprit saint procéde du Pére seul, de méme que le Fils est engendré du Pere seul et
est en contact étroit et immédiat avec le Pére dans son existence, tout comme le Fils, bien que
I'Esprit ait requ I'étre par le Pere du Fils, étant I'Originel et le Peére.

19. Puisque le témoignage de deux hommes suffit a prouver toute chose, selon la parole
du Seigneur, que «sur la bouche de deux ou trois témoins toute affaire sera établie» (Mt 18,16),
nous aussi, laissant de coté pour l'instant le reste, en raison de sa longueur, vous présenterons
trois témoins qui interdisent formellement tout ajout. Que Basile le Grand, le premier et le plus
respecté des prédicateurs, prenne la parole en premier, car il dit dans ses «Chapitres contre
Eunomius» : «Dieu n'engendre pas comme un homme, mais il engendre véritablement, et a ceux
qu’il a engendrés, il révele de lui-méme la Parole, non pas la Parole humaine, mais la Parole
véritable qu'il révele de lui-méme; il envoie I'Esprit de sa bouche non pas a la maniere humaine,
car la bouche méme de Dieu n’est pas corporelle; mais I'Esprit vient de lui, et non d'un autre.»
Voyez-vous que I'Esprit ne procede pas d’un autre, mais de lui seul, qui engendre aussi le Fils ? Et
par conséquent, I'Esprit ne vient pas du Fils, puisque le grand Basile théologise ici le Fils comme
Verbe, et non comme la bouche du Pere. Il a également démontré ailleurs que ce Verbe lui-méme
procede de sa bouche, disant : «Car si vous ne croyez pas a I'Esprit — qu'il procéde de la bouche

10



Saint Grégoire Palamas

de Dieu —, vous ne croirez pas non plus au Fils.» Voyez-vous maintenant clairement que le Fils est
le Verbe, et non la bouche du Pére, de cette bouche dont, selon Basile le Grand, procéde I'Esprit
saint en ce sens de I'existence ?

De méme, Grégoire, son frere qui partage sa sagesse fraternelle, dit dans son discours
«Sur la connaissance de Dieu» : «...I'Esprit procédant de I'hypostase du Pere. C'est pourquoi David
I'a appelé «I’Esprit de la bouche» (Ps 32,6), et non la parole de la bouche, afin qu'ils croient a la
propriété de parole, qui n‘appartient qu’au Pere.»

Apres lui, que Cyrille, qui devint un phare vivant d’Alexandrie, se présente comme un
véritable témoin de la vérité, témoignant en accord avec eux, car il dit dans son livre Sur la sainte
Trinité : «Les trois Les hypostases adorées sont connues et reconnues dans le Pere incréé et le Fils
unique engendré, et dans le saint Esprit, qui procéde du Péere non par génération, comme le Fils,
mais procede, comme il est dit, du Pére unique, comme de la bouche, qui a été révélé par le Fils et
a parlé par tous les saints prophétes et apotres. Et ailleurs encore : «non pas comme le Fils du
Pére par génération, de méme le saint Esprit du Fils par procession — loin de tels blasphemes et de
tels polythéismes — car nous avons une seule Cause et une seule Connexion pour les deux
Personnes [conditionnées par Lui] — le Péere.»

Dois-je dénoncer plus clairement votre impiété ? Cela ne semblerait pas nécessaire a un
étre humain. Mais méme cela nous a été donné par I'Esprit, qui a éclairé Jean Damascéne, car il
dit : «Nous l'appelons Esprit du Fils, mais nous ne disons pas que I'Esprit vient du Fils. Nous
confessons cependant que c'est par le Fils qu’il a été révélé et qu'il nous est donné.»

Ainsi, sans tenir compte de la tache de vous énumérer les autres peres — car ils sont
nombreux, et peut-étre méme tous les peres, chacun dans ses écrits, disent la méme chose :
«D’aprés vos paroles... je vous juge» (Mt 12,37; Lc 19,22), et non seulement moi, mais aussi Dieu.
Car lorsque vous dites vous-méme que I'Esprit procéde du Pére et du Fils, sans ajouter «de I'un»,
ne voulez-vous pas dire que I'Esprit procéde d’Eux seuls, méme si vous ne le dites pas a voix
haute ? Mais devrions-nous alors exiger, selon votre pensée — pour ainsi dire, «a plusieurs
origines» —, que I'Esprit procéde aussi de [quelqu’un d‘autre], du fait de votre silence au sujet
d'«un seul» ?

20. Certainement pas ! Mais afin de vous préparer a nouveau, a partir de la méme [chose],
un remede a l'ulcére véritable et de vous arracher a la [destruction] des dogmes et des paroles
perverses, dites-moi, 0 trés miséricordieux : si quelqu’un vous interroge sur le Fils, ajouterez-vous
— puisqu'il est écrit : «Nous avons vu sa gloire, une gloire comme celle du Fils unique venu du
Pere» (Jn 1,14), et : «Je crois en un seul Fils, engendré du Pére avant tous les siecles», et le reste
qui vous a été énuméré plus haut, ol «d’un seul» n’est pas ajouté — que le Fils est engendré du
Pére et du saint Esprit, en invoquant comme prétexte ce qui n'est pas ajouté «d'un seul» ? Je
suppose que vous direz : «Eloignez-vous [de cette perversité] !» Et celui qui ajoute cela et
n‘enseigne pas que le Verbe est né du Pere seul sera privé de la nouvelle naissance d’en haut — car
I'Esprit n'est nulle part appelé parent —, vous serez d’accord avec nous. Il n‘a rien en commun avec
le Pére qui ne soit également en commun avec le Fils, et I'Un ne procéde pas de la dualité, ni n'est
élevé a la dualité, ni n‘a été introduit dans I'unité puis la dualité dans une autre unité, mais I'Un,
divinement introduit dans la dualité, repose sur la Trinité. Et nous avons un seul Dieu, non
seulement parce qu'il y a une seule divinité, mais aussi parce que ceux qui viennent de Lui sont
élevés a I'Un. Et un seul Pere est la Source de la Divinité et la seule Cause et Source de la divinité.
Par conséquent, ses attributs [hypostasiques] ne sont pas les mémes— car Il est un— et le saint
Esprit n'y @ aucune part, puisque ce qui releve de la génération supra-essentielle de Dieu ne se
retourne pas [inversement] contre |'autre, comme I'aurait dit Denys, sage et inspiré par le ciel.

Mais ces [citations] vous ont déja clairement démontré I'accord inébranlable avec nos
peres, sages et inspirés par ces enseignements. Vous avez néanmoins été vaincus, pour ainsi dire,
par vos propres fleches, et vous vous étes véritablement frappés vous-mémes par une parole
contraire a la [parole] juste, car, autant que faire se peut, vous avez non seulement été blessés,
mais aussi guéris par Dieu, selon la parole : «Je frapperai, et je guérirai» (Dt 32,39).

Car quoi que vous disiez avec nous, qui proclamons la vérité que le Fils est né du Pére et
de I'Esprit, «qui ne portent pas la culpabilité des autres péchés» (Ps 140,4) — ou plutot, de la
méchanceté — et [y compris] que le mot «un» ne s'ajoute pas a ce qui est dit de la naissance du
Pére, vous entendrez aussitot de notre bouche la vérité, nous qui disons que le saint Esprit
procede du Pére et du Fils, et d'un autre, convaincu de cela, vous serez convaincu que [le mot]

11



Saint Grégoire Palamas

«un» ne s'ajoute pas aux paroles concernant la procession du Pére, et que la filiation méme [qui
s'accomplit] par la médiation du saint Esprit est refusée a celui qui dit que I'Esprit [procéde] aussi
du Fils.

21. Ou, dans les écrits inspirés, trouve-t-on que le Fils soit appelé I'Originel ? Pourtant,
Grégoire, le grand théologien, énumere a maintes reprises tous les noms du Fils, non seulement
ceux qui figurent dans I'Ecriture, mais aussi ceux qu’‘on en déduit intellectuellement. Expliquant le
nom de «Fils unique», il dit qu'il est ainsi appelé «non pas parce qu'il est issu de I'Unique, mais
aussi parce qu’'il est uniforme», ce qu’il qualifie ailleurs d’«exclusivement» et de
«particulierement», expliquant ainsi la méme chose. Et «unique» signifie bien «unique»; de sorte
que «issu de l'unique» signifie comme né de la virginité, c'est-a-dire, ce qui revient au méme, hors
du mariage. Et que signifierait «uniquement» sinon qu’il est seulement le Fils, et non aussi le Péere
ou la Source ? Si le Péere est aussi appelé simplement le Pere, alors naturellement — puisque I'Esprit
vient du Pére — I'Esprit est aussi appelé I'Esprit du Pere, et le Pére sera appelé le Pére de I'Esprit,
en tant que Cause; car le grand Jacques, le Frere de Dieu, I'appelle «le Pere des Lumiéres» (Jac
1,17), c'est-a-dire du Fils et de I'Esprit, comme I'explique également Athanase le Grand. Si tel est
le cas, alors le Fils serait aussi appelé le Pere de la Lumiere, c'est-a-dire de I'Esprit, si, selon vous,
I'Esprit procede aussi de lui.

Car s'il était juste de I'appeler le Pére de la Lumiére ou la Source du saint Esprit, pourquoi
le grand théologien Grégoire ne I'a-t-il pas suggéré parmi presque tous ses autres noms, bien qu'il
se soit efforcé de démontrer son égalité avec le Pere ? Car il dit : «S'il est grand pour le Pere de
commencer de nulle part, il ne I'est pas moins pour le Fils de commencer d’un tel Pére. Et une
ceuvre de génération aussi grande est ajoutée au Fils.» S'il avait été ajouté qu'll devait étre
['auteur originel, comment aurait-il pu omettre un point aussi important, par lequel il aurait encore
mieux démontré que [le Fils] est égal au Pére ? Mais il ne I'a pas dit, et c'est pourquoi cela n'a pas
été ajouté.

22. Car ce grand théologien ne se contente pas de supposer que la procession est la
qualité caractéristique de I'Esprit, mais la procession venant du Pere, prévoyant, et réfutant
d'avance, votre ajout impie. Car un théologien un peu plus élevé, ayant appelé le Pere le Géniteur
et I'auteur originel, n'a pas appelé le Fils I'auteur originel, mais seulement le Fils engendré, et il dit
de plus : «Nous, dans nos limites [données], introduisons [la divinité] comme inengendrée,
engendrée et procédant du Pére.»1°3 Il n'a pas dit que la simple procession est la propriété
caractéristique de I'Esprit, de peur que quelgu'un ne pense que le saint Esprit procéde du Fils ou
aussi du Fils; Car le concept d'«engendré» introduit I'idée du Pere, mais il n‘en va pas de méme
pour celui de «procéder». C'est pourquoi il considére la procession du Pére comme la propriété
caractéristique de I'Esprit. «Car ce signe de la propriété hypostatique», dit Basile le Grand, «est ce
qui distingue I'Esprit saint, [a savoir] qu’apres le Fils et avec Lui, Il est connu et réalisé du Pere.»
Mais voyez-vous que nous avons, a juste titre, exclu de la communion ceux qui ne demeurent pas
dans nos limites et notre piété ?

Car soit vous appellerez le Fils «Pere» au-dela de ce qui est convenable, comme cela a été
montré précédemment, de sorte que I'Esprit soit pour vous comme procédant de Lui, soit vous ne
considérerez pas le fait de «procéder du Pere» comme une propriété caractéristique de I'Esprit.
Vous ne considérerez pas non plus que la procréation soit une propriété caractéristique du Pére,
mais vous théologiserez a I'encontre de celui qui a acquis le titre de théologien et vous vous
précipiterez vers un destin diamétralement opposé, et vous serez a juste titre excommuniés par
nous, car nous savons que ses paroles sont des expressions du saint Esprit. Or, de méme que le
liguide provient des corps humides, et que c'est la sa propriété caractéristique, et que la propriété
caractéristique des corps humides est de produire du liquide, de méme la propriété caractéristique
de I'Esprit est de procéder du Pére, et la propriété caractéristique du Pére est nécessairement de
produire I'Esprit.

La production de I'Esprit appartient donc au Pere seul. Et c'est du Pére seul que procede
I'Esprit, au sens d'une procession essentielle, non d'une manifestation extérieure. Car méme dans
les positions théologiques ou, avec les paroles sur la procession, I'expression «du Pere» n'est pas
explicitement mentionnée, celle-ci est toujours comprise par ceux qui écoutent attentivement, de
méme que, concernant le Fils, elle est sous-entendue par les paroles sur la génération. Car chacun
de nous est engendré; et celui qui est engendré du Pére (ou, pour le dire autrement, de Dieu le
Pére) est le Fils seul; c'est donc sa propriété caractéristique, toujours sous-entendue, méme si non

12



Saint Grégoire Palamas

exprimée. De la méme maniére, vous diriez que notre esprit (c'est-a-dire notre souffle) procede.
Par conséquent, la propriété caractéristique du saint Esprit n'est pas seulement la procession, mais
la procession du Pére, car il est toujours le Pere. Et il est impossible que I'Esprit procéde du Fils, a
moins que le Fils ne soit votre pere. Et non seulement «du Pere» ne signifie pas la procession,
mais aussi «du Pére seul», comme lorsqu'on parle de génération. Car, comme nous I'enseignent les
théologiens divinement inspirés — comme nous l'avons dit plus haut, sans les termes «selon la
maniere de la génération» et «selon la maniere de la procession» —, de méme que le Fils vient du
Péere, de méme I'Esprit vient du saint Esprit. II est donc absolument impossible que I'Esprit vienne
du Fils.

23. De plus, si, selon vous, I'Esprit tire son étre a la fois du Fils et par lui, alors il est I'union
du Pére et de I'Esprit. Comment alors Grégoire, le grand théologien, affirme-t-il lui-méme :
«L'Initiateur, le Commencement et I'Etre avec le Commencement sont un seul Dieu», «mais la
nature des Trois est une, et I'unité est le Pére, de qui et vers qui les suivants [dans I'ordre
énuméré] sont élevés, non pas mélés, mais directement en contact» ?

En entendant que, par le Fils, I'Esprit est uni au Pére, il faut peut-étre penser que cela se
tient a cause de I'ordre de prononciation des noms dans la confession du symbole, ou le Fils est au
milieu. Et I'Esprit ne serait pas appelé Pere autrement que par le Fils. Comment alors le Péere peut-
il étre une union, s'il n'est pas intimement lié aux deux, les ayant directement engendrés ? Or,
I'expression «non pas se méler, mais se toucher directement» indique une connexion étroite et
immédiate avec Lui.

24. Que signifie donc cette affirmation : «Ce qui est sans commencement, le
Commencement et Ce qui est avec le Commencement sont un seul Dieu» ? Car s'il savait que
I'Esprit procede du Fils, il aurait dit «Ce qui est depuis le Commencement», et non «Ce qui est
avec le commencement».

25. C'est pourquoi, quand vous entendez que I'Esprit procéde par le Fils, considérez qu'il
accompagne le Fils. De méme, ne changez pas mal la préposition «par» en «de», mais, reprenant
I'exemple de celui qui a recu ce nom de la théologie, en «avec». «Car nous avons appris a
connaitre I'Esprit, dit le divin Damascene, comme accompagnant le Fils et révélant son action.»
«Accompagnant» signifie «étre accompagné», comme il le dit lui-méme, que I'Esprit ne vient pas
du Fils, mais qu’avec le Fils, il existe du Pére, de sorte que la procession accompagne la génération
sans fin et sans extension.

26. Et «nous avons appris», dit-il, [en parlant] des porteurs de Dieu qui ont enseigné cela
avant lui, et dont, ayant appris a comprendre [ces mots] «|'Esprit par le Fils», il interdisait
formellement a quiconque de dire qu'il vient du Fils. Si Basile le Grand affirme qu'il n'y a pas
d’erreur a remplacer «par» par «a partir de», mais qu’il le dit a propos des créatures, pourquoi
cite-t-il 'ap6tre qui dit : «de Lui, par Lui et en Lui toutes choses», «toutes choses ont été créées
de Lui et par Lui», «sont contenues [dans I'étre] et retournent a Lui» ?

27. Et le divin Damascene, bien que dans le septieme de ses «Chapitres théologiques», il
propose a nouveau ce que nous avons dit plus haut, mais un peu plus bas, reprenant I'«<Homélie
catéchétique» du divinement inspiré Grégoire de Nysse, appelle le saint Esprit «la Puissance
essentielle, contemplée en elle-méme dans une hypostase particuliere et étant Son révélateur
(c’est-a-dire celui du Verbe), indissociable de Dieu, en qui Il est, et du Verbe, qu'll accompagne» ?
Et quelle que soit I'unité que I'on prenne parmi celles qui la composent, elle sera moyenne par
rapport aux deux autres. Des lors, ceux qui affirment que chacun d'eux entretient une relation
aussi forte avec l'autre qu'avec lui-méme, ne les présentent-ils pas, de maniere assez évidente,
comme étant directement liés I'un a I'autre ?

28. Que dire alors de celui qui, dans les Cantiques poétiques, nous ordonne
théologiquement et paternellement : «Si vous entendez dire que le Fils et I'Esprit occupent la
seconde place aprés Dieu le Pére, je vous exhorte a comprendre les paroles de la sagesse
insondable, qui remonte a la racine sans commencement et ne tranche pas la divinité» ? Car si
I'Esprit ne venait pas directement du Pére, il n‘aurait pas été placé a la seconde place aprées le
Pére, tout comme le Fils.

29. Et bien s(r, la procession, en rapport avec ce dont il est question, est une certaine
projection et un certain mouvement, correspondant a celui qui engendre et a celui qui est
engendré. Et la manifestation de I'Esprit est proclamée de deux maniéres par I'Ecriture inspirée :
car il procede du Pére par le Fils, ou, si vous préférez, directement du Fils, sur tous ceux qui sont

13



Saint Grégoire Palamas

dignes, en qui il repose et demeure. Ainsi, ce mouvement et cette apparition, et si vous préférez,
cette procession, nous ne les ridiculiserons jamais, ni ne nous querellerons sur les noms, puisque
David dit aussi : «O Dieu, quand tu es sorti au milieu de ton peuple, quand tu as traversé le
désert, la terre a tremblé» (Ps 68,8-9), et ici il appelle la procession I'effusion de «I'Esprit... sur
toute chair» (Joél 3,1), ceux qui ont cru en Christ, ce qui était auparavant un désert de grace, ainsi
qu’un tremblement de terre — le passage de l'idolatrie a Dieu — ceci, par conséquent, venant du
Pére et du Fils, la venue de I'Esprit ne se fera-t-elle pas aussi par ceux qui sont dignes [de Dieu]
(et cette méme [procession] aussi pour eux), en qui le saint Esprit vit et repose avec [sa] grace ?
Car il y a un repos de I'Esprit en eux et non un mouvement [de lui] a partir d’eux, mais plut6t la fin
du mouvement [c’est-a-dire sa descente] sur eux; Car bien que certains aient acquis la capacité de
transmettre le don de I'Esprit, c'est d'une maniéere tout a fait différente.

De plus, cette manifestation de I'Esprit du Pere par le Fils, dont nous avons parlé, est
appelée la volonté du Pére et du Fils — accomplie pleinement par amour pour I'humanité —, un
envoi, un don, une descente, qui se produit toujours en son temps, a quelqu'un et pour diverses
raisons, afin de sanctifier, d'enseigner, de rappeler et de reprendre les désobéissants; tout cela
s'accomplit par ce seul mouvement et cette unique manifestation de I'Esprit. Il existe aussi quelque
chose d'incausé et d'absolu, qui dépasse la bienveillance et I'amour pour I'humanité, si ce n'est que
ce n'est pas par la volonté, mais par la nature seule, cette procession, ce mouvement et cette
venue éternels et plus surnaturels de I'Esprit du Pere. Il nous faut donc nous demander si, méme
en accord avec ce mouvement ineffable et inconcevable, I'Esprit, procédant du Pere, possede,
selon I'Ecriture, un lieu de repos divinement approprié. En nous posant cette question, nous
découvrons le Pere, le Dieu unique (Jn 1,14-18), qui a daigné (Mt 3,17; Mc 1,11; Luc 3,22)
enseigner et révéler cela en premier lieu a Jean, son précurseur et Baptiste, comme il le dit lui-
méme : «Je ne le connaissais point, mais celui qui m‘a envoyé baptiser d'eau m’a dit : Celui sur qui
tu verras I'Esprit descendre et demeurer, c’'est celui qui baptise du saint Esprit» (Jn 1,33). C'est
pourquoi «Jean aussi rendit témoignage, disant : J’ai vu I'Esprit descendre du ciel comme une
colombe et demeurer sur lui» (Jn 1,32). Mais afin que personne, pensant que cela a été dit et fait
par le Pére en raison de l'incarnation du Seigneur, ne dise que cet exemple est insuffisant pour
dissiper la perplexité, qu’on entende ce que dit le divin Damascéne, écrivant dans le huitieme
chapitre de ses dogmes : «Nous croyons aussi en un seul Esprit saint, qui proceéde du Pere et
repose dans le Fils»; et dans le chapitre «De la place de Dieu» : «Dieu est aussi I'Esprit saint,
puissance sanctifiante et hypostatique, procédant inséparablement du Pére et reposant dans le
Fils». C'est pourquoi le Christ, en tant que véritable Fils de Dieu, est appelé et dispensateur de
I'Esprit divin. Ce que démontre également le divin Cyrille, dans ses «Trésors» : «II est absolument
nécessaire de dire que I'Esprit saint est de nature divine, dont il est aussi les prémices selon
I'apotre; des lors, il n‘est pas une créature, mais Dieu, puisqu’il vient de Dieu et est en Dieu». Et
encore : «Dieu est donc I'Esprit, existant naturellement dans le Fils du Pére et possédant toute son
action». Mais le divin Grégoire le Dialoque, dans son dernier mot, affirme que I'Esprit saint procede
du Pere et demeure dans le Fils. Car, en contemplant ainsi, nous pouvons honorer la «Source de
vie» (Ps 36,10), en le voyant se répandre en lui-méme et reposer sur lui-méme, selon Denys
I’'Ancien, le grand voyant de Dieu.

Ainsi, comment I'Esprit saint, qui procede du Pére dans cette procession et projection
prééternelle et inconcevable et repose dans le Fils, peut-il avoir la méme projection a travers le
Fils, en qui il repose ? Par conséquent, si I'on théologise qu'il procéde aussi du Fils, alors tout cela
ne concerne pas cela, mais une autre projection, qui est sa révélation a nous et sa digne
économie. Car le Christ, selon Grégoire le Théologien, est le dispensateur de I'Esprit en tant que
Dieu et Fils de Dieu. Mais celui qui donne ne produit pas de lui-méme ce qu'il donne, bien que
Celui qui est Dieu de Dieu ait naturellement le saint Esprit en lui, et naturellement [le fasse]
procéder de lui vers ceux qui sont dignes, et non vers ceux qui tiennent leur étre de lui. Le
Seigneur lui-méme dit la méme chose : «Quand le Consolateur sera venu, celui que je vous
enverrai de la part du Pere» (Jn 15,26), procédant du Pére et reposant en lui [c'est-a-dire dans le
Fils], et ainsi envoyé [par lui] a son peuple [pour lui].

30. Si donc, puisqu'il tient son étre du Fils— de méme que par le Fils I'Esprit est envoyé de
lui [c'est-a-dire du Pere]- et qu'il [c'est-a-dire I'Esprit] a le Fils pour origine, alors il s'ensuit qu'il est
aussi une créature. Et que la voix théologique témoigne a nouveau : «Que la foi en un seul Dieu
soit préservée, selon moi, dit-il, en élevant le Fils et I'Esprit a une méme Cause, selon le méme

14



Saint Grégoire Palamas

mouvement et la méme volonté divins, et selon I'identité de leur essence. Préservons la foi en les
trois hypostases sans inventer d'effacement des frontieres, de désintégration ou de fusion, mais en
pensant et en appelant le Pére sans commencement et commencement (comme Cause et comme
Source, et comme Lumiere éternelle); le Fils — non pas sans commencement, mais néanmoins
aussi le commencement de toutes choses.» Si le Fils est le commencement de I'Esprit, alors I'Esprit
sera, selon vous, une de toutes choses, car le Fils est le commencement de toutes choses. Aussi,
je reprends les propos du Théologien : «prouvez que |'Esprit a été engendré, puis donnez-le au
Fils», afin que par Iui ou de lui [I'Esprit] il regoive I'étre. C'est pourquoi le divin Cyrille, lorsqu'il
affirme que si I'Esprit vient de Dieu, ce n'est pas au sens propre ou particulier du terme, de sorte
que ce dont il provient puisse étre considéré comme consubstantiel, car il est écrit que tout vient
de Dieu, dit : «cela reste [appartenant] au saint Esprit au sens propre du terme [l'expression sous-
entendue] "de Lui", parce que c'est de Dieu le Pére que les choses qui n'existent pas ont été
créées, mais par le Fils.» Prouvez donc, je vous le dis encore, que le divin Esprit [vient] de
[I'ensemble] de ceux qui n'existent pas, et alors [déja] accordez-lui I'étre et le fait qu'il vienne du
Fils. On peut dire la méme chose de «des deux», car I'Esprit, étant des deux, ne peut qu'étre un
de tous; ou, ce qui peut paraitre plus modéré, ne peut qu'avoir un [Esprit] des deux comme cause
[de son étre] et de chacun [d'eux] comme commencement. Car puisque toute la création est
produite des deux, chacun est le commencement de toutes choses. Par conséquent, si I'Esprit
procéde des deux, selon les philosophes latins, chacun sera le commencement de I'Esprit, et il y
aura donc deux commencements de I'unique divinité. Car si [le Fils] ici [c'est-a-dire dans le cas de
la production de I'Esprit] agit conjointement, comme, bien sir, la [c'est-a-dire dans le cas de la
production des créatures a partir du néant] il crée conjointement, alors lui aussi est tres clairement
la cause de I'Esprit; et s'il n'accomplit rien conjointement, alors l'effort est vain et, comme le
montre I'exemple géométrique, les théologiens latins se sont révélés insensés, car ils sont
incapables d'affirmer la méme chose en toutes circonstances.

Car, comme dans le cas des créatures, ou chacune est le commencement, il n'y a
néanmoins qu'un seul Commencement, de méme ici il y en aura un, méme si l'on disait «des
deux». Car la, comme nous l'avons dit, il est naturel, non hypostatique, et par conséquent la
puissance créatrice est une pour les deux; ici, cependant, la fécondité1*2 n'est pas présente chez
les deux. Un peu plus haut, nous avons entendu un orateur dont le nom venait de la théologie, qui
appelait le Pére la Source et le Commencement de la Lumiére éternelle, et le Fils, non sans
commencement, mais néanmoins le Commencement de tout. Par conséquent, «l'unique Source de
la divinité supra-essentielle est le Pere» — disait le grand Denys I'Aréopagite; et puis : «Le Pere est
la Divinité originelle, et le Fils et le saint Esprit, si I'on doit dire, sont des branches de la Divinité
engendrant Dieu, pour ainsi dire des fleurs et des Lumiéres supra-essentielles»; et encore : «le
nom et la propriété supra-essentiels du Pére, du Fils et du saint Esprit sont distincts, et aucune
transposition ni communauté n’est permise entre eux»<sup>146</sup>. Bien que, dans le
troisieme chapitre de sa «Théologie mystique», il dise : «du Bien immatériel et indivisible sont
nées les Lumieres du coeur de la bonté et sont restées inséparables de leur coéternelle présence
en Lui, en eux-mémes et les uns dans les autres».

31. Par conséquent, si vous appelez le Fils l'initiateur, alors le Pére ne sera plus l'initiateur :
car alors il participera avec le Fils a la génération de Dieu, et cela doit étre rejeté. Si vous appelez
le Pére [le producteur] (comme c'est le cas en réalité), alors le Fils ne sera pas le producteur, et
alors I'Esprit ne viendra pas de Lui, car [il n'y a] qu'un seul Porteur de la divinité — I'Unique Pére et
Producteur, car c'est pourquoi Il est «le Porteur de Dieu». C'est précisément cette conception que
le grand Basile rejette lorsqu'il écrit a son frere : «Le saint Esprit est attaché au Fils, avec lequel Il
est inséparablement recu; mais son étre a recu son commencement de la cause du Pére, de
laquelle II procede, ce dernier ayant une marque distinctive comme particularité hypostatique, afin
d'étre connu apres le Fils et avec Lui et de recevoir l'existence du Pére. Mais le Fils, qui fait
connaitre par Lui-méme et avec Lui I'Esprit procédant du Pére, ayant seul resplendi comme Fils
unique issu de la Lumiére innée, n'a rien en commun avec le Pére ni avec le saint Esprit quant aux
marques distinctives [de chacun d'eux].» Voyez-vous comment le saint Esprit se rapporte au Fils et
au Pere, et quelles sont les marques du Fils et du saint Esprit ? C'est pourquoi, dit-il, le Fils unique
de Dieu nous fait connaitre le saint Esprit par lui-méme et avec lui-méme, mais ne le fait pas venir,
de peur qu’il ne communie avec le Pére quant aux marques distinctives. Car le saint Esprit a son
étre, ayant recu son origine de la cause du Pere, laquelle cause est une propriété du Pere seul, car

15



Saint Grégoire Palamas

«tout», dit le Théologien, «ce que posséde le Pere appartient au Fils, excepté la cause». Quel
théologien de tous les temps, inspiré par Dieu, a attribué les marques propres a chacune des trois
caractéristique du Pére soit de produire est évident, car de Sa cause, dit Basile le Grand, I'Esprit
recoit son origine, d'ou il procéde, et de Lui il subsiste, bien qu'il soit connu aprés le Fils et avec
Lui.

32. Puisque les [propriétés] communes a la Trinité trés haute et trés adorée sont
également présentes chez ceux pour qui elles sont communes, alors, selon les Latins, le fait de
venir du Pere n'appartient pas également au Fils et au saint Esprit, car I'Un a été engendré de Lui
de maniere immédiate et directe, et [de plus] du Pere seul, tandis que I'Autre procede
indirectement et non de maniere directe, et non du Pére seul, comme ils le pensent. Par
conséquent, si, selon eux, cela ne leur appartient pas également, alors le fait de venir du Pére
n'est pas commun au Fils et au saint Esprit; et si cela ne leur est pas commun, alors aucun des
deux ne vient entierement du Péere. Car si I'un d'eux vient du Pére, I'autre est rejeté, n'y participant
pas. Et inversement. Ainsi, 6 latiniste, tu n'échapperas a aucune absurdité, pas plus que ceux qui
affirment que le Fils est issu de I'Esprit. Mais par les mémes procédés que tu t'efforces d'éviter, ils
les emploieront, et par leur exemple, ils te démontreront I'inévitable multitude d'absurdités.

Car si tu dis que I'Esprit est mentionné apres le Fils — ce qui te parait le plus fiable de tous
les stratagémes, mais que je qualifierais de non moins fragile que les autres —, alors eux aussi te
montreront qu'ailleurs, il est mentionné aprés I'Esprit, et que par conséquent, le saint Esprit est
cité en premier. Pour répondre a ces deux arguments, nous disons, avec la vérité : l'essentiel ne
réside pas dans l'ordre des noms, 0 tels.

Car si tel était le cas, qu'est-ce qui empécherait, sur la base de cette énumération et de
cette liste successive, qui varie en divers endroits de |'Ecriture sainte, tantot de générer et de
produire, tant6t d’étre engendré et d'étre produit ? Car nous n‘appelons pas, comme vous, le Pére
la cause immédiatement antérieure par rapport a I'Esprit, et le Fils la seconde, bien que le Pére ait
été ainsi appelé parce qu'il est la cause de la création. Et c’'est pour cette raison que, étant ainsi
appelé, il est parfois appelé ainsi par les théologiens méme lorsqu'ils parlent de I'incréé, de méme
qu'il est appelé le Pere a cause du Fils. Mais il arrive que, lorsque nous parlons de choses
subordonnées, nous l'appelions ainsi, car nous ne considérons pas le Pére comme premier, le Fils
comme second et le saint Esprit comme troisieme, de maniéere a toujours parler du second aprés le
premier et du troisieme aprés le second, ramenant nécessairement a un certain ordre ce qui est
au-dessus de l'ordre, ainsi que toute autre chose.

33. Car Jean a la langue d'or, commentant les paroles d'’Abraham a son serviteur : «Mets ta
main sous ma cuisse» (Gen 24,2), déclare au cours de la conversation : «Que I'Esprit saint soit
proclamé; que le Fils unique soit exalté; que le Pere soit glorifié. Que personne ne pense que la
dignité est bafouée si I'on mentionne d'abord I'Esprit, puis le Fils, et ensuite le Pére, ou d'abord le
Fils, et ensuite le Pére. Car en Dieu, il n'y a pas d'ordre : non pas comme un ordre désordonné,
mais comme un ordre qui le transcende. Car Dieu n'a pas de forme, non pas parce qu'il est
informe, mais parce qu'il est informe.

Ainsi, Dieu est au-dessus de l'ordre, et non soumis a l'ordre. S'il existe un ordre en relation
avec Dieu en raison de la nature trinitaire de la Divinité, il nous est inconnaissable, puisqu'il est au-
dessus de tout ordre connu. Certes, nous connaissons l'ordre de la proclamation [des noms
divins], car il nous est enseigné par I'Ecriture inspirée, d’ou nous avons aussi pieusement appris
qu'il est modifiable. Mais ce qui est inhérent a la succession naturelle, et particulierement a la
succession entre deux Personnes, le Fils et le saint Esprit, nous est totalement inconnu. C'est
pourquoi, le plus grand théologien de Grégoire dit dans le deuxiéme de ses «Paroles sur le
monde»: «Ainsi raisonnons-nous et soutenons-nous, et quant a leur relation et leur ordre, nous les
laissons a la Trinité seule pour le savoir, ainsi qu’aux purifiés a qui la Trinité le révélera, soit
maintenant, soit ultérieurement».

Or, on dit que le grand Basile, I'ayant appris, purifié par révélation, I'affirma dans ses écrits
contre Eunome. Grégoire le Théologien admet également que cela peut étre connu des purifiés, a
qui la Trinité est révélée. Mais si tel est le cas, pourquoi, lorsque Eunome déclara avoir appris des
saints que le saint Esprit est le troisieme en ordre et en dignité, le divin Basile, non sans une
certaine irritation, s'exprima-t-il avec tant de dureté, disant : «II dit avoir appris des saints, mais

16



Saint Grégoire Palamas

quels saints et en quelles paroles a-t-il exposé cet enseignement ? Il ne saurait le dire». De toute
évidence, aucun saint ne dirait cela.

Alors, puisque ce dernier, du fait que [prétendument] le saint Esprit est le troisieme en
ordre et en dignité, en a déduit qu'[il est troisieme] aussi par nature, bien que cela n'en découle
pas, le grand homme, [comme s'il] cédait et acquiescait hypothétiquement, dit : «Si I'Esprit est
troisieme en ordre et en dignité, et qu'il délivre peut-étre la parole de piété, afin que nous nous
soumettions [a lui] enti€rement, il ne s'ensuit pas pour autant qu'il soit aussi troisieme par
nature». Ainsi, comme s'il y consentait hypothétiquement, et non comme un enseignement
personnel, il a soulevé cette position comme controversée.

Et ce qu’il dit lui-méme dans le premier livre @ Eunomius lui-méme, qu'«il y a une sorte
d’ordre non selon notre institution, mais [néantissant] de la succession qui leur est inhérente par
nature», il dit qu'il ne parle pas du Fils et de I'Esprit, mais du Pére et du Fils, au sujet desquels il
est connu et reconnu de tous que le Fils est conditionné par une cause, et que le Péere est la cause
et est nécessairement concu comme antérieur a ce qui est conditionné, bien que non dans le
temps, comme il le dit lui-méme la. Par conséquent, affirmant sans hésitation ni ambiguité que le
Pere précede le Fils et que le Fils occupe la seconde place apres le Pere, il écrit : «Nous disons
que, dans le rapport de cause a cause, le Pere précede le Fils; mais quant a la différence de
nature, nullement, et de méme quant a la prédominance du temps.»1°2 Et dans le troisiéme livre,
il ajoute : «Par ordre de succession, [le Fils] est second aprés le Pére, parce qu’il vient du Pére, et
[second] en dignité, mais non en nature.»

Ainsi, [Basile] sait clairement que le Fils vient du Pére, mais ignore que I'Esprit vient du Fils.
Car <'il I'avait su, il n‘aurait pas insisté sur ce point et n‘aurait pas nié que le saint Esprit soit
troisieme aprées le Pére, mais il ne se serait pas autant irrité contre Eunomius pour avoir affirmé
cela. De plus, il admet avec beaucoup d'hésitation et de maniere hypothétique que I'Esprit occupe
la seconde place aprés le Fils, sans |'avoir lui-méme enseigné, montrant ainsi qu'il ignore lui-méme
la relation et I'ordre qui unissent le Fils et I'Esprit. Nous savons également que le Fils et le saint
Esprit sont unis par I'Eternel, existant I'un dans l'autre et s'appartenant mutuellement, se
traversant sans fusion ni mélange; que chacun d'eux entretient une relation particuliere avec le
Pére; que le Fils et le saint Esprit sont tous deux unis par le Pere, bien que non de la méme
maniére; qu'ils sont d'égal honneur venant de celui qui est d'égal honneur; et que le pouvoir
d'engendrer, étant le propre de I'hypostase paternelle, ne peut appartenir au Fils. et que quiconque
affirme que le Fils a aussi [la propriété] d'engendrer, produit une fusion des hypostases divines,
rejetant perversement l'ordre reconnu par tous en relation avec Dieu, «car il convient», dit
Grégoire, qui a donné son nom a la théologie, «que les propriétés du Pere et du Fils restent
[inchangées], de peur qu'il n'y ait une fusion dans la divinité, qui remet le reste en ordre». Nous
connaissons aussi cet ordre, reconnu par tous en relation avec Dieu, mais que le saint Esprit soit
considéré comme second apres le Fils et troisieme aprés le Pére, ni nous ni les docteurs et les
défenseurs de I'Eglise ne le savons.

Les Latins — quelle folie ! — rejettent cet ordre pieux et universellement reconnu, et
prétendent comprendre ce que Basile le Grand et Grégoire le Théologien déclarent
incompréhensible, ineffable et supérieur a nous. Ils proclament des innovations sur la procession
ineffable et incompréhensible de I'Esprit, ou, plus exactement, ils blasphément, la qualifiant
d’'«immédiate» et de «médiatisée», d'«imminente» et d'«éloignée», courant ainsi le risque de
réduire le saint Esprit au rang de créature.

Voila le sort des Latins, qui affirment que de deux causes — la premiere et la seconde - il
n'y en a qu’une, et qui ne s'accordent pas en tout avec les Ecritures inspirées, ajoutant ou
retranchant arbitrairement a leur guise. Mais chez nous, qui vénérons pieusement les Deux qui
naissent de I'Un et reviennent a I'Un, rien de tel ne se produit.

34. Mais afin de vous donner I'occasion de parler, ou plutot de vous permettre d’apprendre
[la vérité], nous vous demandons : pourquoi chantons-nous le plus souvent le Fils apres le Pere, et
I'Esprit aprés le Fils, et pourquoi adhérons-nous traditionnellement a ce méme ordre dans
I'initiation aux mysteres [de la théologie] ? Dieu le Pere, la Cause de tout, est le Pere du Fils
unique, qui est immédiatement sous-entendu, avant méme d’étre mentionné, au Pere. Comment
donc, en laissant de coté avant méme de mentionner ce qui est pensé pres du Pere, placerons-
nous |'Esprit immédiatement apres le Pére ? C'est pourquoi I'Esprit est mentionné aprés le Fils du
Pére; car nous ne pouvons prononcer simultanément les deux [noms] de la méme maniere qu'ils

17



Saint Grégoire Palamas

procédent [ensemble] du Pére. Si, en revanche, nous placons I'Esprit uni au Pére avant le Fils,
I'Esprit apparaitra comme le Fils, car le nom «Pére» évoque immédiatement le Fils. De plus, si I'on
place le Fils immédiatement apres I'Esprit, ce dernier sera considéré comme le Pere, car le Fils est
le Fils du Pere et évoque le Pere, en particulier celui mentionné avant lui. Et lorsque le Fils est
placé pres du Pére, son unicité est préservée et rien n'empéche de penser que I'Esprit procede du
Pére. Grégoire de Nysse I'affirme également, et les Latins, incapables de saisir la profondeur de sa
pensée, enseignent que I'Esprit n'est pas le plus proche du Pére (quelle impiété !), mais du Fils.
Cependant, le fait que le Pere et le Fils s'évoquent mutuellement, et soient donc proches, ne
signifie pas que I'Esprit soit éloigné du Pere ou ne procéde pas immédiatement de lui. Nous y
reviendrons.

Or, afin de vous présenter une seconde raison, qui découle également de ce qui a été dit
précédemment, [nous dirons], pour vous éclairer a travers tout cela, que notre race reconnaissait
autrefois Dieu le Pére et Dieu le Pere, lorsque Sa divinité fut révélée et recue par la foi, d'une
maniéere certes imparfaite, mais pas suffisamment claire pour nous étre utile. Car si Lui, étant a la
fois Pere et Créateur, nous avait été préché non comme Péere, mais comme Créateur, comment
aurions-nous pu, incapables encore de le comprendre en raison de notre enfance spirituelle,
recevoir la connaissance de la richesse de la divinité qui Lui est inhérente ? Car le nom de «Pére»
nous est familier, et nous le partageons d'une certaine manieére avec ces hypostases [qui] sont
consubstantielles a [Lui] — et pour nous, souveraines — qui sont issues de Lui. Si ce nom leur est
attribué par nature, au-dela de notre entendement, et si, par amour pour I'humanité, nous
sommes jugés dignes de l'invoquer — pourquoi méme les Juifs ont-ils dit : «Nous avons Dieu pour
Pere» (Jn 8,41) ? —, alors, avec une grande sagesse, comme pour tromper notre raison, ou plutot
pour nous détourner de I'esclavage du Malin et des faux enseignements et cultes, et nous conduire
a sa propre souveraineté et a la connaissance de Dieu, il a aussi révélé la divinité du Fils unique,
se nommant lui-méme le Pere. Apres lui, le Fils a été révélé au monde, visible a travers la chair et
coexistant avec nous. Il a aussi manifesté I'Esprit par lui-méme, confirmant en toutes
circonstances, par ses paroles et ses actes, qu'il est par nature uni et co-égal a lui-méme et au
Pere. Apres le Fils, le saint Esprit est aussi venu au monde, envoyé par le Fils — puisqu’il n‘est ni a
la place de Dieu ni a celle du Christ — et envoyé non pas de maniere générale ou absolue, mais a
un moment précis, a certains et pour une cause particuliere; procédant du Pére non pas pour quoi
que ce soit, ni @ un moment précis, ni a certains, mais de maniére générale et absolue en toutes
choses, comme co-divin et consubstantiel, et dépendant tout autant du Fils de la méme Cause et
de la méme Origine, mais venant de Lui-méme, comme Seigneur et Autocrate.

Une troisieme cause intervient également, pour laquelle les théologiens, pour la plupart,
apres le Fils et a partir de ce qui lui est propre, présentent la proximité immédiate, la perfection et
la consubstantialité de la divinité du saint Esprit avec celle du Pere. Car, aprés que la fureur de
beaucoup contre le Fils se fut apaisée et dissipée, lorsque sa cohésion et son égalité avec le Pére
eurent été démontrées, expliquées et établies de la maniére la plus fiable de diverses fagons, la
guerre contre le saint Esprit reprit de plus belle. Par conséquent, toute I'attention des théologiens
était portée non pas sur la figure de I'existence, mais sur la consubstantialité de I'Esprit avec le
Fils, méme si les Latins forcaient leurs mots, adaptant leur sens a leur propre malice.

35. Mais, bien sr, Dieu, s'étant révélé a nous en trois hypostases, est ainsi glorifié. Et
ainsi, puisqu'il n'y a qu'une seule image et icone de I'unique Trinité sans image et adorée — car la
Trinité est inséparablement unie, coexiste éternellement et représente une seule et méme image,
dit le grand Athanase —, puisqu'elle existe donc dans la Trinité vénérée, nous appelons le Fils
I'image et I'icone du Pére, et I'Esprit I'image du Fils. Car c'est ainsi qu'll [c'est-a-dire I'Image et
I'lcone] s'est fait connaitre a nous comme Il I'a voulu, et nous disons que I'Esprit est lié au Fils
comme Il I'est au Pére; car tous deux sont également liés au Péere, hormis la figure de I'existence,
comme cela a été démontré précédemment par de nombreux auteurs. Et le Fils nous a été connu
de la maniére la plus intime qui soit, comme le Pére; et par lui, qui nous a été connu de la maniére
la plus intime, le saint Esprit a été révélé, préché et envoyé en son nom, tout comme il est venu
auparavant au nom du Pere. Et nous disons que tout ce qui appartient au Pére appartient au Fils,
excepté la cause, et que tout ce qui appartient au Fils appartient a I'Esprit, excepté la filiation. Car
tout ce qui appartient au Pére appartient également au Fils et a I'Esprit, excepté la cause, qui
englobe les différences hypostatiques de I'étre des deux. C'est pourquoi, dans certains cas, nous
plagons I'Esprit avant le Fils, bien que ce soit rare, tandis que dans la plupart des cas, nous le

18



Saint Grégoire Palamas

placons apres le Fils et apres le Pere, afin que, nous rappelant sans cesse les trois plus grandes
ceuvres accomplies pour nous et les économies les plus divines et providentielles, nous puissions
rendre grace brievement pour tout.

36. Eunome, et aprés lui les latinistes, n'ayant pas écouté avec sagesse cette action de
graces des peres a Dieu, et incapables de comprendre I'économie [par laquelle ils autorisaient
certaines affirmations applicables] dans les disputes avec les hétérodoxes, en ont conclu a tort que
le saint Esprit est le troisieme apres le Pére, sans méme comprendre que si tel était le cas, et que
cela montrerait I'ordre naturel du Fils par rapport au Pere et du saint Esprit par rapport au Fils,
alors le Fils ne pourrait pas parfois étre placé apres le saint Esprit, puisque dans I'Ecriture sainte,
I'ordre de la proclamation conjointe des trois Personnes adorées est modifié, de sorte que le saint
Esprit est mentionné en premier, comme le dit aussi Grégoire, le grand théologien : «les mémes
sont cités par I'Ecriture sainte tant6t avant, tantdt apres, en raison de I'égal honneur naturel». Et
[dans la Parole prononcée], en présence des évéques d'Egypte, il nous exhorte aussi a théologiser
de cette maniere, disant : «Théologisez avec Paul, qui a été élevé au troisieme ciel, parfois «Ils
énumerent trois hypostases ensemble et [font] cela de maniére variable, sans observer un ordre
[immuable], [mais] numérotent la méme [hypostasie] tant6t au début, tantét au milieu, tantét a la
fin.» )

Mais I'expression «par lui» n'est pas seulement attribuée au Fils par I'Ecriture sainte; car le
divin Cyrille, dans ses «Trésors», dit : «L'Esprit est au Christ, puisque le Verbe de Dieu, par I'Esprit,
a habité parmi nous.» Ignorant complétement cela, Eunome et les Latins ont commencé a
enseigner, a tort, que le saint Esprit est le troisieme aprés le Pere en ordre et en dignité, c'est-a-
dire un ordre non pas de confession, mais de nature. De la, Eunome en est venu a enseigner que
[le saint Esprit] est le troisieme apres le Pere et par nature, distinct en cela des deux [c’est-a-dire
du Pére et du Fils]; et les Latins [en concluent] également que le saint Esprit procéde du Fils.

37. Cependant, avec les saints peres, nous placons le plus souvent I'Esprit aprés le Fils, et
le Fils aprées le Pere, afin de rendre grace pour toutes choses et de rappeler les trois plus grandes
ceuvres accomplies pour nous, et les trois économies les plus divines et providentielles, non pas
parce qu'elles sont deuxiemes et troisiemes en honneur et en dignité — car elles sont d'égal
honneur —, ni pour diviser le principe de I'Un [Esprit] en deux, ni pour élever I'Un en deux. Nous
n'avons qu'un seul Dieu, car le Fils et I'Esprit sont élevés a une seule Cause, de laquelle nous
postulons l'existence de chacun d'eux; et puisque le Pére est un seul Commencement, comme le
dit aussi Grégoire le thaumaturge, il n'y a qu'un seul Dieu. Et puisque les Trois ont une seule
nature— de sorte que les Deux et les Trois sont un et identique—, alors les relations exprimées par
les mots «de Lui» et «sont élevés vers Lui» ne divisent pas la nature, mais s’en distinguent par
rapport a elle, et ne procedent donc pas, au sens propre, d’elle, bien qu'elles n‘existent pas sans
elle, et ne soient pas élevées vers elle, bien qu'elles n'existent pas sans elle; car I'Un, pour ainsi
dire, s'est engendré et a engendré, et a été élevé vers Lui-méme ? Par conséquent, I'Un n'est pas
a la fois le commencement et ce qui vient de Lui, ni Lui-méme pour Lui-méme et la cause
conditionnée. Si donc tout cela se rapporte a ce qui divise l'unique nature, c'est-a-dire aux trois
Hypostases, ou trois Personnes de l'unique Divinité, alors, lorsque les Latins disent que I'Un
provient des Deux, ils parlent de Personnes, et en ce sens ils parlent des «deux», car I'un n'est
jamais appelé «les deux».

Ainsi, puisqu'ils disent que I'Un provient des Deux au méme sens ou I'on comprend et parle
du commencement et de la cause, cela signifie qu'ils disent que I'Un a deux commencements et
deux causes, et introduisent ainsi deux commencements et deux causes, et le polythéisme. Car
Dieu est un non seulement parce qu'il a une seule nature, mais aussi parce que ceux qui
proviennent de lui sont attribués a une seule Personne, et qu'une seule Cause et un seul
Commencement sont rattachés non seulement ensemble, mais aussi séparément. Il y a donc un
seul Principe Divin et un seul Dieu, car chacun des Deux est directement rattaché a I'Un. Si I'Esprit
ne vient pas directement du Pere, cette médiation lui confére nécessairement deux causes — une
moyenne et une extréme — et, de ce fait, il est impossible que Trois soit un seul Dieu; il est méme
impossible que Celui qui, par la divinité médiatrice, vient du Pere, soit Dieu, car, selon les
théologiens, c'est le Pére qui est venu aux créatures par la divinité médiatrice.

38. Car il les créa non comme le Pére, mais comme Dieu. Le Fils est un seul Dieu avec le
Pére; par conséquent, la création vient du Pére par le Fils, comme d'un seul Dieu, et Dieu est le
commencement de toutes les créations. Dieu engendre et enfante, comme le Pére des Lumieres,

19



Saint Grégoire Palamas

coéternel avec lui. Si donc I'Esprit saint vient du Pére par le Fils, comme d'un seul commencement,
alors il ne viendra pas d'un seul Dieu — le Pere et le Fils — mais d'un seul Pére existant, étant le
Pére et le Fils. Et quoi de plus incongru qu'une telle confusion ? C'est pourquoi les Latins, fuyant
cette confusion, disent [qu'il vient du Pére et du Fils] comme d'un seul Dieu, ce qui n'est confirmé
nulle part, comme on I'a montré. Et cela I'est d'autant plus que I'Esprit est un seul Dieu avec le
Pére et le Fils. Par conséquent, puisqu'il n'y a qu'un seul Pére, parfaitement et absolument, non
seulement le Fils et le saint Esprit, mais aussi chacun d'eux individuellement, n'ont qu'une seule
Origine et une seule Cause : le Pére. Ainsi, il n'y a qu'une seule Origine de la divinité, méme si les
philosophes latins, reprochés de parler de deux Origines en matiére de divinité, ont cru se justifier
en insistant sur le fait qu'ils enseignaient une seule Origine pour le Fils et le saint Esprit. Car, en
affirmant cela, ils cherchent a nous tromper, comme nous l'avons dit d'emblée. C'est précisément
ce dont nous les accusons : comment peuvent-ils dire que le Fils et le saint Esprit ont une seule
Origine, alors que le saint Esprit a deux Origines ? Mais lorsqu'on les interroge sur I'Un, ils
répondent sophistiquement au sujet des Deux, se trompant eux-mémes plutdt que ceux qui les
interrogent.

39. Ainsi, le Pere est entierement et complétement I'unique Origine et Cause en ce qui
concerne Dieu. Car aucun des apotres ni des évangélistes ne I'a appelé «Créateur», mais le nom
de «Pere» leur suffisait. Par «commencement», je n'entends ni le point initial, ni le principe
créateur, ni ce qui porte le nom de domination.

40. Et en effet, Dieu est a la fois Pére, en vertu du fait que le Pere est le Commencement
et la Cause; et puisque le Commencement est le Pere des Lumieres, c'est-a-dire du Fils et du saint
Esprit; et puisque la Cause est a la fois Cause, Commencement et Pere. Si le Fils est aussi la Cause
du saint Esprit, alors il sera nécessairement aussi a la fois le Commencement et le Pére en tant
que Cause. Car, comme pour I'homme : puisque I'homme est réceptif a la connaissance
scientifique, celui qui est réceptif a la connaissance scientifique ne peut étre qu'un homme. Il en
va de méme pour Dieu : puisque le Pere, en tant que Pére, est le Commencement et la Cause, il
est impossible que Celui qui est la Cause ne soit pas a la fois le Commencement et le Pere, bien
que Grégoire le Théologien écrive : «ainsi le Fils est, au sens propre, le Fils, parce qu'il n'est pas
[en méme temps] le Pére».

Voyez-vous clairement que le régne unique du Pere et I'unité hypostatique sont niés par
ceux qui affirment que I'Esprit vient du Fils et n'éléve pas chacune des Personnes a une Source
unique de divinité ? Car il y a une seule nature, et tous sont humains, mais tous ne sont pas un
seul homme. Méme si, par l'intermédiaire les uns des autres, ou mieux encore, par l'intermédiaire
de ceux qui nous ont précédés, nous étions tous élevés a un seul ancétre. Mais alors, il y a de
nombreux auteurs [de notre existence], et nous ne sommes pas [tous] issus d'un seul, c'est
pourquoi nous ne sommes pas un. Alors, n'innovez-vous pas clairement, 0 vous qui étes si raffiné
en latin ? )

41. Notre Evangile, qui a été «préché... parmi les paiens, cru dans le monde» (I Tim 3,16),
et «la grace salvatrice de Dieu» (Tite 2,11), et la connaissance de Dieu qui lui correspond, révélée
a tous et enseignée a tous, étaient-ils réellement imparfaits devant vous, a moins que la foi ne soit
vaine (Romains 4:14), et que ce qui concerne la confession n‘ait pas été corrompu, pour lequel
ceux qui faisaient partie de la «nuée de témoins qui nous entourent» (Héb 12,1) ont lutté et
combattu, [dans] la liste nombreuse des saints, [dans] la multitude des docteurs instruits par Dieu,
tous, par leurs actes, leurs paroles et leurs souffrances, ont témoigné de la vérité, pour laquelle ils
ont tenu bon, accomplissant [leur ceuvre] jusqua la mort, non seulement pour elle et pour eux-
mémes, mais aussi pour notre confirmation ? Si tout cela n'est pas vain, et si la foi de ceux qui
sont appelés par le Christ n'est pas défaillante, alors c'est vraiment en vain que vous cherchez des
ajouts et que vous innovez au détriment de votre propre ame.

Car si [ces saints] reconnaissaient que I'Esprit [procédait] du Fils, pourquoi ne I'ont-ils pas
préché ouvertement et confirmé lors des nombreux et fréquents conciles saints ? Ou bien
l'ignoraient-ils ? Alors cela n'était pas vrai, car Celui qui, pour nous, s'est fait connaitre comme I'un
de nous les a informés de toutes choses. Et I'Esprit leur a enseigné toutes choses selon la
promesse, et les a enseignées dans ce but, afin qu'ils puissent nous les enseigner comme ils les
avaient eux-mémes appris, comme il a été dit précédemment. Mais si vous osez dire cela, que
ceux qui étaient théologiens avant nous n'ont pas reconnu la vérité, nous réfuterons cela aussi
comme un blaspheme non moins grave.

20



Saint Grégoire Palamas

Car qui étes-vous pour oser affirmer cela ? Quel concile, aussi important que ces saints, ou
plutét, combien et ou, a été témoin de I'Esprit, qui a témoigné en leur faveur de leur vivant et
parmi les hommes, et qui témoigne et témoignera encore par les miracles accomplis et a accomplir
sur leurs tombeaux ? Mais, dira le latin : «J'ai aussi de nombreux péres qui confirment mon ajout
par leur témoignage.» Ainsi, en se réunissant, ont-ils trahi une chose a I'Eglise tout en en
enseignant une autre ? Certainement pas. Mais vous-méme, soit vous déformez, soit vous vous
trompez et vous comprenez mal, interprétant sans I'Esprit ce qui a été dit par I'Esprit.

42. Néanmoins, méme en admettant cela (bien que ce ne soit pas le cas), ne devrions-nous
pas plutdt accepter ce qu'ils ont transmis collectivement plutdt que ce que chacun a dit
séparément ? Car le premier, outre le fait d'étre commun a tous et indigne de ceux qui cherchent
malicieusement a pervertir la parole de vérité, est aussi connu de tous, sages et ignorants, et
toujours proclamé. Mais ce qui n'est pas aussi répandu est suspect, et plus encore lorsqu'il est
introduit par les Latins qui, par leur ajout, ont ourdi des intrigues méme contre le sens le plus
évident du Credo. Ceux qui ont osé inventer un ajout a ce qui est sur la langue de tous les vrais
chrétiens et fréqguemment proclamé chaque jour, que n'oseraient-ils pas faire dans des textes
inconnus de la majorité ? En effet, ce qui n'est ni commun ni répandu est suspect : de peur qu'un
homme mauvais n'y seme l'ivraie (Mt 13,25). Par conséquent, si tous les peres le confessent d'une
seule voix, alors il faut I'accepter. Sinon, soit.

De méme, dans la seconde homélie, si Dieu le veut, nous examinerons et exposerons ce
que vous considérez comme une preuve en faveur de votre ajout. Non pas le texte lui-méme —
puisse-t-il en étre autrement ! — mais vous, qui interprétez mal ce qui est bien dit et ne faites pas
le lien entre I'obscur et le clair, entre ce qui est dit en secret et ce qui est dit ouvertement.

Epilogue. Rappelons brievement ce qui a été dit dans cette homélie et ajoutons ce qui a été
omis.

1. Premiérement, il a été établi que leur prétexte pour cet ajout est totalement vide.

2. Ensuite, il est démontré que lorsqu'il est question de la procession du saint Esprit venant
du Pere, il s'agit bien de «venant d'un seul», car lorsque, dans le méme Credo, nous entendons
parler du Fils engendré du Pére, nous acceptons sans objection ce que signifie «venant d'un seul».

3. A cela, nous ajoutons ce qui suit : méme s'il était possible d'affirmer sans I'ombre d'un
doute que I'Esprit vient aussi du Fils, les Latins n‘auraient pas d{, méme alors, ajouter cet ajout au
Credo. Car méme si cette opinion s'était avérée juste par la suite, elle n‘aurait pas mérité d'y
figurer, puisque nos prédécesseurs, bien qu’ils se soient réunis et aient tout discuté ensemble sous
la présidence des représentants de I’Ancienne Rome, n’ont rien ajouté au Credo qui leur paraisse
pieux.

4. 1l est donc clair que nous devons d‘abord exiger qu'ils retirent cet ajout et, compte tenu
de la haute fonction du pape actuel, ne pas nous détourner de ceux qui ont consacré leur vie a
une fin attestée par Dieu, et seulement ensuite accepter de discuter de cette position avec eux.

5. Nous précisons donc a ceux qui nous écoutent que, méme en ce qui concerne les deux,
lorsque nous entendons I'expression «du Pere», nous entendons aussi «d'un seul», méme si cela
n‘est pas explicitement dit.

6. Or, lorsque nous disons que I'Esprit procede du Pere, nous attribuons cette procession a
I'nypostase du Pere, car l'essence de la Trinité est enti€rement une. Le Fils, cependant, ne peut
rien posséder qui appartienne a I'hypostase du Pére; par conséquent, I'Esprit ne provient pas non
plus du Fils.

7. Dés lors, on reproche aux philosophes latins de ne pouvoir soutenir que deux Personnes
divines procedent d'une seule, puisqu'ils situent la cause en deux, et de maniéres différentes de
surcroit. Ils ne peuvent méme pas parler d'un seul Dieu, du fait de cette attribution a I'Un. Car,
selon le sage prélat de Nysse, le grand-pére, le pere et le fils ne sont pas un seul homme, puisque
la cause est attribuée a deux Personnes. Et a cela, nous avons rétorqué que, de méme qu'il y a
deux Personnes conditionnées, puisque la conditionnalité réside en deux Personnes, de méme,
selon eux, les causes sont nécessairement deux, puisqu'ils attribuent la propriété d'étre une cause
a deux Personnes.

8. De plus, puisque, selon les théologiens divinement sages, de méme que le Fils vient du
Pére, de méme I'Esprit vient du Pére, sans génération ni procession, alors si le Fils est [engendré]
immédiatement [du Pére] et non aussi de I'Esprit, mais du Pere seul, alors I'Esprit [procéde]
immédiatement du Pére, et non aussi du Fils.
21



Saint Grégoire Palamas

9. Nous avons également montré que, puisque I'Esprit est appelé l'esprit du Christ, de
méme que chacun de nous possede son propre esprit, alors, par son action, il vient aussi de lui, et
par hypostase, il est son propre Esprit, non pas de lui, mais du Pére seul.

10. Outre le fait que I'Esprit ne vient pas du Pére par grace, mais par nature, il a été
démontré qu'il tient son étre du Pere seul.

11. Et [cela est encore démontré] par le fait que chacun [c'est-a-dire le Fils et I'Esprit]
possede, selon les théologiens, tout ce qui appartient au Pére, excepté l'ingéniture, la génération
et la procession.

12. Par conséquent, les Latins sont aussi, par le sens [interne], ceux qui ajoutent [quelque
chose] au Credo; tandis que nous sommes, méme par un sens externe, ceux qui n'ajoutent rien a
la pensée pieuse du divin Credo.

13. Nous avons accusé les Latins d'enseigner qu'il existe deux principes d'un seul Esprit. IIs
affirmaient cependant que rien n'empéchait ces deux principes d'en étre un, puisque I'un découle
de l'autre, et en cela, ils furent jugés blasphématoires.

14. Puis, parlant du principe, nous avons démontré qu'il n'y a en aucune fagon deux
principes d'un seul Esprit.

15. Nous avons présenté, a partir de la preuve que ce qui est commun au Pere et au
Fils I'est aussi a I'Esprit, des preuves qu'il n'appartient pas au Fils de produire I'Esprit, car alors ce
serait aussi une propriété de I'Esprit. Nous les avons également convaincus ici de ne pas distinguer
entre les propriétés naturelles et les propriétés hypostatiques, et si tel est le cas, alors la nature
divine ne differe pas non plus des hypostases adorées.

16. Puisqu'il est impie de ne pas dire que la créature a recu son étre du Fils a la maniéere de
la création, mais d'attribuer la propriété créatrice au Pére seul, nous concluons nécessairement que
si I'Esprit a recu son étre a la maniére de la procession et du Fils, il serait impie de ne pas dire que
I'Esprit vient aussi du Fils, et que la propriété de produire appartient uniquement au Pére. Puisque
ceux qui parlent ainsi sont non seulement pieux mais aussi porteurs de Dieu, il s'ensuit que ceux
qui disent que I'Esprit vient aussi du Fils sont impies.

17. Et si I'Esprit est par le Fils, alors chacun, ensemble et séparément, sera appelé Pere et
Producteur, tout comme, par rapport a la créature, chacun est Créateur et Pere.

18. Du fait que le Fils est théologisé, qu'il posséde tout ce qui appartient au Pere, sauf la
cause, qui ne doit pas étre [comprise comme la cause] des créations, et qu'il est donc la cause du
Fils et de I'Esprit, nous avons alors montré que I'Esprit ne procede pas du Fils.

19. Et nous avons fait venir des témoins qui interdisent I'ajout latin.

20. Partant du fait que le Fils n'est pas engendré de I'Esprit, nous avons démontré que
I'Esprit ne tire pas non plus son étre du Fils.

21. Ensuite, en nous appuyant sur les noms du Fils cités et examinés par les saints, nous
avons présenté des preuves que le saint Esprit ne provient pas du Fils.

22. De plus, partant du fait que le signe distinctif du saint Esprit n'est pas simplement de
procéder, mais de procéder du Pére, nous avons présenté des théologiens qui témoignent que le
saint Esprit procede du Pere seul.

23. Ceci découle également du fait que I'union du Fils et de I'Esprit est le Pere, puisqu'il est
placé au milieu des deux dans les noms.

24. Enfin, partant du fait que I'Esprit n'est pas dit «du commencement», mais «avec le
commencement», nous avons présenté des preuves que le Fils est appelé le Commencement en
théologie.

25. Celui qui affirme que I'Esprit est par le Fils, au sens de son existence, et qui transforme
«par» en «de», se trompe. Car il est dit de plus que I'Esprit est «par lui», non «de lui», mais «avec
lui», engendré du Pére, I'Esprit procéde aussi de lui.

26. De plus, d'apres ce qui est théologisé au sujet de chacune des trois Personnes, il est dit
qu'elle est, par hypostase, le milieu entre les deux autres.

27. Et du fait que chacune posséde par rapport aux autres ce qu'elle possede par rapport a
elle-méme.

28. Et du fait que I'Esprit, comme le Fils, est appelé second apres le Pére, il est démontré
que chacune existe immédiatement aprés le Pere, puisque le milieu, au sens théologique, ne
correspond pas a trois points alignés, mais a ceux situés aux angles d'un triangle.

22



Saint Grégoire Palamas

29. Apreés avoir clairement démontré que la manifestation de I'Esprit est double, il a
également été démontré que chaque manifestation a une fin correspondante. Il s'ensuit que le
saint Esprit ne tire pas son étre du Fils.

30. De plus, en qualifiant le Fils de commencement de I'Esprit divin, les latinistes ont
montré qu'ils réduisaient I'Esprit divin au rang d'une créature.

31. Or, du fait que le Pere et le Fils n'ont aucune communion dans la génération de Dieu, il
est prouvé que I'Esprit ne provient pas du Fils.

32. De plus, du fait que les propriétés communes de la Trinité supréme appartiennent
également a chacune des hypostases divines, il est clair que les tenants d'une pensée latine
n'affirment ni que le Fils ni I'Esprit procédent du Pere et ne reconnaissent pas les distinctions
hypostatiques en Dieu.

33. Ensuite, concernant l'ordre en Dieu, nous avons montré que les saints ignorent la
relation et I'ordre mutuels du Fils et du saint Esprit, et nous avons cité a ce sujet les grands Basile,
Grégoire et Jean, le théologien de référence. Nous avons également présenté et expliqué I'ordre
pieux et universellement reconnu en Dieu. C'est pourquoi nous sommes convaincus que les
tenants d'une pensée latine ignorent cet ordre pieux. Et ce que les théologiens reconnaissent
ignorer comme étant au-dessus de nous, ils se vantent de le savoir parfaitement, proclamant ainsi
des doctrines nouvelles et blasphématoires sur la procession du saint Esprit.

34. Nous avons également présenté un discours démontrant de diverses maniéres
pourquoi, dans la plupart des cas, nous chantons le Fils apres le Pere, et I'Esprit aprés le Fils, et
c'est dans le méme ordre que nous enseignons [la doctrine les concernant] a ceux qui sont initiés
[aux mysteres de la foi].

35. Et que les théologiens, ayant bien suivi I'ordre de [cette] initiation, disent de tout ce qui
est commun aux Trois, que I'Esprit est lié au Fils de la méme maniére que le Fils I'est au Pére.

36. Et que, ayant insensément entendu cela, Eunome, puis les philosophes latins, ont
commencé a enseigner que le saint Esprit est troisieme aprés le Pere : Eunome, que par
conséquent I'Esprit est troisieme par nature; et les Latins, qu'il tient aussi son étre du Fils.

37. Nous démontrons en outre que non seulement le Fils et I'Esprit ensemble, mais aussi
chacun d'eux séparément, sont directement élevés vers le Pere; et que si cela n'était pas le cas,
Dieu ne serait pas un.

38. De plus, du fait que Dieu et le Pére créent en tant que Dieu, et non en tant que Pere,
tandis qu'll engendre et produit en tant que Péere, nous montrons que si, selon les Latins, I'Esprit
provient du Pére et du Fils comme d'une seule [origine], alors Il ne proviendra pas d'un seul Dieu,
mais d'un seul Pére, qui est Pére et Fils. Ainsi, la sagesse latine est pleinement révélée : elle
exprime a la fois la procession essentielle des Deux d'un seul Esprit, et celle d'Un [Pere] des Deux
[Fils et Esprit].

39. Nous abordons maintenant la nouvelle origine et la sophistication des Latins. Ils
répondent a ceux qui leur demandent s'ils parlent de deux principes de la divinité de I'Esprit.

40. De plus, il est démontré, par le fait que I'ap6tre théologise sur le Pere comme Pére des
Lumiéeres, que les latinistes appellent aussi le Fils «pere» et rejettent clairement I'unique priorité et
I'unité hypostatique du Pere.

41. Nous montrons que notre enseignement, méme dans son ancienneté, est vénérable et
ne requiert aucun ajout, car il n'est pas insuffisant.

42. Puis, ayant également affirmé que I'opinion collective des péres est préférable a leurs
propos privés, et que ce qui n'est pas généralement connu est douteux, surtout lorsqu'il est avancé
par les Latins, qui raisonnent de maniere perverse méme sur I'évidence, nous avons promis, avec
l'aide de Dieu, de démontrer dans la Seconde Parole que les déclarations apparemment
contradictoires des péres sont en réalité concordantes. Ceci a donc été démontré ci-dessus a
travers les discussions les plus approfondies, et aussi que notre confession est assurée de tous
cOtés, et qu'elle est pour nous la couronne de louange et une espérance inébranlable. Si tel n'est
pas le cas, et si nous sommes déficients en cela, alors les anciens, les apotres, les prophetes et les
vénérables conciles des péres, si nombreux et inspirés par Dieu, qui ont instruit notre peuple, le
seront bien davantage. Si, toutefois, I'ayant su différemment— comme le prétend aujourd'hui le
peuple latin—, ils ne nous l'ont pas révélé, bien que le Seigneur leur ait dit : «Ce que vous avez
entendu dans les ténebres, proclamez-le dans la lumiere» (Mt 10,27; Lc 12,3), comment
pourraient-ils ne pas en étre tenus responsables ? Cependant, Dieu, par leurs plus grands actes,

23



Saint Grégoire Palamas

les a justifiés en cela. Car non seulement ils n'ont pas philosophé comme les Latins— a bas [une
telle pensée] |-, mais ils ont aussi reconnu et nous ont transmis l'unique Principe de divinité : un
Pére incréé. Un seul Fils, procédant de Lui selon la maniére de la génération; un seul saint Esprit,
coéternel et procédant aussi du Pere avant tous les siecles et a jamais, et aussi co-glorifié avec le
Pére et le Fils, maintenant et toujours et dans les siécles des siecles. Amen.

PAROLE 2

Sa seconde parole sur la procession du saint Esprit, montrant qu'elle n'est pas accomplie
par le Fils, et que les Latins citent I'Ecriture sainte soi-disant pour se justifier.

1. Ayant donc examiné, du mieux que nous avons pu, ce qui était requis par ceux qui
comptent parmi les pieux pour la clarification et la confirmation de la pensée juste, et ce qui révele
brievement toute la perversité des Latins qui s'opposent a [la vérité], nous n'avons pas exposé en
détail tout ce qu'ils opposent a nous et a la piété, par lequel ils tentent de prouver qu'ils n'innovent
nullement, mais pensent et parlent conformément aux paroles divines du Christ lui-méme, sans
contredire en aucune fagon ceux qui ont théologisé selon le Christ, et nous ne I'avons pas non plus
dénoncé. Examinons donc maintenant point par point ce qu'ils disent, et par quels syllogismes ou
quelles paroles et pensées de I'Ecriture, en les utilisant, ou plutét en les détournant, ils se sont
éloignés de la confession prononcée par Dieu et transmise par les peres. Et pire encore, ils
refusérent de revenir et de saisir fermement ce dont ils s'étaient éloignés, mais, usant au contraire
d'une éloquence maladroite, a l'instar de personnes particulierement mal élevées, ils prétendirent
leur tendre la main pour les corriger, se montrant ainsi extrémement agacants et contradictoires.

2. Car I'abandon de la bonne confession était courant dans toutes les Eglises, le mal ayant
longtemps trouvé refuge ici et 1a. Mais s'en éloigner définitivement — cela n'arrivait qu'a I'Eglise
latine, bien gu'elle fit la plus grande et la pIus illustre des sieéges patriarcaux. Et a elle, la plus
grande des Eglises, il arriva la méme chose qu'au pIus grand des animaux, I'éléphant, dont on dit
que méme en dormant, il ne se courbe pas jusqu'a terre pour se reposer, mais se contente de
fléchir Iégérement les membres. Si quelque chose lui arrive et qu'il tombe, il ne pourra jamais se
relever. Mais chez les éléphants, cela est dii au poids de leur corps et a l'obésité de leur chair, qui
les cloue au sol comme un lourd fardeau de plomb. Quant aux Latins, je crois que c'est
uniguement leur orgueil — une passion presque incurable, il faut bien le dire, caractéristique, selon
I'apbtre, du Malin seul, et qui le rend a jamais incurable.

Si ce peuple latin se départissait de cet orgueil — car cela lui est possible, puisqu'il est
humain —, alors nous tous, unis dans la vraie confession, tels les trompes que la nature a congues
pour soutenir les éléphants tombés, pourrions, par des paroles divinement inspirées, les relever, en
adhérant fermement a la régle de la piété. Mais pour ceux qui s'abandonnent volontairement,
absolument rien ne pourra les sauver, méme si les esprits célestes eux-mémes préparaient et leur
offraient un remede contre les faux enseignements. Car a de tels [s'applique] la parole révélée
dans les déclarations prophétiques, que «nous avons guéri Babylone, mais elle n'est pas guérie»
(Jér 51,9).

3. Ainsi, celui qui leur tend la main agit presque en vain, a moins qu'il ne s'octroie lui-méme
ce bienfait extraordinaire et ne témoigne de la bonté intrinséque de Dieu, alors qu'il ne fait que
démontrer leur persistance volontaire dans le mal et, peut-étre, les empécher de s'enfoncer
davantage dans l'incohérence. Or, a présent, a moins qu'ils ne souhaitent exprimer ouvertement
leur désaccord, quel meilleur remede pourrait-on trouver a leur correction que d'affirmer que le
saint Esprit tire son étre du Pére seul, et non aussi du Fils ? Cette position a déja été démontrée
par de nombreux théologiens, et par la signification méme de I'expression «d'un seul», ce qui a
permis de clarifier la compréhension orthodoxe d'une théologie siire concernant le saint Esprit et
de démontrer clairement que leur ajout est contraire a la prédication correcte de la vérité. Mais au-
dela de cela, nous ne voyons aucune nécessité de modifier les décrets spirituellement édifiants des
saints conciles [qui existent] depuis le commencement des temps, ni de remanier le Credo
transmis par les peres en y ajoutant et en affirmant que le saint Esprit procéde aussi du Fils. Car
si, dans I'Ecriture inspirée, il y a quelque chose qui semble contredire ce qui a été clarifié par les
efforts communs des théologiens et qui est donc reconnu par tous, ne devrions-nous pas plutot
concilier cela, autant que faire se peut, avec la vérité qui est absolument certaine, plutot que de

24



Saint Grégoire Palamas

nous détourner de la vérité pour elle ? Et ne devrions-nous pas reconnaitre que certaines choses
dépassent notre entendement et en confier la compréhension a quelqu’un d’autre — a quelqu’un
qui sera jugé digne [de connaitre] méme les mysteres les plus profonds de I'Esprit — nous estimant
indignes de les connaitre ? Ne devrions-nous pas nous humilier «sous la puissante main de Dieu»
(I Pi 5,6) ? Mais — horreur ! — serons-nous privés de la connaissance de Dieu lui-méme parce que
nous refusons de nous reconnaitre ignorants de quoi que ce soit, tout comme on n’a pas reconnu
la divinité du Fils parce que ce qui €tait écrit a son sujet était difficile a comprendre ? Certainement
pas ! Car méme les témoignages des Ecritures, qu'ils ne comprenaient pas bien, ne pouvaient les
secourir — puisqu'ils ont refusé [ce secours] a tort — ni les délivrer du mal et de la condamnation
éternelle qui en découle. IIs seront soumis au jugement éternel, car, ayant rejeté les paroles claires
et, dans leur orgueil, s'étant penchés sur des choses obscures avec leur savoir — ou plut6t, sans
avoir cherché ni écouté ceux qui cherchaient vraiment —, ils ont récolté de ce savoir orgueilleux
une véritable folie.

4. Cependant, nombre de ces paroles, pour les aveugles spirituellement, privent le Fils de la
coéternité et de I'égalité avec le Pére, et méme de la dignité souveraine et du royaume éternel :
«et... le Fils», disent-ils, «sera soumis» (I Cor 15,28), et «il lui convient de régner jusqu‘a...» (I Cor
15,25), et «le Pére... est plus grand» (Jn 14,28), et «la sagesse a été créée» (Sir 1,4), et «il ne
connait rien de ce qu'il a fait», bien que le sens de ce passage soit directement opposé aux paroles
citées. Il est probable que saint Grégoire ait cit¢ de mémoire un ouvrage hérétique, ou les
Ecritures sont déformées sans vérification du texte authentique. On y trouve notamment : «Il ne
peut rien faire par lui-méme» (Jn 5,19-30), «II est descendu... pour accomplir sa volonté» (Jn
6,38), «Il passa la nuit en priere» (Luc 6,12), «il revétit I'habit» (Héb 5,8), «il prospéra» (Luc
2,52), «il monta au ciel» (Jn 3 et autres passages), «il fut glorifié» (Jn 7,39), «il mourut» (Luc
13,32; Héb 5,9; IJn 19,28-30). Ces passages évoquent notre humble condition de sang-mélé, la
gratitude du Fils engendré envers le Pére, la preuve qu'il n‘est pas un anti-dieu et les exemples de
vertu qui nous sont donnés. Ses actes.

Que devons-nous donc rejeter a présent, au nom de ces paroles, la grandeur infinie du Fils,
attestée ailleurs, par exemple qu'il «était au commencement» (Jn 1,1), qu'il était avec Dieu, qu'il
était Dieu, qu'«il est né avant toutes les montagnes» (Proverbes 8,25), que «son nom demeure
avant le soleil» (Ps 72,17), qu'il est Dieu et qu'«aucun autre ne lui sera ajouté» (Barphée 3,36),
car il est celui qui, «apres cela, est apparu sur la terre et a habité avec les hommes» (Barphée
3,38), qu'il «et le Pére sont un» (Jn 10,30), qu'il «est dans le Pére et le Pere en lui» (Jn 14,10),
que «celui qui I'a vu a vu le Pere» (Jn 14,9), et qu'avec lui «le commencement au jour de sa
puissance» (Ps 110,3), «et a «Son regne» apres que «la lune aura disparu» (Ps 72,7-8), et que
«tout genou fléchira devant les choses qui sont dans les cieux, sur la terre et sous la terre» (Phil
2,10), et que «son régne est un régne éternel» (Ps 145,13), et qu'«il n'y aura point d’autre roi»
(Dan 2,44).

Devons-nous donc, avec eux, rejeter cela et toutes les autres choses semblables, si
merveilleuses, si sublimes, si incommensurables, au profit de ces paroles qui le présentent comme
humble, sans examiner et reconnaitre la grandeur de ce qui se cache derriere ces paroles qui
semblent se répandre sur la terre, et, ayant embrassé leur sens pieux, sans réfuter |'opinion
contraire ? Absolument pas : «car la lettre tue» (II Cor 3,6), précipitant de leur hauteur ceux qui
ne lévent pas les yeux vers I'Esprit.

5. C'est pourquoi, nous aussi, qui appartenons véritablement a I'Esprit, qui théologisons
selon ce qu'll a Lui-méme clairement révélé, qui ne philosophons ni ne préchons rien d'indigne de
Lui, et cela ne découle pas de nos paroles, par conséquent, méme si quelque chose semble
incompatible avec la théologie du seul Esprit Saint et adoré, qui nous a également été donné par
ce méme Esprit, nous le comprendrons spirituellement (I Cor 2,14), nous l'analyserons avec soin et
écarterons les obstacles, et nous montrerons de toutes les maniéres que les péres postérieurs —
tous ensemble et chacun séparément — confessent conformément aux antérieurs, et que nous
aussi nous confessons conformément a eux, et que nous sommes tous ensemble conformes a
notre Maitre commun par nature et Pére par grace. Puisque les Latins, par,incompréhension ou par
mauvaise volonté, déforment et interpretent mal les passages de I'Ecriture qu'ils négligent
presque, et puisqu'il y a plus de passages dans |'Ecriture qu'ils ignorent que ceux qui leur semblent
incontestables, et par lesquels, comme s'ils étaient clairs, ils trompent leur peuple naif, nous allons
maintenant, apres les avoir mentionnés et, avec l'aide de Dieu, les convaincre de leur

25



Saint Grégoire Palamas

incompréhension de ces passages, et, comme si nous avions posé un fondement certain, montrer
que tout I'édifice de leur perversité est pourri.

6. Présentons d'abord ce qui leur parait la preuve la plus irréfutable, celle que donne la
Parole de Vérité : «J'ai soufflé sur eux et j'ai dit : Recevez le saint Esprit» (Jn 20,22). «Voyez-
vous», disent-ils, «que I'Esprit procede aussi du Fils ?» Ainsi, si le Seigneur, aprés avoir soufflé,
dit : «Recevez le saint Esprit», ce souffle est-il le souffle du saint Esprit lui-méme — de sorte que
cette procession soit identique au souffle charnel — ou bien est-il prouvé par le fait qu'il recoit par
le souffle que le saint Esprit est un souffle de la divinité du Christ, et qu’il en découle qu’il procede
du Fils ? Mais quelle que soit la position qu’ils défendent, quon les réduise au silence : car le
Seigneur, apres avoir soufflé, n'a pas dit : «Recevez I'Esprit», mais sans I'article défini, «Recevez le
saint Esprit», c’est-a-dire une certaine quantité de I'Esprit. Il est donc clair qu’il a donné par le
souffle une action particuliere (une énergie) de I'Esprit, et non sa nature méme ou son hypostase,
car la nature et I'hypostase du saint Esprit sont absolument indivisibles. Pourquoi, dés lors, a-t-il
précisément conféré ce qu'il a conféré par le souffle ? — Pour démontrer I'unité de Son énergie et
de celle du divin Esprit, et ainsi présenter un contact étroit, une fusion et une égalité d’honneur
mutuels — entre Lui et le Sien —, comme le dit le théologien saint Jean Chrysostome : «Certains
disent qu’ll ne leur a pas donné I'Esprit, mais qu’ll les a préparés par le souffle [les rendant]
capables de le recevoir. Ceux qui disent qu'ils ont alors recu une certaine autorité et grace
spirituelles, afin que leurs péchés soient pardonnés, ne se trompent pas non plus. C'est pourquoi Il
a ajouté : «Celui a qui vous pardonnerez... il lui sera pardonné» (Jn 20,23), indiquant ainsi la
nature de I"énergie qu'Il donne, car la grace de I'Esprit est ineffable et le don multiple. Ceci est fait
afin que vous appreniez que le don et I'autorité du Pere, du Fils et du saint Esprit sont un.»

7. Pour répondre plus pleinement a ces questions, nous disons : si le souffle du Seigneur
était I'Esprit saint, alors l'inspiration qu'il a utilisée, et par laquelle ce souffle s'est accompli, était
également I'Esprit saint. Dés lors, il ne s'est pas fait homme comme nous, mais soit sous forme
fantomatique [incarnée], selon les fantasmes des Acéphale, soit, avant d'étre établi parmi les
hommes, il possédait originellement, sous certains aspects, une nature corporelle, unie [au divin],
selon la folie d'Apollinaire. Or, le Seigneur lui-méme I'a affirmé sans équivoque : «Les paroles que
je prononce sont Esprit et elles sont vie» (Jn 6,63). Si elles sont Esprit, alors elles sont aussi
I'Esprit saint; comment pourrait-il en étre autrement ? Par conséquent, selon l'interprétation
italienne du souffle, I'Esprit est aussi la Parole et la Parole de Dieu. Quoi de plus nouveau
entendrez-vous [que cette opinion] ? En réalité, les paroles seront les Paroles de Dieu, car il y a de
nombreuses déclarations. Il convient donc de noter qu'il n'a pas dit [avec l'article défini] : «Les
paroles que je prononce sont Esprit et elles sont vie», mais sans article, indiquant qu'elles ne sont
pas des hypostases du saint Esprit, mais qu'elles sont remplies de I'énergie du saint Esprit, et que
I'énergie vivifiante de I'Esprit est communiquée par elles.

8. De la méme maniere que la Parole parle en ce cas, les paroles du Seigneur sont aussi
proclamées par nous, car «par mes levres», dit I'Ecriture, «j'ai proclamé tous les jugements de ta
bouche» (Ps 119,13). Le saint Esprit procéde-t-il donc de nous ? Mais tout ce que celui qui
interprete ce que dit I'Esprit sans I'aide de I'Esprit transmet au saint Esprit est aussi examing,
étudié, préservé, accompli et compris, de méme que ce qui permet de comprendre la différence
entre les paroles du Seigneur : commandements, lois, témoignages, justifications, jugements. Et
«la parole du Seigneur fut adressée a Jean, fils de Zacharie» (Luc 3,2), comme le rapporte le divin
évangéliste Luc; et «comme le Seigneur a parlé par ses saints prophetes... pour manifester sa
miséricorde» (Luc 1,70-72), dit Zacharie; et «la parole du Seigneur fut adressée a Jonas, fils
d’Amittai» (Jonas 1,1); et «la parole qui fut adressée... a Isaie» (Is 2,1); et a un autre moment [la
parole du Seigneur fut adressée] a un autre [prophéte]; et «le Seigneur parla a Moise» (Ex 3,7), et
a celui-ci, et a celui-1a, et a tant d’autres qu'il est difficile de tous les énumérer maintenant.

Qu’était donc tout cela, le saint Esprit ? N'a-t-il pas parlé par les prophéetes, comme il est
écrit, mais a-t-il parlé lui-méme par eux, ou leur a-t-il parlé ? Quelle hérésie ! Si ces paroles,
prononcées de maniere incorporelle par le Dieu incorporel, n'étaient pas le saint Esprit, a plus forte
raison les paroles du Christ, prononcées corporellement. Si ces paroles n'étaient pas le saint Esprit,
le souffle qui les scelle et par lequel elles sont transmises ne I'était pas non plus. Si ce souffle
n'était pas le saint Esprit, le souffle qui le traversait ne I'était pas non plus. De plus, il ne s'agit pas
de ce a quoi il fait allusion. Bien que cela soit absolument impossible, admettons néanmoins que le
souffle ne provenait pas de la chair, mais de la divinité du Fils; supposons, de plus, comme le

26



Saint Grégoire Palamas

disent les Latins, que le souffle sensible désigne le souffle mental du Sauveur. Mais il a aussi
insufflé au visage de la création originelle, au commencement. Qu'a-t-il donc insufflé ? «Le souffle
de vie» (Gen 2,7). Qu'est-ce que ce souffle de vie ? Une ame vivante. Laissons Paul nous
I'enseigner : «Le premier homme devint... une ame vivante» (I Cor 15,45). Que signifie «vivant» ?
Eternel, immortel, ou — ce qui revient au méme — rationnel, car immortel signifie rationnel, et non
seulement cela, mais aussi divinement favorisé. Car telle est une dme véritablement vivante. Cela
signifie la méme chose que «a l'image», et, si vous préférez, aussi que «a la ressemblance» (Gen
1,26). Oh, quelle perte ! De quoi sommes-nous devenus et a quoi sommes-nous passés ?! 9. Alors
les yeux des anges contemplerent I'ame de I'hnomme, unie a la chair et au sentiment, et ils virent
en lui un autre dieu, non pas simplement créé sur terre par la bonté divine, un seul et méme étre,
chair et esprit, mais, par la surabondance de cette bonté divine, transformé par la grace de Dieu,
de sorte qu'il devint chair, esprit et Esprit, et son dme commenca a posséder parfaitement l'image
et la ressemblance divines, étant une en esprit, en parole et en Esprit. Mais I'ceil envieux vit aussi
cela, et le serpent maléfique ne put le supporter. Je pense qu'il a fait preuve d'une telle obstination
qu'il a préparé sous la langue le poison le plus puissant (cf. Ps 14,3, Pro 23,32), et comme s'il avait
préparé et habilement mélé a la douce parole [versé] a l'oreille le poison, il est venu, charmé,
mordu — hélas pour mon inclination et sa malice — il a versé du poison dans I'ame et tué ce qui vit
pour elle204, c'est-a-dire le corps, et a obscurci I'ame, qui vit par elle-méme; car la bonté divine a
été enlevée et nous avons été privés de l'image divine, nous avons rejeté [de nous-mémes] la
lumiere, nous avons détruit [en nous-mémes] la ressemblance de la Lumiere Supréme elle-méme,
nous nous sommes revétus de ténebres comme d'un vétement, oh malheur !, et comme dans un
double manteau, nous nous sommes enveloppés de ténebres. Mais Lui, dont la nature est bonté et
la miséricorde qui en découle, a épargné [son] don, afin que je ne prolonge pas mon discours, et
pour moi, le déchu, Il est descendu et «est devenu», comme le dit I'apbtre, «un Esprit vivifiant» (I
Cor 15,45), afin de ranimer et de renouveler [son] image obscurcie.

Ainsi, ayant accompli cela et démontré que c'est Lui qui, au commencement, créa I'homme
par son souffle, Il souffle sur les disciples et, par Sa parole, leur révele le don, non pas en disant :
«Je remets I'ame», mais |'Esprit, et Je recrée I'ame — par la communication des dons — le saint
Esprit. Paul, prenant la parole, dis-nous comment Il a fait cela, car je sais que tu es véritablement
la bouche du Christ. Comment dirait-Il, dit Paul, «en unissant cette dme a mon Esprit, afin que
mes disciples respirent en quelque sorte avec moi et que, par grace, par une communion intime
avec Moi, ils aient le pouvoir de lier et de délier, pouvoir inhérent au saint Esprit. Car nous avons la
pensée du Christ, dit-Il (I Cor 2,16), et Celui qui s'unit au Seigneur est un seul Esprit avec lui (I
Cor 6,17).»

10. Mais voyez-vous comment, concernant ce souffle, il est suggéré que I'Esprit y est
présent et accomplit le renouvellement de I'ame humaine pour le mieux, renouvellement que nous
croyons accompli par le Pére par le Fils dans le saint Esprit, et que par ce souffle I'Esprit, et plus
précisément le saint Esprit, est donné, mais par don, puissance, grace et action (énergie) — qui
consiste a absoudre et a lier les péchés des hommes — et non par I'hypostase du saint Esprit lui-
méme ? Car nul ne peut le percevoir. Mais les dons de I'Esprit, qui ne sont pas des forces et des
énergies naturelles séparées de Lui, sont jugés dignes de l'action de I'Esprit a travers eux et les
concernant, puisqu'ils ont été unis a Lui et oints de son énergie (car le Christ seul a été oint par
I'Onction entiere, selon Celui qui a dit qu'll est le Christ en raison de la divinité qui sanctifie son
humanité non par une énergie, comme les autres oints, mais par la présence de I'Onction entiére,
on dit qu'ils ont recu le saint Esprit se révélant a travers eux, et qu'll leur est donné par le Fils, ou
méme, si vous préférez, du Fils. Car cela [est dit d'eux] parce qu'ils ont été jugés dignes d'étre
unis a Lui par I'énergie divine [émanant] de Lui et de servir d'instruments de I'Esprit. Et le Fils I'a
montré en soufflant sur eux et en disant aux disciples : Recevez le saint Esprit, comme le divin
Damascene nous |'a aussi enseigné. Apres avoir dit : «Nous ne disons pas que I'Esprit vient du Fils,
mais nous |'appelons Esprit du Fils, et nous confessons qu'il a été révélé par le Fils et qu’il nous est
donné», il ajouta aussitdt : «car il souffla sur les disciples et leur dit : Recevez le saint Esprit.»
N’est-il donc pas clair que le Pére de Damas comprenait et démontrait par I'exemple de ce souffle
que le saint Esprit ne recoit pas son étre du Fils, mais qu'il apparait seulement et est donné par
lui ?

11. Les Latins pensent et enseignent a tort le contraire de cet enseignant, car ils ne
comprennent pas que ces dons et ces énergies, par lesquels le saint Esprit est donné par le Fils, ne

27



Saint Grégoire Palamas

viennent pas seulement du Fils, mais aussi du Pére Tout-Puissant lui-méme. «Car tout don parfait,
dit I'apotre, vient d’en haut, du Pére des lumieres» (Jac 1,17). Et quoi de plus parfait que le
pouvoir de pardonner ou de retenir les péchés ? Ce pouvoir ne vient pas seulement du Péere et du
Fils, mais aussi du saint Esprit lui-méme, car Dieu a dit par la bouche de Joél : «Je répandrai mon
Esprit sur toute chair» (Joél 2,28); a cette effusion appartient pleinement I'Esprit que le Christ a
donné aux disciples par son souffle. Et «a I'un, dit I'ap0tre, est donnée par I'Esprit une parole de
sagesse, et a un autre une parole de vision» (I Cor 12,8). Tout le reste, énuméré par le vase élu
des dons divins — Paul, jugé digne de révélations extraordinaires par I'Esprit et qui dit donc : «Dieu
nous l'a révélé par son Esprit» (I Cor 2,10) —, est non seulement inconnu des péeres réputés pour
leur vertu et leur piété, mais surpasse méme la connaissance la plus angélique. Et «nous le
savons», dit Jean, le plus théologien des apotres, «par I'Esprit que nous avons regu de lui» (I Jn
2,27; 3,24; 4,13). Et, d'une maniére générale, tout don de bénédictions en relation avec la
créature découle de lui, et «il n'y a aucun don», dit le grand Basile, «qui puisse atteindre la
créature sans l'aide du saint Esprit». Aprés avoir énuméré tous les dons, charismes et actions de
I'Esprit, il déclare : «Le saint Esprit possede toujours tout cela, mais ce qui vient de Dieu est
hypostatique, et ce qui émane de Lui, ce sont ses énergies.» Ainsi, le saint Esprit émane aussi de
Lui-méme, puisque de Lui et par Lui s'accomplit tout don de bénédiction, parmi lequel se trouve le
pouvoir de lier et de délier, que le Seigneur a donné aux disciples par son souffle. Quelle
absurdité ! Or, donner des bienfaits est une propriété commune aux trois hypostases, comme
I'apbtre le confirme : «Il y a division des dons, mais un seul et méme Esprit; il y a division des
ministéres, mais un seul et méme Seigneur.» «Il y a division des activités (énergies), mais une
seule et méme entité... Dieu» (I Cor 12,4-6).

12. Car l'unique Sainte et adorée Trinité partage les énergies et les puissances divines par
lesquelles Dieu demeure et agit (II Cor 6,16), conformément a la promesse (Ez 37,27), en ceux qui
en sont dignes, agissant et se manifestant par elles. La théologie identifie la source de ces
énergies divines non seulement dans le Pere et le Fils, mais aussi dans le saint Esprit, comme le dit
le grand Basile, écrivant dans ses chapitres antirhéaux : «Que sont donc les énergies de I'Esprit ?
Ineffables en grandeur, innombrables en multitude.» Et encore : «Le saint Esprit possede toutes
choses parfaites : I'amour, la joie, la paix, la patience, la bonté (Gal 5,22), la sagesse, l'intelligence,
le conseil, la sécurité, la piété, la connaissance, la sainteté, la rédemption, la foi, I'opération des
miracles, le don de guérison, et toutes ces choses.» Il ne posséde rien en lui-méme, mais il
possede toutes choses éternellement, en tant qu'Esprit de Dieu, telles qu'il les a révélées, ayant
Dieu pour cause et pour source celles d'ou il émane. Mais il est lui-méme la source des
bénédictions énumérées ci-dessus. Ce qui émane de Dieu est hypostatique, et ce qui émane de Iui,
ce sont ses énergies. Telles sont les majestés caractéristiques de la nature divine.

Ainsi, désirant manifester sa consubstantialité divine avec le Pére et le saint Esprit, notre
Seigneur Jésus Christ confere par grace a ses disciples la méme énergie divine, tout comme le
Pére avait auparavant conféré des énergies individuelles aux prophétes. Et le saint Esprit,
descendant apres l'ascension du Sauveur, a également conféré ces énergies aux disciples, se
révélant a travers eux comme consubstantiel au Pere et au Fils. Car il existe de nombreux dons
divins communs a l'unique Sainte et adorée Trinité, [envoyés] d’elle vers nous, et [leur] octroi est
commun, mais la procession du saint Esprit est unique, propre au Pére et éternelle.

13. Mais pour sceller ma réponse, et «afin que toute bouche dissidente soit fermée» (Rom
3,19), je présenterai, suivant I'exemple de ceux qui nous ont précédés, la Parole de Vérité elle-
méme comme témoin de la vérité de cette parole, montrant qu’elle parle en accord avec nous. Car,
sans quitter aucun lieu, montant de la terre vers le Pere céleste, il «ordonna a ceux qui
demeuraient avec lui jusqu’a la fin... de ne pas s'éloigner de Jérusalem, mais d‘attendre la
promesse du Pére, que vous aviez entendue de moi» (Ac 1,4). Mais quelle est cette promesse ?
«Vous ne serez pas baptisés du saint Esprit apres beaucoup de jours», dit-il (Ac 1,5). Par
conséquent, avant l'ascension du Sauveur, ils n‘avaient pas regu cette promesse, et le saint Esprit
ne leur avait donc pas été donné par inspiration, car telle était la promesse. Quand les disciples
ont-ils entendu le Sauveur faire cette promesse ? Au moment de mourir volontairement pour nous
— quelle grandeur dans sa bienveillance envers nous ! —, non seulement il s'est livré au sacrifice
pour nous, mais il nous a aussi, par sa volonté, établis héritiers de son patrimoine, nous révélant
les trésors et nous transmettant les richesses mémes de I'Esprit, qui sont unies a lui et surpassent
toute la création : «Car moi, dis-je, je prierai le Péere, et il vous donnera un autre Consolateur, afin

28



Saint Grégoire Palamas

qu'il demeure éternellement avec vous» (Jn 14,16). Et un peu plus loin : «Mais le Consolateur,
I'Esprit saint, que le Pére enverra en mon nom, vous enseignera toutes choses» (Jn 14,26). Puis,
apres ces douces instructions, apres ces paroles qui touchent I'ame, aprés ces encouragements a
préserver les richesses [données], il dit : «Quand sera venu le Consolateur, que je vous enverrai de
la part du Pere, I'Esprit de vérité qui vient du Pere, il rendra témoignage de moi» (Jn 15,26). Avez-
vous vu les serrures du véritable trésor s'entrouvrir ? Ou, pour employer une perspective plus
théologique : voyez-vous la lumiére briller partiellement sur nous ?

14. Mais revenons a notre sujet : considérons la promesse ou il est dit : «Pas aprés
plusieurs jours ?» Peu avant, il avait prononcé ces paroles importantes pour réconforter ses
proches : «Il ne vous est d’aucun profit que je m’en aille; car si je ne m’en vais pas, le Consolateur
ne viendra pas vers vous» (Jn 16,7). Comment alors osera-t-on affirmer que le Consolateur était
déja venu aux disciples du Seigneur avant son ascension ? «Qu'il en soit ainsi», dit quelqu’un, «car
aucun autre Consolateur n‘a été donné avant I'ascension du Seigneur.» Peut-étre direz-vous aussi
que I'Esprit n'a pas été envoyé par lui aprés son ascension au ciel, comme il I'avait clairement
promis a ses disciples, disant : «Je vous l'enverrai», et «si je m’en vais, je vous I'enverrai» ? «Tu as
soulevé ce point bien aprés coup», pourrait-on répondre a celui qui a dit cela, car son
raisonnement est inférieur aux Ecritures qui semblent appuyer [son point de vue]. Car, bien que
cela aussi soit une parole de la Parole de Vérité, «souffler» et «envoyer» n'indiquent pas de la
méme maniére ce qui vient de Lui-méme; car Celui qui a soufflé de Lui-méme soufflait
nécessairement avec I'Esprit venant de Lui, ou, pour le dire autrement, avec le souffle qui procede
de Lui-méme. Mais tous ceux qui envoient n’envoient pas nécessairement ce qui est en eux ou qui
procede de eux, mais aussi ce qui leur est venu d’un autre. C'est pourquoi le Seigneur, veillant a ce
que personne ne soit enclin a penser que le saint Esprit procéde de Lui, a donné un souffle qui a
plutot encouragé une telle opinion lorsqu’ll a annoncé la venue du saint Esprit, disant
«J'enverrai», et ajoutant : «de la part du Pére». Car bien qu'll dise : «J'enverrai», Il ne le fait pas
de Lui-méme, mais l'ayant recu du Pere, de qui Il procéde. Car le Pere seul envoie [I'Esprit] de Lui-
méme, comme Il procede de Lui-méme et Le fait toujours procéder, et non seulement lorsqu'll
procede lorsque Moi-méme «envoie», ni [le Pere ne L'a fait] envoyer de Moi sans délai [c'est-a-dire
sans durée], de méme [II semble procéder] de Lui sans délai. Car, ayant dit : «J'enverrai», Je n'ai
pas ajouté : «procédant du Pére», de peur que la notion «une fois» ne soit appliquée au Pere. Et,
voulant ajouter «qui procéde du Péere», J'ai, aprés avoir introduit [ces mots], dit non pas «Celui
que j'envoie», mais «Celui que j'enverrai», de peur qu'il ne soit sous-entendu de Moi [que Je
L'envoie] «pour toujours». Car I'envoi du saint Esprit aux dignes appartient de toute éternité au
Pére et au Fils, et chacun d’eux, ou plutdt tous deux, I'envoie en son temps.

15. Ces paroles peuvent donc présupposer a la fois un temps prédéterminé et un temps
futur, mais la possession de la capacité d'engendrer ne précede en aucune facon I'engendrement
et ne peut en aucun cas relever de la promesse, ni admettre un temps futur : loin du blasphéme
dans lequel tombent ceux qui pensent que I'envoi de I'Esprit par le Fils est éternel. Car il a été
envoyé a certains et donné aux disciples par le Fils, qui I'ont recu du Pere en son temps, tandis
que l'envoi de ceux qui le recoivent eux-mémes est postérieur et conditionné par une cause, ou
plutét par de nombreuses causes : «afin qu'il soit avec vous pour toujours», dit le Seigneur (In
14,16); «qu'il vous enseigne... et vous rappelle tout ce que je vous ai dit» (Jn 14,26). qu'il soit
«témoin de moi» (Jn 15,26), et qu'il rende témoignage a vous a mon sujet, lorsque vous aurez
rendu témoignage [de tout cela] du commencement a la fin, afin qu’il «convainque le monde» (Jn
16,8), coupable de péché, lui qui a qualifié ma justice de péché : une justice qui a méme dépouillé
le chef du péché de son autorité sur les pécheurs, le condamnant a juste titre, car il a injustement
placé un homme véritablement juste sous la méme responsabilité que les pécheurs; afin qu'il «me
glorifie» (Jn 16,14), «vous ayant conduits dans toute la vérité» (Jn 16,13). Car il est «I'Esprit de
vérité», et «il ne parle pas de lui-méme... mais de tout ce qu'il entend» du Pere, «comme moi-
méme je n‘ai rien dit...» (Jn 12,49). Puisque le Pere m’'appartient, et que «tout ce que le Pére
possede m’appartient» (Jn 16,15), alors il «prendra de ce qui est a moi et I'annoncera» (Jn 16,14),
car nous partageons nos richesses et nos dons.

Le saint Esprit a donc été envoyé par le Pére et le Fils en un temps donné, pour certaines
causes et pour une raison précise, mais il procede du Pere lui-méme, de facon intemporelle et sans
cause, ayant pour seule Cause le Pére incréé, qui crée toutes choses a partir du néant par I'unique

29



Saint Grégoire Palamas

bonté qui lui est commune, et qui a engendré le Fils dés le commencement et procede du saint
Esprit.

16. As-tu donc acquis la compréhension, 6 adversaire, et la lumiére de la connaissance a-t-
elle brillé sur toi par la Parole de Vérité ? Ou bien, as-tu commencé a ouvrir les yeux et a fixer
intensément la lumiére, percevant, sinon parfaitement, du moins faiblement, I'aube claire et non
obscure, afin de comprendre que «donner» et «envoyer», bien que si souvent prononcés, ne sont
jamais dits sans raison ni destinataire, pour lequel Il serait envoyé. Mais Celui qui seul est a la fois
Dieu et Théologien donne toujours en lien avec une raison, tout en considérant qu’ll agit
absolument et sans aucune raison. Car Il a attribué les épitres coéternelles et immuables au Pere
seul, tandis qu’Il a révélé que le temps, soumis a la détermination et toujours lié a une cause, et
qui est commun, Lui appartient a Lui et au Pére. Ainsi, ayant reconnu cela, vous ne commettriez
plus de blaspheme en considérant et en assimilant les épitres a la génération, ni en déduisant I'une
de l'autre, et donc en disant que I'Esprit divin tient son hypostase du Pere et du Fils. Car de méme
que Dieu est sans cause, de méme son existence est sans cause, puisqu'il a pour cause Celui dont
il existe sans cause, et non comme existant de Iui par une cause quelconque. Et de méme que
Dieu et son existence sont sans cause, de méme ce qui est venu a l'existence par cause est
commun a I'Incausé lui-méme et a ceux qui existent sans cause de lui. Mais ce qui leur est
commun n'est pas une marque distinctive de I'hypostase divine. Par conséquent, étre envoyé
appartient au Fils et a I'Esprit, de méme qu'envoyer appartient aux trois, car cela est fait pour une
raison. Mais procéder, ou engendrer, n'appartient pas non plus au Fils, car cela n'est pas fait pour
une raison. Par conséquent, lorsque vous entendez dire que le saint Esprit est envoyé a certains,
soit du Fils, soit par le Fils, soit des deux, comprenez cela comme une manifestation déterminée
par le temps et la raison, et non comme cette procession inconditionnelle et éternelle venant du
Pére, qui est au-dela de toute raison.

17. Quoi donc ? Vous avons-nous déja convaincus, et la lumiére vous est-elle apparue
clairement, ou devons-nous continuer a rassembler des preuves et a dissiper les ténébres de votre
ignorance ? Car votre ignorance est grande et profonde, et elle obscurcit les yeux de votre esprit,
méme si vous ne voyez pas encore la vérité, bien que «Je donnerai» et «J'enverrai» soient une
seule et méme chose. Car puisque ni 'Envoyé ni I'Envoyé ne sont déplacés dans I'espace, ni
I'Envoyant lui-méme séparés de I'Envoyé (car I'Envoyant et, par lui, I'Envoyé sont éternels et
omniprésents, ou, si vous préférez, également issus de lui — car notre piété ne se limite pas aux
mots); donc, puisque I'Envoyant et I'Envoyé ne sont pas séparés dans |'espace et ne sont pas
contenus par l'espace, cela signifie-t-il que I'Envoyant ne donne pas ? Ainsi, le Seigneur lui-méme,
nous éclairant, a dit une fois : «ceux que le Pére donnera» (Jn 14,16), et une autre fois : «ceux
que le Pere enverra» (Jn 14,26), employant les deux expressions dans un sens unique. Mais il est
aussi écrit a son sujet qu'il a été «envoyé» (Mt 15,24; Luc 4,43; Jn 17,3) par le Pére, et qu'il a été
«donné» (Is 9,6), puisque, en ce qui concerne le Fils et I'Esprit, «envoyer» et «donner» sont
synonymes.

Mais comment, en réalité, le saint Esprit, qui est partout présent, remplit et impregne
toutes choses, peut-il parvenir et étre donné ? Manifestement, en révélant et en actualisant
I'énergie de la grace. Par conséquent, «étre envoyé» et «étre donné», en relation avec Dieu, ne
signifient rien d'autre qu’«apparaitre». Or, les Latins, qui enseignent I'envoi éternel du saint Esprit
par le Fils, devraient alors enseigner sa manifestation éternelle, d'ou la nécessité que ceux a qui
cette manifestation est adressée soient coéternels avec le saint Esprit; de plus, cela ne prouve pas
I'existence du saint Esprit venant du Fils.

18. S'ils disent qu'ils déduisent I'existence de la manifestation, alors nous avons été enrichis
par la confession de foi, en suivant non pas des déductions, mais les paroles prononcées par Dieu.
Nous savons aussi que le saint Esprit vient et apparait de lui-méme, mais nous n’en concluons pas
qu'il procede de lui-méme. Par conséquent, celui qui envoie ou accorde le saint Esprit ne le fait pas
naitre par ce qu'il envoie, mais le rend [seulement] manifeste. Le Seigneur a également agi ainsi
avant son ascension, révélant partiellement I'Esprit a ses disciples par la grace partielle qu'ils
recevaient alors, grace qui leur était commune. C'est peut-étre aussi la raison pour laquelle, a
I'origine, I'ame humaine fut créée par inspiration. Car puisque le Pére qui parle et son Verbe tout-
puissant ont déja été proclamés par la création de toutes choses, mais que la manifestation de
I'Esprit n'était pas encore accomplie — or, il convenait qu'aucune Personne de la Trinité ne soit
inconnue de I'homme créé —, c'est pourquoi le mot «insufflé» est ajouté au Verbe et a Celui qui

30



Saint Grégoire Palamas

parle — c'est-a-dire au Fils et au Pére — révélant I'hypostase de I'Esprit. C'est ce que le Seigneur a
accompli en nous renouvelant, car lorsque le Fils existe, le Pére est ainsi indiqué, et par le souffle
I'Esprit est proclamé, dont I'ceuvre commune est a la fois notre création originelle et la grace
subséquente de notre recréation. C'est ainsi que, pour nous, le Fils unique du Pere, apparu sur
terre comme un homme semblable a nous avant son ascension, a partiellement révélé I'hypostase
du saint Esprit, par le don du souffle, en I'inspirant aux disciples et en adaptant son enseignement
a la capacité de chacun de le recevoir. Aprés son ascension, il a envoyé celui qui venait, révélant
parfaitement celui qui est a la fois en lui et révélé par Iui dans une hypostase particuliere. Car tel
est le mystere de la économie : croire que Dieu est Un et Trois, et que la Cause commune des
Deux est une seule. C'est pourquoi ils partagent tout don et toute puissance, mais ils se séparent
parfois I'un de l'autre, apparaissant chacun séparément et révélant toujours les deux avec lui-
méme.

19. Le Pére est apparu le premier, accordant aux prophétes, par grace, de chanter les
majestés de la nature divine, les marques distinctives de la divinité, ses énergies naturelles et
essentielles, afin de démontrer simultanément qu'll existe en Lui-méme et qu'll ne provient de
personne d'autre, mais qu'll est Lui-méme le principe de la divinité. De plus, montrant également
I'Autre [hypostases] comme existant de Lui-méme et uni a Lui-méme, I| est avant tout déclaré [par
I'Ecriture] comme créant par la parole et le souffle.

Apres l'apparition du Fils, les mémes majestés de méme nature, les mémes signes
distinctifs de la divinité, ses énergies naturelles et essentielles, d’ou proviennent les dons de
guérison (I Cor 12,9-30), I'action des puissances (I Cor 12,10), et autres, furent conférés par grace
aux disciples, afin qu'il soit montré en méme temps qu'il existe en lui-méme (car il est impossible a
celui qui n'existe pas de posséder des énergies ou de les conférer), et qu’il n‘est pas le
commencement, mais qu'il recoit I'étre du commencement. Ainsi, d'une part, manifestant par lui le
Pére (car il est le Fils), dautre part, conférant des dons spirituels et les appelant I'Esprit divin, il
révéla aussi I'Esprit saint uni a lui. Et puisqu’ll est apparu comme ayant assumé notre nature, Il I'a
démontré non seulement par Ses actes, mais aussi en préchant, en langage humain, la divinité du
Pere et du saint Esprit, et quelle est I'unique Cause, et ce qui en découle.

20. Apres Lui, le saint Esprit est apparu, conférant également par grace aux apétres les
mémes majestés de méme nature, les marques distinctives de la divinité, et ses énergies
naturelles et essentielles. Car le royaume de Dieu, dont les saints recoivent déja ici les fiancailles —
comme le dit le divin Maxime dans ses scholies adressées a Thallase — «est le don par grace [a
I'hnomme] des [propriétés] naturellement inhérentes a Dieu, que I'homme a recues par grace des le
commencement, des qu'il a été créé par Dieu». Comme |'écrit le divin Cyrille dans sa lettre a
Soimus, «Dieu, ayant créé 'homme, I'a animé, doté de dons spirituels, de sagesse, de justice et de
tout ce qui est essentiellement présent en Dieu; car I'Esprit a simultanément insufflé la vie a [sa]
création et y a divinement imprimé ses traits distinctifs.» Ainsi, lorsqu’on I'entend dire que le saint
Esprit vient des deux, comme I'essence répandue du Pere par le Fils, il faut pieusement considérer
qu’il enseigne sur ces puissances et énergies naturelles de Dieu, et non sur l'effusion de
I'hypostase divine de I'Esprit.

Le saint Esprit est donc apparu aprées le Fils afin de conférer ces pouvoirs et énergies a
ceux qui en sont dignes, et en méme temps de manifester son existence propre, d'avoir conféré la
sagesse aux disciples et de les avoir revétus de force spirituelle, et de leur permettre de
comprendre (et par eux de précher a tous) les sermons du Sauveur, par lesquels il est lui-méme
préché a ceux qui viennent du Pére seul, non pas apres le Fils quant a leur existence, mais avec le
Fils, non pas comme le Fils, mais d'une maniere particuliere, étant naturellement unis au Péere et
au Fils de fagon inséparable et éternelle. Mais pourquoi I'Esprit ne suit-il pas immédiatement le
Pére — bien qu'il existe aussi immédiatement du Pére — mais pourquoi le Fils est apparu au monde
en premier, et pourquoi les théologiens déduisent de ce qui est dit au sujet du Fils ce qui concerne
I'Esprit ? Nous avons exposeé les raisons de cela dans les chapitres précédents.

21. Puisque les ceuvres de la Trinité sont communes, et que la manifestation est I'une
d'elles, alors le saint Esprit vient a nous de lui-méme et est envoyé par le Pere et le Fils — par qui
ce qui est manifesté par lui-méme est manifesté — comme le Fils I'a été avant lui. Par conséquent,
étant également envoyé par le Fils, le saint Esprit se manifeste et ne procede pas. Et si tel n'est
pas le cas, alors ni I'ambassade ni l'envoi correspondant ne sont une manifestation, mais une
procession; car le Fils a aussi été envoyé auparavant par lui (je parle du saint Esprit) et par le

31



Saint Grégoire Palamas

Pére, car il dit : «Le Seigneur m'a envoyé, moi et son Esprit» (Is 48,16). Le Fils engendre-t-il alors
le Pere et I'Esprit, ou procede-t-il d'eux ? Quelle impiété ! Mais si quelqu'un dit que le Fils a été
envoyé comme un homme, voici la réponse : oui, il a été envoyé comme un homme, mais si c'était
comme Dieu, qu'en serait-il alors ? Comprenez par délégation la volonté du Pére, comme Grégoire,
ainsi appelé par la théologie, vous le commande, et je comprends par la la délégation du Fils et du
saint Esprit, obéissant a Dieu et a la vérité.

Et puisque Dieu est envoyé par le Fils et le saint Esprit, alors, selon les Latins, il a aussi une
génération des deux, a moins que le saint Esprit, puisqu'il est envoyé par le Pere et le Fils, ne
procede des deux. Et si les Latins disaient qu'ils ne comprennent pas par délégation la procession,
mais qu'ils l'inferent de cela, alors la méme inférence serait évidemment vraie en ce qui concerne
la génération du Fils.

En quoi est-ce différent, par rapport a la compréhension par délégation de la génération ou
de la procession, de dire que le saint Esprit a toujours la propriété d'envoyer le Fils, et le Fils le
saint Esprit ? Car il I'a envoyé dans le monde dans les derniers jours, et il a envoyé le saint Esprit a
ses disciples, retournant la ou il est descendu. Mais le Fils est a la fois Dieu et s'est fait homme, et
c'est pourquoi il a été envoyé comme homme, mais le saint Esprit ne s'est pas fait homme.

22. Puisque |'Esprit, étant Dieu, a été envoyé par le Pére, cet envoi doit étre compris, selon
les théologiens, comme une volonté bienveillante. Or, la bienveillance est une bonne volonté. Les
Latins, cependant, considerent cet envoi comme identique a la procession, et donc, selon eux, la
procession est une volonté. Et puisque le saint Esprit existe par la procession, il s'ensuit, selon eux,
qu'il existe par la volonté. Quelle impiété ! Car alors il n'est plus incréé, puisque Dieu le Pere I'a
produit, comme une créature, par sa volonté, et non par la génération naturelle. Puisque la
procession est a la fois bienveillance et volonté. Car, selon les théologiens, Dieu a produit des
créatures non par la génération naturelle, mais par sa volonté. Car, selon eux, I'ceuvre de la nature
est la génération éternelle et intemporelle, et I'ceuvre de la volonté divine est la création. Mais les
Ariens disaient que le Fils est venu a l'existence par la volonté du Pere, inventant cela sous
prétexte qu'il n'a pas regu son étre de lui involontairement. Les Latins, cependant, font advenir le
saint Esprit par la volonté du Pere, ou du Pere et du Fils, car ils comprennent la procession comme
un envoi par bon plaisir et volonté. Répétons-leur ce que le grand Athanase disait aux Ariens : ce
qui est par nature est au-dela de la volonté; et la nature n’est pas soumise a la volonté. Ainsi, de
méme que la génération n'est pas un bon plaisir ni une volonté, mais qu’elle est au-dela du bon
plaisir et de la volonté (car elle montre que le Fils vient du Pére par nature, comme apparenté et
consubstantiel a Lui, et non par volonté, comme une créature), de méme la procession de I'Esprit
n‘est pas un envoi, un bon plaisir ou une volonté. Car la procession montre que le saint Esprit
procéde du Pere par nature, comme apparenté et consubstantiel a Lui, et non par volonté, comme
une créature.

Par conséquent, les Latins, en affirmant que la procession du saint Esprit est identique a
I'envoi, introduisent nécessairement l'idée que I'Esprit est créé. Et assurément, puisque le bon
plaisir du Pére consiste, comme nous l'avons appris, soit a envoyer le Fils comme Dieu par le Pére
et le saint Esprit, soit a envoyer le saint Esprit par le Pere et le Fils, puisque chacun d'eux a désiré
venir a nous et que le Pere a daigné le faire. Ce bon plaisir s'est accompli, bien s{r, uniguement
par amour pour I'hnumanité. Des lors, si, selon les Latins, la procession est identique a I'envoi du
saint Esprit, et que cet envoi est motivé par I'amour pour I'humanité, alors la procession éternelle
venant du Pere et l'existence méme du saint Esprit ne sont pas sans cause, mais uniquement
motivées par I'amour pour I'humanité. Quoi de plus pervers et de plus nouveau ?

23. De plus, si I'envoi et la procession ne font qu'un, cela signifie que, pour moi (hélas la
calomnie, car je ne peux en parler sans tremblement et stupéfaction !), I'Esprit procede du Peére,
car c'est pour moi qu'il a été envoyé. Mais si c'est pour moi [I'Esprit], alors sans aucun doute il est
aussi aprés moi, ou un peu avant moi, mais dans le temps, tout comme moi [j'existe dans le
temps], et non coéternel avec le Pére et le Fils. Et non seulement cela, mais il est aussi soumis a
leur autorité. C'est la que celui qui, par nature, domine sur toute la création est réduit a I'état
d'esclaves ingrats, car «le sabbat, dit [le Seigneur], a été institué pour I'nomme... et non I'homme
pour le sabbat : c'est pourquoi le Seigneur est le Fils de 'homme et du sabbat» (Mc 2,27-28).
Voyez-vous combien I'envoi est éloigné de la procession ? De méme que I'éternité est issue du
temps, Dieu des créatures, et le Seigneur par nature de la nature des esclaves.

32



Saint Grégoire Palamas

24. Ainsi, celui qui est instruit par Dieu et les vrais théologiens, entendant parler de I'Esprit
insufflé par l'inspiration, comprend que cela se rapporte a sa demeure en Celui qui a insufflé et a
sa ressemblance avec Lui, et non a Son étre un souffle, de sorte qu'll tire nécessairement son étre
de Celui qui insuffle. S'il entend parler de quelque chose d'envoyé, il Le comprend comme révélé;
s'il entend parler de quelque chose de donné, il reconnait I'union de I'Envoyé et de I'Envoyant; et
s'il entend parler de quelque chose que nous recevons, il sait qu'en tant que Dieu, Il est
incompréhensible, mais que ses dons nous sont accessibles. S'il entend dire qu'll est envoyé,
donné et insufflé par le Fils, alors il reconnait immédiatement cela, ainsi que tout le reste, qu'll
procede du Pere, comme le grand théologien Grégoire nous invite sagement a le comprendre. Car

LY /A\Y

il dit : «Et ce qui, dans I'Ecriture, est dit du saint Esprit en termes péjoratifs — “donné”, “envoyé”,
“divisé”, “don”, “présentation”, “souffle”, “promesse”, ou toute autre expression semblable — doit
étre ramené a la Cause premiere, afin qu'il soit clair de qui [il] vient (c’est-a-dire du Pére, car il est
la Cause premiere), et [les chrétiens] n‘accepteraient pas, de maniere polythéiste, trois principes
distincts», comme cela vous est arrivé, vous qui ne remontez pas a la Cause premiére par ces
paroles.

25. Et vous n'avez pas honte d'enseigner ouvertement deux principes, affirmant que le
saint Esprit tire son étre du Pere et du Fils, laissant le troisieme a déduire de vos propos. Car si
[I'Esprit], parce qu'il est envoyé par le Fils, procéde aussi de lui — et I'Esprit envoie aussi le Fils,
non seulement comme homme mais aussi comme Dieu, comme cela a été montré précédemment
— et si méme le Pere [est envoyé] par le Fils et I'Esprit, comme le comprend le grand théologien
Jean, interprétant I'expression prophétique : «Le Seigneur m'a envoyé, moi et son Esprit» (Is
48,16) — alors vous avez ici I'Esprit comme principe, et le Fils est engendré, ou procede du Pere et
de I'Esprit.

Car je ne parlerai pas ici du Pere — bien que cela découle également de I'innovation latine —
afin d'éviter un tel excés. Il convient de noter que d'autres absurdités qui suivent ne sont pas sans
leurs exces néfastes, car elles s'excluent mutuellement si par «envoyer» on entend procession ou
génération. Car si nous entendons par «envoi» ce qui précede, alors ni I'un ni l'autre ne constitue
une figure de I'existence, méme éternelle. Si, en revanche, par procession et génération éternelles,
nous entendons un message qui nous est destiné, alors nous recevrons soit une sorte de message
intemporel et éternel, soit une sorte d'existence temporelle du Fils et de I'Esprit.

26. Il convient a l'auditeur avisé de considérer attentivement que Grégoire, qui a donné son
nom au théologien, incluait parmi les expressions péjoratives concernant le saint Esprit le mot
«étre envoyé», tandis que «procéder» est un sens profond, voire plus profond encore. Car s'il est
profond que le Pére ne procede de personne, il n'en est pas moins profond que I'Esprit procéde
d'un tel Pere. En effet, «message» exprime une volonté de descendre vers nous, tandis que
«procession» désigne I'étre méme de I'Esprit venant du Pere. Le premier sens est celui par lequel
nous sommes devenus participants de I'existence bienheureuse<sup>241</sup>, tandis que le
second représente le saint Esprit comme également uni au Pere, ne différant de lui et du Fils que
par son hypostase. 26. Or, vous, voyant la division engendrée par vos paroles et vos innovations,
division qui vous sépare déja de Dieu (car qu'est-ce que la distinction entre procession «de
maniere immédiate» et «de maniere indirecte», sinon une forme de séparation ?), vous
introduisez, pour éviter ce que vous inventez vous-méme, une distinction majeure dans votre
théologie. Nous aussi, nous avons contemplé les mystéres de Dieu chez ceux qui écrivent sous
I'inspiration de I'Esprit, et nous croyons et préchons que ceux qui sont dans l'autre sont contenus
I'un dans l'autre sans confusion, et ne sont pas plus proches I'un de I'autre que I'un de l'autre. Si
chacun est en relation avec lui-méme sans contradiction et directement (comment pourrait-il en
étre autrement ?), comment se rapporteront-ils les uns aux autres indirectement ? Lorsque nous
cherchons la cause de cette relation ineffable et incompréhensible entre eux, et de cette fusion qui
transcende toute compréhension, et de cette interpénétration incompréhensible, nous trouvons et
préchons immédiatement le Pére, le connaissant lui-méme comme Union, lui-méme comme Union,
lui-méme comme Pére et Créateur et soutien du Fils engendré et du Fils porté, et ainsi nous Le
posons comme leur milieu et origine.

De qui d’eux — j'entends le Fils et I'Esprit — ne recevrons-nous pas, de maniére concise,
«l'autre Consolateur»> (Jn 14,16) ? Par lui, nous sommes immédiatement élevés a I'Origine
premiére et unique. Car d'ou le Fils, qui envoie ou donne I'Esprit, le recoit-il, sinon de I'Origine
premiere et unique ? Il I'envoie et le donne donc comme s'il existait du Pére, et non comme co-

33



Saint Grégoire Palamas

créateur ou co-réalisateur. Et en l'envoyant et en le donnant, il nous montre précisément que
I'Esprit est @ moi, non pas de moi, mais du Pere.

27. Fort de cette conviction, Athanase, théologien d'une grande puissance et d'une
profonde sagesse — ou plut6t, éclairé par sa parole et nous ayant transmis la lumiére de la vérité —
déclare dans l'une de ses Epitres a Sérapion : «Puisque le Fils, le Verbe vivant, est un, la vie
sanctifiante et illuminatrice doit I'étre aussi, de méme que son énergie et son don, qui procédent
du Pére, car ils rayonnent et sont envoyés par le Verbe, qui vient du Pére. “Car Dieu a tant aimé le
monde qu'il a donné son Fils unique” (Jn 3,16), et le Fils envoie I'Esprit.» C'est ce que Grégoire,
qui a donné son nom a la théologie, a affirmé un peu plus tot : les termes les plus péjoratifs
employés pour désigner I'Esprit — «don», «présent», etc. — doivent étre rattachés a la Cause
premiéere, afin de discerner clairement de qui il vient. En qualifiant ici le saint Esprit d’humble don
et d’énergie du Verbe, le saint montrait qu’il ne parlait pas de I'étre ou de I'hypostase de I'Esprit
(car I'énergie agit plutdt que les actes, et le saint Esprit est celui qui donne et distribue ses dons).
Ayant donc clairement montré qu’il ne parlait pas de la procession éternelle, [Athanase] ajouta
qu'il resplendit et est envoyé par le Verbe, qui vient du Pére.

28. Lorsque nous disons qu'il «resplendit» et «est envoyé» par le Verbe, entendons-nous
donc qu'il procéde de lui ? «Non, dit-il, car vous étes loin du compte. Nous comprenons cela et
disons qu'il procede du Peére, puisqu’il est donné et envoyé par le Fils. Car de la [c'est-a-dire du
Pére], ayant le saint Esprit éternellement coexistant, le Fils nous I'envoie et nous le donne. Puisque
le don est un rayonnement (et cela est connu de ceux qui ont été initiés au mystére, ceux qui ont
vu et expérimenté le rayonnement de Dieu, qui «ont vu la gloire du Seigneur, le Fils unique venu
du Pere» (Jn 1,14), qui ont été illuminés sur la montagne par la lumiere divine, et avec eux ceux
qui ont cru en elle), puisque donc le don est un rayonnement, alors, au lieu de dire qu'il est donné
et envoyé par le Fils, ils ont dit qu’il rayonne et qu'il est envoyé par le Fils. Et cela est montré
encore plus clairement par la structure du discours [lorsque saint Athanase dit] : «Dieu le Pére a
donné son Fils pour nous, et le Fils I'Esprit.»

Mais de méme que le don ou I'envoi du Fils par le Pére pour le salut du monde ne constitue
pas une génération, et encore moins une génération prééternelle, de méme le don ou I'envoi du
saint Esprit par le Fils n'est pas une procession, et encore moins une procession venant du Pere
avant les siécles, non pas quelque chose qui a commencé a étre (puisse-t-il ne jamais I'étre !),
mais quelque chose qui existait avant eux et qui était coéternel avec le Pére.

Quelqu'un d'autre, du fait de cet envoi, affirmera-t-il que le saint Esprit proceéde du Pere et
du Fils ? Je ne le crois pas, a moins de vouloir ouvertement contester Dieu. Mais, dit-il, I'Esprit est
appelé I'Esprit du Fils lui-méme et son Esprit propre. «Car Dieu, dit I'ap6tre, a envoyé dans nos
coeurs |'Esprit de son Fils, qui crie : Abba ! Pere !» (Gal 4,6).

29. Excellent ! Alors, ayant omis la préposition «de», toi — qui que tu sois, 6 nouvel
adversaire —, tu nous apportes maintenant le pronom «son» sans elle; ou bien déduis-tu aussi, par
dialectique [relativement a] l'incompréhensible, «de Lui» ? Dis-moi donc : n’es-tu pas toi-méme ?
En cela, je pense, tu divergeras de nous. Il me semble que tu n‘as pas entendu Celui qui a dit :
«Sois toi-méme, 6 homme.» Car si, apres avoir entendu et écouté, tu as aimé ce qui nous a été
transmis au sujet de Dieu par des paroles et des actes qui dépassent toute mesure humaine, et
que tu n'y as rien inventé de nouveau ? Mais si I'homme est lui-méme, alors, selon toi, I'hnomme
aussi [vient] de lui-méme. «Et le fait que nous n‘appelions pas le Fils I'Esprit», dit-il, «est justifié,
car alors I'Esprit semblerait étre le Pere, puisque le mot «Fils» évoque le Pére. C'est pourquoi nous
ne parlons pas du «Fils de I'Esprit», de peur qu'il paraisse que le Fils provienne de I'Esprit. Nous
parlons de I'Esprit du Fils, mais il ne s’ensuit pas qu’il provienne du Fils, car on dit que I'Esprit est
sien non pas au sens d'étre «issu de lui», mais au sens ou il demeure en lui.

Apprenez ceci aussi de I'ap6tre qui dit : «Personne ne connait ce qui est dans I'homme, si
ce n'est I'Esprit de I'homme qui habite en lui» (I Cor 2,11). Ainsi, de méme que l'esprit est appelé
esprit de I'hnomme, non parce gu'il vient de 'homme, mais parce qu'il habite en I'hnomme, de méme
I'Esprit divin est appelé Esprit du Fils, non parce gqu’il vient du Fils, mais parce qu'il demeure
naturellement et éternellement dans le Fils et échappe aux syllogismes qui vous paraissent
insolubles.

Car le philosophe latin dit, tirant des conclusions de cette distinction : «Puisque I'Esprit est
le Fils, il est soit donné par lui, soit consubstantiel a lui, soit procédant de lui. Mais il n‘est pas ainsi
donné, car il est éternellement I'Esprit du Fils, et le don est un phénoméne postérieur.» Et non

34



Saint Grégoire Palamas

consubstantiel, car alors le Fils serait aussi appelé le Fils de I'Esprit. Il reste donc a savoir qu'll est
et qu'll est appelé I'Esprit du Fils, car il procede de Lui. Que se passerait-il alors si quelque chose
apparaissait soudainement au-dela de cette division, selon laquelle I'Esprit serait appelé [I'Esprit du
Fils] ? Votre prétendu syllogisme, [dérivé] de [cette] division, ne serait-il pas completement
illogique ? Car I'Esprit est [I'Esprit] du Fils, procédant du Pere depuis les siecles et pour toujours,
existant et reposant naturellement dans le Fils, et c'est pourquoi Il est appelé I'Esprit du Fils, mais
il n'est pas dit qu'll vient du Fils. Car I'esprit de I'hnomme est aussi produit de Dieu et existe en Lui
— C'est-a-dire en 'homme — et [cependant] on I'appelle I'esprit de I'hnomme, mais I'homme n'est pas
appelé [I'nomme] de l'esprit, et il n'est pas dit que l'esprit vient de I'nomme. Cependant, cela
concerne l'essence, car nous ne parlons pas d'énergie. Par conséquent, I'Esprit ne vient pas du
Fils, @ moins que vous n'appeliez la grace et I'énergie Esprit, car lorsque vous désignez I'énergie
par ce nom, vous On appelle aussi l'esprit [existant] de I'homme, tel qu'il a été révélé et transmis
[par lui].

30. Car on peut voir des théologiens qui disent que I'Esprit est I'esprit du Christ, car le divin
Cyrille dit au quatrieme chapitre de ses «Trésors» que «étant I'esprit du Christ, il explique aux
disciples tout ce qui est en lui». Ainsi, de méme que dans notre cas l'esprit est [I'esprit] de
I'nomme a la fois par essence et par énergie— et par essence, c'est son esprit, mais non issu de lui
[existant], mais par énergie, il est a la fois sien et issu de lui-, de méme le saint Esprit est [I'Esprit]
du Christ en tant que Dieu a la fois par essence et par énergie. Mais par essence et par hypostase,
il est sien, mais non issu de lui; et par énergie, il est a la fois sien et issu de lui. Les Latins,
cependant, l'appelant [I'Esprit] du Fils, mais non de telle sorte qu'il soit [I'Esprit] du Fils, mais non
issu du Fils, abolissent et mettent de coté I'essence méme et I'hypostase du Tout-Saint. Esprit.

31. Ainsi, la conclusion tirée de la division du syllogisme latin hypothétique est
compléetement réfutée et réduite a néant; ou plut6t, a son exact contraire. Si I'on considére ce que
dit le latin lui-méme, de sorte que I'un apparait nécessairement irréfutable, on constatera qu'il
contredit clairement les saints. Car il dit que «I'Esprit apparait et est appelé [Esprit] du Fils non pas
comme donné ou révélé par Lui (car I'Esprit est [Esprit] du Fils sans commencement, et le don
n'est pas sans commencement), ni comme consubstantiel, car dans ce cas, on dirait que le Fils est
aussi des Esprits».

Mais le grand Basile, dont la simplicité est bien plus puissante que les syllogismes et les
divisions latines, dit dans sa Parole au sujet du saint Esprit : «Que |'Esprit ait été révélé par le Fils,
I'ApéGtre I'a clairement indiqué en l'appelant I'Esprit du Fils». Voyez-vous que I'Esprit est appelé
Esprit du Christ, comme donné et révélé par Lui ? Ainsi, Il apparait sans commencement et est
appelé I'Esprit du Fils; mais le Fils possede aussi la propriété méme de se donner sans
commencement, puisqu'il n'y a ni ajout ni soustraction, de méme que ceux qui recoivent I'Esprit,
soumis au temps, ont regu cette économie dans le temps.

Mais aussi, comme consubstantiel et consubstantiel, il pourrait étre appelé I'Esprit du Fils,
comme le dit le grand Basile au chapitre dix-huit de I'«Epitre» a Amphilochius : «II est appelé
I'Esprit du Christ, puisqu'il demeure en lui par nature.» Et le divin Cyrille, dans sa Parole polémique
sur le saint Esprit, dit : «De méme que le saint Esprit est par essence de Dieu et du Pere, de
méme il est par essence du Fils, car il procéde ineffablement du Pére avec le Fils engendré par
essence.» Et dans son Commentaire sur I'Evangile de Luc, il dit : «De méme que le doigt est
attaché a la main, non pas parce qu'il lui est étranger, mais parce qu'il y est naturellement présent,
de méme I'Esprit saint, au sens de la consubstantialité255, est uni au Fils, mais procéde de Dieu le
Pére». Ainsi, 'Esprit peut étre appelé [I'Esprit] du Fils comme consubstantiel, mais il n'est pas dit
du Fils qu’il est I'Esprit, de sorte que I'Esprit ne semble pas étre le Péere.

32. Et je suis stupéfait de I'exces de folie latine, car, bien que I'Esprit soit appelé le Fils dans
tous les sens susmentionnés, et jamais dans un seul, ils ont perfidement méprisé et rejeté tous ces
sens, et ont méme perfidement avancé celui ou cela n'a jamais été dit, et ont commencé a
enseigner que I'Esprit tire son étre du Fils, puisqu'il est et est appelé le Fils. Mais afin d'établir
notre pensée sur ce sujet sur une base sire, témoignons-en par la parole la plus claire et la plus
divinement inspirée. Connaissez-vous Jean, qui a brillé de Damas et a illuminé tout I'univers de la
lumiere de la connaissance de Dieu ? Ne dit-il pas tres clairement que nous appelons I'Esprit le Fils,
mais que nous ne disons pas qu'il vient du Fils ? «Oui», dit [le Latin], «et je ne peux pas dire qu'il
ne l'ait pas dit, mais je dois dire qu'il n'est pas dit [que I'Esprit] vient du Fils en relation avec la
Cause premiere.» Oh ! Avez-vous donc une autre Cause de divinité que la Premiere ? Voici ce que

35



Saint Grégoire Palamas

les péres disaient de nous, les créés, et c’est en ce sens seulement que le mot «premier» prend
tout son sens par rapport a la Cause, puisque le Fils et I'Esprit sont tous deux co-créateurs [de
notre existence]. C'est pourquoi le grand Basile appelait le Pére la Cause immédiatement
précédente. Et de méme que le Pére est, au sens propre du terme, le Pére du Fils unique, mais
qu'il est aussi appelé [le Pére] de nous, non engendrés, mais créés par Lui, de méme la Cause
Premiere, au sens propre du terme, l'est pour nous, mais elle est aussi appelée ainsi par les
théologiens, car elle recoit I'nypostase du Pere, et non comme si le Fils était co-créateur par
rapport a [l'origine de] la divinité.

33. Par conséquent, ce n'est pas par rapport a I'Esprit non originaire que le Pere est la
Cause précédente et premiere — loin d’'un tel blasphéme ! — mais par rapport a ceux qui ont recu
un commencement dans le temps, par rapport auxquels le Fils est aussi une co-cause avec le Pére.
Mais, bien s(r, s'agissant de ceux pour qui le Péere est, au sens propre, la Cause premiére, c'est-a-
dire des créatures, il n'est pas pieux de dire que nous appelons la créature «création du Fils» sans
dire qu'elle vient du Fils. Par conséquent, méme si, s'agissant de I'Esprit incréé, le Pére était la
Cause premiere au méme titre que le Fils était une co-cause, il serait impie de dire que nous ne
disons pas «du Fils».

Puisque celui qui parle ainsi est non seulement pieux mais aussi compté parmi les saints, il
s'ensuit que celui qui affirme que le Fils est co-causé avec le Pére par rapport a I'Esprit, et qui, par
conséquent, appelle le Pére la Cause premiére par rapport a la Trinité supréme, est impie. Car le
Pére est ainsi appelé a cause de nous, créés par le Fils, et par conséquent chacun est notre
Créateur, et véritablement aussi notre Pére. Et bien que, par rapport a nous, on parle d'un seul
Créateur et Pere — Pere et Fils —, c'est parce qu'ils regorgent de la méme puissance créatrice. Mais
la, entierement et complétement, il n'y a qu'un seul Pere, une seule Cause, car la propriété
d'engendrer n'est pas inhérente a I'un et a l'autre, mais seulement a une seule Source de Divinité
— le Pere. OU, deés lors, y a-t-il place pour la cause premiéere, ou pour Celui qui est co-causé ? C'est
une pensée impie : qu'elle aille aux corbeaux, de peur que vous ne deveniez vous-méme un
complice des corbeaux de I'esprit. Comment Jean, le plus sage en matiere divine, qui, de surcroit,
a exposé avec précision la doctrine immuable de Dieu, a-t-il pu présenter sans éclaircissement ce
qui requiert un éclaircissement ? Que penserait-on des affirmations insensées des calomniateurs si
I'on acceptait de clarifier ce qui est dit de maniére vague au sujet de la Trinité ? Puisque I'Esprit est
Dieu, chacun des Trois est appelé Esprit. Si un novateur affirmait que le Fils provient de I'Esprit,
puisque le Fils est Dieu et provient de Dieu, et que Dieu est Esprit, nous objecterions que Dieu est
appelé Esprit et que I'Esprit est appelé «de Dieu», mais que Dieu ne provient pas de I'Esprit.
Pourrait-il prétendre que cela n‘est dit qu’en relation avec la Cause Premiére ? Absolument pas.

34. Et si quelgu'un osait dire que le Fils n'est pas le Créateur, le justifierions-nous en disant
que c'est par comparaison avec la Cause premiere qu'il affirme que le Fils n'est pas le Créateur ?
Qu'il aille au diable ! Et lorsque nous disons pieusement qu'«il n'y a jamais eu de temps ou le Fils
n'était pas»,2°! si quelqu'un, pour clarifier, disait que cela ne se rapporte qu'au temps, et non a
I'éternité, comme si ce mot [«quand»] n'englobait que le temps, et non I'éternité, n'entendrait-il
pas aussitot de notre part : «Ce que tu dis, mon ami, est un rejet flagrant de ce qui est professé et
une déformation de ce qui a été pieusement établi» ? Ainsi, prétendre, sans le préciser, ce qu'ont
dit nos péres, porteurs de Dieu, est le prétexte, le commencement, la racine et la source de toute
perversité. Ce seul fait suffit presque a brouiller les frontieres de l'indivisible et a associer, pour
ainsi dire, ce qui est incompatible et contraire a I'autre — la piété et I'impiété — et a montrer que
ceux qui adherent aux deux ne résistent nullement a l'erreur. Les Latins abusent tellement de cette
idée que, méme lorsqu'ils entendent les saints théologiser sans explication que le Péere seul est le
Commencement, la Racine et la Source de la divinité, ils s'empressent de tout clarifier (ou plutot,
par des clarifications, ils enseignent habilement le contraire), alors qu'il leur convient d'approuver
tous les propos des théologiens porteurs de Dieu, qui, dans certains cas, affirment que I'Esprit
vient du Pére seul, raison pour laquelle le Pére est appelé I'unique Créateur et Source de la
divinité, et dans d'autres, qu'il convient de rattacher I'Esprit au Fils et de considérer pieusement
que le saint Esprit procede du Peére seul, et non aussi du Fils.

35. Mais ceux qui associent [les uns aux autres] ou qui invoquent [comme justification] le
terme «premiere» [Cause] contreviennent aux deux affirmations, en disant que, de méme qu'il est
parfois dit que le Pére est le seul vrai Dieu — bien que le Fils soit aussi vrai Dieu et Bon —, de
méme le Pere seul est appelé Source et Cause de la divinité en tant que Premier, et rien

36



Saint Grégoire Palamas

n‘empéche le Fils d’étre aussi la Cause de la divinité. Et ils ne voient pas que, par ce moyen, ils
réduisent le Fils — et plus encore le saint Esprit — au niveau des créatures. Car lorsque nous disons
que le Pere seul est vrai Dieu, nous n'établissons pas de contraste entre les [Hypostases] incréées
et entre elles, et nous ne [entendons] pas simplement le Pére, mais nous opposons la nature
envisagée dans les trois Hypostases aux créatures. Si donc nous disons que le Pére seul est la
Cause de la divinité, de méme que nous disons de Lui qu’Il est seul Bon, alors le saint Esprit — qui,
méme selon eux, n'est pas la Cause de la divinité — sera compté parmi les étres créés. Et
assurément, en ce qui concerne ceux pour qui le Pére seul est parfois appelé la Cause premiéere et
antérieure — puisque le Fils est aussi co-créateur et participe avec le Pere a ce qui les concerne —
non seulement le Péere est parfois appelé le seul vrai Dieu, le seul Créateur, le seul Bien, etc., mais
parfois le Fils peut aussi étre appelé ainsi; et non seulement le Fils, mais aussi I'Esprit. Car ce mot
«un» oppose la nature incréée a la nature créée, et la nature incréée est trinitaire et est
pleinement contemplée dans chacune des trois hypostases; et quelle que soit I'hypostase
fusionnée par laquelle on la désigne, on parle de la nature trinitaire tout entiere.

36. Ainsi, de méme que nous affirmons pieusement qu'il n'y a qu'un seul Christ, «qui est
Dieu au-dessus de tout» (Eph. 4,6), pourrait-on dire — ou, d'ailleurs, a-t-on jamais entendu
quelqu'un dire — que le Fils unique est la cause et la source de la divinité de I'Esprit ? Ou que
I'Esprit lui-méme est la cause et la source de la divinité, alors que, selon les Latins, il n'en est
aucunement la cause ? Bien que cela soit également permis, si le Pére était appelé la seule cause
de la divinité en ce sens que le Fils serait un co-causeur.

Il est donc clair — ou plutot, parfaitement clair — que I'expression «l'unique», employée en
relation avec les caracteres hypostatiques, n'oppose pas le créé a l'incréé, mais plutot I'une des
hypostases incréées aux autres. Qui ignore que la causalité est un attribut hypostatique en relation
avec la divinité ? Par conséquent, si le Pére seul est la Cause, I'Origine et la Source uniques de la
divinité, alors aucune autre des Hypostases divines n'est la cause, I'origine et la source de la
divinité. Néanmoins, si, étant donné que la Cause de la divinité est envisagée, selon les Latins, en
deux Personnes, rien n'empéche de désigner le Pere seul comme la Cause de la divinité; alors,
malgré le fait que ce qui est causé soit envisagé en deux Personnes, rien n'empéche de dire que le
saint Esprit seul est le conditionné, ou le Fils seul, ce que méme les hérétiques n'ont jamais osé
dire.

Cependant, si I'on permet a quelqu'un de préciser ce que les saints ont dit sans le préciser,
alors cela pourrait étre fait négligemment par quiconque le désire; mais un tel homme tomberait
immédiatement sous I'anatheme, s'il ne se repentait pas, car «si quelqu'un, dit [l'ap6tre],
proclame... plus que ce que nous avons préché... qu'il soit anatheme» (Gal 1,8). Que dites-vous
donc, vous qui affirmez que I'Esprit procéde du Fils et qui, de ce fait, nuancez ce qu’ont dit sans
nuance les saints théologiens, et par cette nuance, vous contredisez habilement le théologien, en
affirmant qu'il ne convient pas que I'Esprit soit dit procéder du Fils ? Pouvez-vous prouver que vous
n'étes pas, a presque tous égards, semblables a celui qui est sujet a I'anathéme ? «Je peux vous
montrer, dit-il, de nombreux théologiens qui contredisent cette théologie de Damascene et
permettent de comprendre que la propriété de produire [I'Esprit] appartient au Fils.»

37. Ah ! Existe-t-il la moindre contradiction entre les théologiens, surtout sur les questions
les plus essentielles, dont dépend toute notre foi ? Est-il méme possible que la théologie soit un
ensemble d'opinions contradictoires, et que les théologiens puissent en étre les deux camps ?
Certainement pas. Par conséquent, nous exclurons du cercle orthodoxe soit celui-ci [c'est-a-dire
Damascene], soit ceux que vous désignez. Que faire alors, si tel est ce que disent I'Evangile et les
paroles apostoliques, et s'ils expliquent ainsi ce qui releve de I'Esprit, comme nous I'avons montré,
ne devons-nous pas, par tous les moyens possibles, harmoniser avec la pieuse compréhension
qu'ils ont révélée ce qui semble contradictoire ? Et si nous ne pouvons convertir un passage des
paroles patristiques a cette compréhension, ne devons-nous pas l'abandonner, comme si nous
n'avions pas compris, sans pour autant renoncer a notre attachement a la piété généralement
admise ? Il est clair pour tous que nous suivrons scrupuleusement les préceptes de la foi pieuse
proclamés par I'Evangile et les paroles apostoliques. Essayons toutefois de démontrer que les
affirmations patristiques avancées par les Latins pour défendre leur opinion concordent avec elles.
Et si nous parvenons a résoudre suffisamment la contradiction apparente, alors rendons grace a
Dieu, qui nous a accordé, a nous qui vivons dans une ignorance extréme et sommes loin d'une vie
détachée, une connaissance qui parle conformément a la vérité [contenue] en Lui-méme. Si nous

37



Saint Grégoire Palamas

ne pouvons l'expliquer pleinement, que celui qui est parfait en Christ et sage en choses divines et
spirituelles, ayant approuvé notre intention, nous enseigne, a nous qui sommes avides
d'apprendre, une parole meilleure. Ayant comblé notre insuffisance, il confondra compléetement
ceux qui tentent de tirer de ces [paroles divines et spirituelles] ce qui est contraire a la piété.

38. Dites-moi donc lequel de ces théologiens et ce qu'ils ont dit vous avez a l'esprit, car il
est par nature impossible que tous les porteurs de Dieu ne soient pas d'accord entre eux et avec le
Christ, le Dieu des porteurs de Dieu, étant donné qu'ils recoivent tous une seule inspiration d'un
seul Esprit du Christ. De plus, aprés presque tous vient ce Damasceéne, qui a appris de tous et qui
témoigne lui-méme de son accord avec eux, disant non pas «je dis», mais «nous disons», et par
sa propre Vvoix, il nous les présente comme n'ayant jamais dit que I'Esprit procéde essentiellement
du Fils. Mais vous, il me semble, ne saisissant pas la profondeur et la grandeur de leur pensée,
vous les considérez ainsi. Certes, le Pere est appelé la Cause Premiére de tout, mais vous avez
entendu de nous comment il est appelé précisément; et le grand Athanase a dit que le saint Esprit
rayonne du Fils, mais vous avez entendu comment il I'a dit. Nous appelons le Fils I'image du Pére,
et I'Esprit I'image du Fils. Vous nous avez déja entendu le dire, ainsi que beaucoup d'autres choses
qui vous semblent clairement exposées et qui sont conformes a notre point de vue, et non au
votre. L'Esprit donnera également «la parole pour ouvrir notre bouche» (Eph 6,19).

Mais qui dit que le Fils posséde aussi le pouvoir d'engendrer ? Grégoire lui-méme, dit-on,
lui qui tient son surnom de théologien, car il déclare : «Le Fils posséde tout ce qui appartient au
Pere, excepté le fait d'étre inengendré.» Or, puisqu'il possede tout ce qui appartient au Pere,
excepté le fait d'étre inengendré, comment ne posséderait-il pas aussi le pouvoir d'engendrer ? En
vérité, ceux qui disent cela ne sont pas le saint Esprit qui parle en lui, car s'ils I'étaient, ils
n‘auraient pas menti au saint qui dit : «Et tout ce que le Fils dit du saint Esprit de maniére
péjorative doit étre ramené a la Cause premiére, afin qu’il soit clair de qui il vient.»2% Qui est cette
Cause premiére ? N'est-ce pas le Pére seul ? «Mais tout ce que le Pére possede appartient au Fils,
dit-il, excepté la cause, c'est-a-dire excepté qu'il soit la cause de la divinité.»2 Car il préche
toujours, au sujet de Dieu, une seule Cause et un seul Commencement : le Pere incréé, et il
reconnait cette propriété divine comme unique. C'est pourquoi il dit : «Nous n‘avons qu’un seul
Dieu, car ceux qui viennent de lui sont ressuscités a partir de lui», sans dire «d’eux», ni que I'Un
est ressuscité en Deux, et il appelle le saint Esprit et le Fils seconds apres le Pere, mais il appelle
aussi le Fils Dieu de Dieu, et le saint Esprit Dieu de Dieu. Et il considére non pas Dieu— loin d’un tel
blasphéme— mais les étres créés comme devant étre réalisés par Dieu et de Dieu. Conformément a
cela, il place le Pere comme Cause premiere, disant dans le «Second Parole sur le Monde» que
«plus Dieu est honorable que les créatures, plus il est glorieux que la Cause premiere soit le
principe de la divinité, et non des créatures, et qu’elle descende par la divinité vers les créaturess».

39. Mais toi, latiniste — quel blasphéme ! — tu dis que par le Fils — ou, ce qui revient au
méme, par la divinité du Fils — le Pere est venu engendrer le saint Esprit, car ce théologien dit a
ceux qui sont venus d’Egypte que le Fils possede tout ce qui appartient au Péere, excepté la
filiation. Car il faut ici accepter le mot «seulement», méme s'il n‘est pas prononcé explicitement,
raison pour laquelle je le cite.

Mais dis-moi, ce méme théologien n’ajoute-t-il pas que tout ce qui appartient au Fils
appartient aussi a I'Esprit, excepté la filiation ? Or, si la filiation appartient au Fils, elle appartient
aussi a I'Esprit, car la filiation n’est pas un attribut de la filiation. Car alors le Pére serait lui aussi
Fils, puisqu'’il possede lui aussi la filiation. Lui-méme, dans son «Homélie sur le saint Esprit», parle
du méme saint Esprit : «Que ne peut-il donc faire de ce qui est grand et propre a Dieu ? De quel
nom n'est-il pas appelé parmi ceux qui sont propres a Dieu ?» Devons-nous donc aussi appeler
I'Esprit un porteur ? Selon vous, il possede le pouvoir d’engendrer comme le Fils, et, par
conséquent, doublement plus que lui; car il possédera non seulement ce qui est propre au Pére,
mais aussi au Fils, selon votre enseignement a son sujet. Vous voyez dans quelles absurdités
tombe celui qui entend que le Fils possede tout ce qui appartient au Pere, et qui ne comprend pas
que cela ne se rapporte qua ce qui releve de la nature, mais qui confond ce qui releve des
attributs hypostatiques avec le naturel.

40. Certes, il n'est pas nécessaire d'en dire plus sur ce sujet, puisque vous avez déja été
mis en cause. Mais par plaisir, et pour éviter que quiconque ne reproche a l'irréprochable, nous
démontrerons encore que I'affirmation du saint est excellente; Et si cela est mal compris, c'est d{ a

38



Saint Grégoire Palamas

l'ignorance des philosophes latins. Je pense qu'une discussion plus approfondie contribuera
grandement a notre propos. Cependant, une attention particuliere est requise.

Dire de Dieu qu'il est inengendré et qu'il est sans cause est une seule et méme chose; par
conséquent, méme en consultant tous les ouvrages de théologie, on ne trouvera nulle part le saint
Esprit qualifié d'inengendré, ni d'ailleurs d'engendré. Le Pere Damascéne, ayant déclaré au
chapitre huit de sa Dogmatique que «tout ce que posséde le Pére lui appartient aussi, [c'est-a-
dire] a I'Esprit, excepté l'inengendré», a montré par la que non seulement l'inengendré est
identique a l'incausé, mais que l'incausé, appliqué a Dieu, est identique a la cause, car, appliqué a
Dieu, l'incausé coincide avec la cause — j'entends par la la Cause de la divinité du Fils et de I'Esprit.
C'est pourquoi, voulant dire que I'Esprit possede tout ce qui appartient au Pere, sauf I'incréation et
la cause au sens de la génération et de la descendance, il a dit [que I'Esprit possede tout] sauf
I'incréation, puisqu’il embrasse tout ce qui est propre au Pére seul.

Dieu est donc inengendré et sans cause; le Dieu inengendré est la cause de la divinité.
Ainsi, étant la cause de la richesse naturelle, sans avoir besoin de rien, il se trahirait lui-méme s'il
n'était la cause que d'une seule chose, faisant ainsi de la richesse une pauvreté pour lui-méme. De
plus, ce qui est absolument et en tous points un est imparfait, raison pour laquelle il était
accessible a la compréhension des Juifs, dont la connaissance de Dieu était imparfaite. Mais méme
en étant la cause de la Dualité consubstantielle— engendrant I'un et produisant I'autre selon I'image
de la procession—, il ne se serait pas, en termes simples, manifesté plus fortement, et encore
moins contenu en lui-méme et en ceux qui viennent de lui, I'infini tout entier. De plus, il n'y a pas
d'autre trope de I'existence naturelle, car ce qui est au-dela n'est pas la divinité, mais une chute de
la divinité; tel est aussi le polythéisme des Grecs athées.

41. Or, bien que I'Unité se soit dirigée vers la Dualité sans aller plus loin, c'est-a-dire que
Dieu le Pere, qui fait toutes choses, se soit dirigé vers la naissance et |'apparition du Fils, Créateur
de toutes choses et Esprit qui fait toutes choses, le Fils n'est pas né de I'Esprit (car il ne serait pas
parfait, étant né du Pere, s'il était né de I'Esprit qui le perfectionne), et I'Esprit ne procede pas non
plus par le Fils. Car alors, en plus d'étre imparfait, celui qui fait toutes choses serait issu du Pére, il
serait aussi l'une des créatures, puisqu'elles ont été créées par lui, et I'Esprit a été connu par le
Fils. Et «dans la lumiére — I'Esprit — nous voyons la Lumiere» (Ps 35,10) — le Fils, parlant
prophétiguement et en méme temps paternellement, — afin de les connaitre non seulement
comme existant a partir d'un seul Commencement, mais aussi comme inséparables les uns des
autres, présents les uns dans les autres, se révélant les uns des autres, apparaissant a travers les
uns des autres, et n’existant pas a travers les uns des autres ou a partir des uns des autres, ou
n‘appartenant pas les uns aux autres, car ce dont est un.

Ainsi, le théologien qui soutenait que le Fils possede tout ce qui appartient au Pere,
excepté l'ingénitation, affirmait qu'il posséde tout sauf la cause, comme il I'a clairement défini
ailleurs dans ses écrits. Or, si le Fils possede tout ce qui appartient au Pere, excepté la cause —
c'est-a-dire la cause de la divinité — et que le Pere est la cause, non seulement en engendrant le
Fils, mais aussi en produisant I'Esprit, alors le Fils possede tout ce qui appartient au Pére, excepté
la procréation du Fils et la production de I'Esprit, qui sont la propriété exclusive du Pére et dont
témoigne le terme «ingénitation». Ainsi, le théologien de Damas, dans le chapitre «Sur la sainte
Trinité», affirme : «par la raison du Peére, c’est-a-dire par le fait qu'il est Pére, le Fils et le saint
Esprit possédent tout ce qu'ils possédent — c’est-a-dire parce que le Pére le posseéde — excepté
I'ingénitation, la génération et la procession.»

42. Or, si I'«ingénitation», appliquée a Dieu, indique toujours et partout une cause, alors
I'«engendré» implique nécessairement que le Fils engendré ne peut en aucune facon étre la cause
de la divinité, de méme que la «procession» ne peut indiquer que Celui qui existe provient du Pere
selon la maniére de la procession. Si donc le Fils n‘est en aucune facon la cause de la divinité,
comment le saint Esprit peut-il provenir de lui ? Et comment le Pere peut-il étre sa cause premiere,
et ensuite le Fils, comme les Latins pensent que nous devons le supposer, ce qui me semble une
erreur, pervertissant ainsi les paroles des peres ? Car ce théologien, ainsi nommé de fagon
significative, ne dit-il pas que le Fils posséde tout ce qui appartient au Pére, excepté l'ingéniture ?
Ce qui revient a dire : «exception de la cause», et cela revient a dire : «exception de la génération
et de la production». Car donc [c'est-a-dire en raison de la génération et de la production] la
Cause est la cause. Et tout ce que posséde le Fils appartient aussi a I'Esprit, excepté la filiation ou,
si vous préférez, la génération; car nous n'avons pas peur [de le qualifier] de non incausé, méme

39



Saint Grégoire Palamas

s'il peut sembler étre la cause, sans avoir de génération; car il n'est pas incausé, bien qu'il ne soit
pas engendré. Car ce qui est incausé et sans génération est lui-méme absolument incausé, et tout
est cause de la divinité. Ainsi parlons-nous en accord avec ceux qui théologisent dans I'Esprit, et
ainsi nous réprimandons ceux qui parlent autrement, montrant qu'ils avancent des passages de
I'Ecriture [qui, en réalité, témoignent contre eux-mémes].

43. Car méme ce que les Latins croient citer de ce théologien pour défendre leur doctrine,
a savoir que le Seigneur a démontré sa propre valeur aux mystiques en disant : «Je vous enverrai
moi-méme> le saint Esprit (Jn 15,26), ils le citent, sans le comprendre, contre eux-mémes. Car, en
vérité, envoyer I'Esprit est une chose grande, et plus grande encore, et appartient a Dieu seul (car,
apres avoir dit que le Pere envoie I'Esprit, il dit ensuite [seulement] : «Je vous enverrai moi-
méme>», démontrant ainsi sa propre valeur, comme si cet acte méme, comme s'il émettait une voix
puissante, le proclamait, et que le théologien éponyme [Grégoire] l'interpréterait). Si le Seigneur
savait que le saint Esprit procede et tire son étre non seulement du Pére mais aussi de lui-méme,
comment aurait-il pu ne pas ajouter cela lorsqu’il a dit : «Celui qui procéde du Pere procede aussi
de moi» ? Car alors il ne s'est pas dénigré lui-méme, omettant ainsi de dissimuler ce seul point :
«de moi». Il est donc clair, méme pour un aveugle, que I'Esprit saint ne procede pas du Fils.

C'est donc une grande dignité que de posséder le pouvoir d'envoyer I'Esprit divin, si grande
qu'elle révele que le Fils est de méme nature et méme égal en honneur au Pére, de méme qu'elle
présente I'Esprit comme consubstantiel et égal en honneur au Pére, en ce qu'il est envoyé au Fils
non seulement par le Pere, mais par I'Esprit lui-méme. Or, cette dignité est divine et naturelle, et
non hypostatique; car si le pouvoir d'envoyer était hypostatique, il ne serait pas la propriété
commune du Pere, du Fils et de I'Esprit. Ainsi, le vrai Dieu est un autre Consolateur : comment
donc celui qui I'envoie ne serait-il pas le vrai Dieu ? Et si le Fils envoie le Consolateur, qui vient de
lui-méme, souverain, comment ne serait-il pas d'une méme volonté et d'une méme puissance avec
lui ? Et s'il est d'une méme volonté et d'une méme puissance avec lui, comment ne serait-il pas de
méme nature ?

44. Voyez-vous comment l'envoi du saint Esprit établit une volonté unique et la
consubstantialité de I'Envoyeur et de I'Envoyé, grande dignité, belle et divinement inhérente a la
Trinité, manifestant ainsi 'autonomie de Celui ainsi envoyé ? Mais celui qui qualifie cette dignité
non de divine<, mais de productrice, montre premierement non seulement le Fils comme cause du
saint Esprit, mais aussi le saint Esprit comme cause du Fils. De plus, il reporte a tort la spontanéité
de la venue de chacun d’eux a nous, enseignant d'une maniére ou d’une autre que I'envoi a nous
n‘est pas une affaire de volonté, mais de nature, et donc sans commencement. Car ce qui vient de
Dieu non par volonté, mais par nature, est préexistant, non commencé. En effet, le théologien
homonyme [Grégoire] explique a ceux qui considérent le Fils comme inférieur, puisqu’il a été
envoyé par le Pére, que I'envoi est une preuve du bon plaisir du Pére<sup>289</sup>, et non de
son existence éternelle. Ainsi, les Latins citent a tort I'envoi de I'Esprit par le Fils comme preuve de
son existence éternelle. Mais, dit-il, «il est écrit a la fois qu'il a été ressuscité [d'entre les morts] et
exalté par le Pere, et aussi qu'il est lui-méme ressuscité et monté au ciel : le premier par bon
plaisir, le second par autorité.» Par conséquent, puisque le saint Esprit, bien qu'envoyé par le Fils,
est aussi venu a nous de son propre chef, il convient de dire de I'un qu'il est venu par bon plaisir,
et de l'autre qu'il est venu par autorité, et de ne pas introduire inconsidérément, sur cette base,
une nouvelle conception de l'existence du saint Esprit. De plus, méme le grand Basile, qui a donné
son nom a la théologie, n'affirme nulle part que I'Esprit procéde également du Fils. Et si, dans les
chapitres aux Eunomiens, il parle de I'Esprit divin comme venant du Pére par le Fils, alors, dans
ces mémes chapitres, devenu son propre interprete, il explique clairement qu'il parle de
transmission, écrivant : «Que I'Esprit vienne de Dieu, I'apotre I'a clairement proclamé, disant :
“Nous avons recu I'Esprit qui vient de Dieu” (I Cor 2,12; Gal 4,6). Et que I'Esprit a été révélé par le
Fils, il I'a clairement indiqué en I'appelant I'Esprit du Fils, ainsi que I'Esprit de Dieu, et en I'appelant
de plus la pensée du Christ, ainsi que I'Esprit de Dieu — semblable au souffle de I'homme.»

45. Voyez-vous qu'il tient son étre de Dieu, c'est-a-dire du Pere, et qu'il est donné et révélé
par le Fils ? Et comment se fait-il que I'Esprit du Fils soit aussi appelé esprit, bien qu'il ne provienne
pas du Fils, de méme que l'esprit de I'homme ne provient pas de lui-méme ? Car I'homme aussi
possede son propre esprit et son propre esprit, mais ceux-ci ne procedent pas de lui, si ce n'est
par l'action. Pour clarifier davantage ce point, ce grand maitre dit ailleurs : «L'Esprit est uni au Fils,
avec lequel il est inséparablement percu, et son étre provient de la cause du Pere, de qui il

40



Saint Grégoire Palamas

procéde également. La marque distinctive de son existence hypostatique est qu'il est connu apres
le Fils et avec lui, et réalisé par le Pere. Mais le Fils, qui par lui-méme et avec lui-méme fait
connaitre I'Esprit procédant du Pere, Iui seul resplendissant comme Fils unique issu de la Lumiere
inengendrée, n’a rien en commun avec le Pére et le saint Esprit quant a la distinction [des
hypostases |'une de |'autre].»

Avez-vous entendu parler de la marque distinctive de I'hypostase du saint Esprit, qui
consiste a étre connu par le Fils, et non a posséder I'existence de lui, mais a étre réalisé du Pere ?
Et le Seigneur lui-méme, lorsqu’il dit dans les Evangiles : «Quand sera venu le Consolateur, que je
vous enverrai de la part du Pere, I'Esprit...» «De la vérité, qui procede du Pere» (Jn 15,26), n‘a-t-il
pas montré que la marque distinctive de I'Esprit est de procéder, et celle du Pere, de procréer,
puisque ces deux marques sont hypostatiques pour eux, et que I|'hypostatique est ce qui
distingue ? Ainsi, n'ayant, selon le grand Basile, rien en commun avec le Pére quant a ses attributs
distinctifs, le Fils ne possede pas la propriété de produire.

46. C'est pourquoi il parle encore [dans la Parole] aux Eunomiens au sujet du saint Esprit :
«Le Fils de Dieu est le fruit saint du Saint, le fruit éternel de I'Eternel, celui qui donne le saint
Esprit pour I'accomplissement et la formation de la création.» 293 Voyez-vous que le Fils est celui
qui donne I'Esprit, et non celui qui I'apporte ? Et que le don du Fils [se fait] pour une raison
[précise], afin que par I'Esprit la création soit accomplie et formée ? Remarquez aussi : «Celui qui
enléve le Fils», il Il dit : «a enlevé le commencement de la création de toutes choses, car au
commencement de l'existence de toutes choses se trouve la Parole de Dieu, par qui «toutes
choses... ont été faites» (Jn 1,3). Voyez-vous ? Avant I'existence de toutes choses, mais non avant
I'hypostase du saint Esprit, se trouve la Parole de Dieu, et elle est le commencement de la création
de toutes choses, et non I'existence?* de I'Esprit. Comment alors le grand Basile, voulant exalter
ici le Fils, s'il était possible de I'appeler le commencement de I'Esprit divin, puisqu’il a recu I'étre
par lui, ne l'aurait-il pas appelé ainsi, mais seulement son dispensateur, et le commencement d'une
seule créature qui a regu I'étre par lui ?

47. Mais les Latins rapportent que Chrysostome, théologien, dit : «Le Christ est venu a
nous, nous a donné I'Esprit venant de lui et a pris sur lui notre corps»; et aussi : «Puisque le corps
du Christ est devenu sur terre le temple de la puissance divine, devenez vous aussi un temple a
son image, car vous recevez |'Esprit envoyé par lui. Car, de méme qu’en connaissant le Christ, vous
avez connu Dieu, de méme, en recevant I'Esprit du Christ, vous avez recu Dieu».

Ainsi, la question de la connaissance est désormais claire, et nous avons déja parlé de
I'envoi et du don. Il convient cependant, ici aussi, de comprendre d'abord ce que Chrysostome
appelle précisément I'Esprit donné et recu : I'essence méme et I'hypostase de I'Esprit, ou la grace
et I'énergie ? Mais pour ne pas nous perdre dans la recherche de la réponse, citons ce grand
théologien lui-méme comme interprete de la question que nous examinons. Car il dit dans
I'«Homélie sur I'Esprit» : «Le don est envoyé, mais I'Esprit n‘est pas envoyé.» Ayant entendu Jean,
le Précurseur et Baptiste, parler du Christ en disant que «le Pére ne donne pas I'Esprit avec
mesure», mais qu’«il a remis toutes choses entre ses mains» (Jn 3,34-35), il explique cela en
disant : «Ici, il appelle I'Esprit une énergie, car elle est divisible. En effet, nous avons tous recu
I'énergie de I'Esprit avec mesure, mais lui a recu toute I'énergie en totalité; et si son énergie est
incommensurable, combien plus I'est son essence.» Et ailleurs, proposant pour interprétation ce
psaume : «La grace est répandue sur tes levres» (Ps 44,3), «voyez-vous», dit-il, «que la
dispensation [ici] est discutée ?» Et un peu plus loin : il parle ici de la grace — descendue sur la
chair... Car toute grace a été répandue dans ce Temple, car le Pére ne donne pas I'Esprit avec
mesure. Nous, cependant, en recevons une part infime, une goutte, car «de sa plénitude», dit
I'Ecriture, «nous avons recu» (Jn 1,16), [ou] comme on dirait, d’'un vase débordant [d’humidité].
Et encore : «Il n‘a pas dit : “Je donnerai I'Esprit”, mais : “Je répandrai de mon Esprit sur toute
chair”» (Joél 2,28). Et dans de nombreuses régions du monde, la grace accordée est une part du
don et de I'engagement. Car «Celui qui a donné», dit I'apdtre, «I'engagement de I'Esprit dans nos
coeurs» (II Cor 1,22). Par part, il entend [ici] des énergies, car le Consolateur, bien s(r, n‘est pas
divisé en parties.

48. Mais que dira-t-on, se demandent-ils encore, lorsqu’on entendra Grégoire de Nysse, qui
parle de Dieu, affirmer que «le Fils, en tant que cause, est envisagé avant I'hypostase de
I'Esprit» ? Quoi qu’on en dise, dirons-nous, emportés par notre enthousiasme, autre chose que ce
qui est vrai et bien connu, méme des plus peu attentifs ? Que I'hypostase du Fils est envisagée

41



Saint Grégoire Palamas

comme existant du Pére avant I'hypostase de I'Esprit en tant que cause, non pas comme la cause
de I'Esprit, mais en tant que son existence venant du Pére, c'est-a-dire en tant qu'il existe du Pére
a la maniére de la génération ? Car quand on entend parler du Pere, on pense immédiatement a
lui comme au Fils engendré par le Pére. Et quand on entend aussi que le Fils engendré est aussi le
Verbe, alors on parvient a la notion d’Esprit divin. Et par conséquent, le Fils n’est en aucune fagon
antérieur a I'Esprit en ce qui concerne I'existence. Ainsi, ce divin président de Nysse déclare dans
la premiere de ses homélies antirrhéales a Eunomius : «De méme que le Fils s'unit au Pere et,
ayant son étre de Lui, ne demeure pas en deca du plan d'existence, de méme le saint Esprit entre
en contact direct avec le Fils unique, contemplé mentalement seulement avant I'hypostase de
I'Esprit.»

49. Que démontre donc le saint ici ? Assurément, rien d'autre que I'existence simultanée du
Pére, du Fils et du saint Esprit; et ni le fait que le Fils tienne son étre du Pere ne I'empéche
d'exister éternellement avec le Pere, ni le fait qu'il soit purement conceptuellement — au sens de sa
cause — le Fils, c'est-a-dire avant que le saint Esprit ne soit contemplé comme procédant du Pére,
n'empéche le Fils d'entrer directement en contact avec I'Esprit et, avec lui, avec le Pere. Il convient
également de relever cet ajout évident : [le maitre] a dit non pas simplement «mentalement»,
mais «uniqguement mentalement» le Fils est contemplé devant I'Esprit, et il a dit que le Fils
[existait] du Pere, et il a dit que le saint Esprit était directement en contact avec le Fils, c’est-a-dire
qu'il existait du Pére simultanément avec le Fils, et qu'il n'était pas issu de Lui.

50. Mais ce méme Grégoire de Nysse, qui parle de Dieu, affirme ailleurs clairement que le
Fils est le médiateur entre le Pere et le saint Esprit, et enseigne que le saint Esprit agit par Celui
qui est immédiatement proche du Pére, car cest ainsi, dit-il, que le Fils demeure Fils unique.308
Que diront-ils donc si nous lui montrons qu'il confirme par son témoignage que la propriété
spécifique de produire309 est inhérente uniqguement au Pére, qu’il appelle le Pére la cause unique
du Fils et du saint Esprit, qu'il considere le Fils et le saint Esprit comme procédant d’'une seule et
méme Personne, et que tous deux sont immédiatement issus de Lui, sans pour autant dénoncer
comme polythéiste celui qui pense ainsi ? Car, enseignant qu'il y a un seul Dieu en trois Personnes,
il dit : «Chez 'hnomme, toutes les personnes ne tirent pas leur étre d'une seule et méme personne,
de sorte qu'outre celles qui sont causées et responsables de I'existence des premieres personnes, il
y en a plusieurs et différentes. Mais il n'en est pas ainsi de la sainte Trinité, car il y a une seule et
méme personne du Pere, de qui le Fils est engendré et d'ou procéde le saint Esprit. C'est pourquoi
nous affirmons avec assurance, au sens propre du terme, qu'il y a un seul Dieu, une seule Cause,
et que ceux qu'il cause sont la cause.» Et il s'est efforcé de démontrer que la propriété spécifique
de causer est inhérente au Pere seulement, au point de prendre pour témoin le roi divin et
hymnographe David, qui affirme que le saint Esprit procede non seulement du Pere, mais de son
hypostase méme. Car il dit dans I'«Homélie sur la connaissance de Dieu», apres avoir beaucoup
philosophé sur le Pere et le Fils : «L'Esprit est révélé comme procédant de I'hypostase du Pére, car
c'est pourquoi David I'a appelé «I’Esprit de la bouche» (Ps 32,6), afin de confirmer que la propriété
spécifique de produire est inhérente uniquement au Pere.» Quoi de plus clair, de plus fiable, de
plus instructif ou de plus démonstratif que ces paroles [qui disent] que I'Esprit ne procede pas du
Fils ?

Car si I'Esprit procédait de Lui, alors chacun ne procéderait pas de maniere aussi directe
d’'une seule Personne, et nous ne pourrions oser affirmer honorer un seul Principe de divinité et
que les trois Personnes ne forment qu’un seul Dieu. Si le causé et la cause étaient tous deux en
deux Personnes, comme cela semble étre le cas pour nous, alors la propriété spécifique de
produire ne serait pas inhérente uniquement au Peére, si le Fils avait aussi le pouvoir de produire
I'Esprit. Grégoire de Nysse, cependant, prouve qu'elle est inhérente uniqguement au Pere et cite
comme témoins David, le Pére de Dieu, ou, mieux dit, le saint Esprit, qui a parlé par les prophétes.

51. Voyez-vous, vous qui pensez clairement contre I'Esprit, qui enseignez et combattez
contre Lui, mais qui ne théologiez pas au sujet de I'Esprit, que vous étes devenus une divinité
impie de la divinité porteuse de Dieu et un voleur des biens de Dieu le Pere, déplacant et
transférant des biens matériels inébranlables, et quant a vous-mémes, troublant et perturbant la
paix qui surpasse toute intelligence et qui est véritablement telle ? Eh bien, alors, ne tremblez-vous
pas en entendant cela, et ne vous éloignerez-vous pas au plus vite de cette terrible calomnie, et ne
regretterez-vous pas votre vie passée, pour ne pas l'avoir vécue pieusement ?

42



Saint Grégoire Palamas

Mais prétons aussi attention au témoignage de Nysse qui vient d'étre rendu, et, aprés
I'avoir examiné avec le plus grand soin, expliquons a tous ce qui y est difficile a comprendre et qui,
selon eux, les a égarés. Ah ! si seulement il était possible de les éclairer et de les ramener du droit
chemin ! Mais je vous en prie, vous tous qui lisez ces lignes, faites un effort de réflexion. Car
toutes les paroles de cet homme recelent une pensée profonde, et celles qui concernent Dieu en
particulier; et parmi ces derniéres, la plus profonde est celle qui nous est maintenant présentée.
Car lorsqu'il écrit [dans la Parole] a Ablavius, lui demandant pourquoi, parlant de I'unique divinité
en relation avec le Pére, le Fils et le saint Esprit, nous refusons de les appeler trois dieux, alors,
ayant établi I'unité absolue de la nature divine, il dit : «Si quelqu'un venait a diffamer [notre]
parole, comme si le rejet de la différence de nature entrainait une certaine confusion et une
circulation d'hypostases, voici comment nous répondrons a ce reproche : confessant I'immuabilité
de la nature divine, nous ne rejetons pas la division en cause et causé, division dans laquelle seule
nous comprenons la différence entre I'un et I'autre, croyant que I'un est la Cause, et I'autre ce qui
[existe] de la Cause. Et dans ce qui existe de la Cause, nous concevons aussi une autre différence.
Car I'Un est le plus proche du Premier, et I'Autre est par Ce qui est le plus proche du Premier, de
sorte que l'unité de la génération serait sans aucun doute préservée en relation avec le Fils, et
I'existence du saint Esprit venant du Pére ne serait pas sujette a doute, puisque la médiation de le
Fils et pour Lui-méme préserve |'unité de I'engendrement, et le saint Esprit n’est pas arraché a sa
connexion naturelle avec le Pere».

52. Voici ce qu'il faut dire en premier lieu aux Latins : puisque vous concevez non
seulement ce qui est causé, mais aussi la cause elle-méme, en deux Personnes (car vous posez la
cause de I'Esprit divin en deux Personnes, et en chacune d’elles d'une maniere différente), alors si
ce trés lumineux luminaire de Nysse avait pensé selon votre conception, il aurait divisé la cause
avant la cause. Or, il ne semble nulle part I'avoir fait, ni méme avoir eu a |'esprit ce que vous
tentez de déduire de ses paroles, lesquelles, pour ceux qui les examinent attentivement,
apparaitront clairement I'exact opposé de vos dogmes. Car voici ce qu'il dit : que le Fils ne rompt
pas le lien immédiat de I'Esprit avec le Pére, bien que Lui seul soit le Fils. Il convient donc de noter
qu'apres avoir déclaré «nous ne rejetons pas la distinction entre cause et causé», et ayant qualifié
le Fils de causé au méme titre que I'Esprit, il ajouta : «en laquelle seulement comprenons-nous la
différence entre I'un et I'autre ?», rejetant ainsi clairement l'innovation latine selon laquelle le Fils
est non seulement causé mais aussi cause, et, en somme, toute distinction inventée par eux,
rejetant I'idée que la premiere cause de I'Esprit soit le Pere, la seconde le Fils, et ainsi de suite. Car
c'est dans la Cause seule, dit-il, et dans le causé [par Elle], que nous comprenons la nature divine;
et nous ne concevons pas la Cause en deux Personnes, mais dans le causé, nous ne concevons
que cette distinction en deux Personnes, qui ne signifie pas que I'une d'elles soit aussi [elle-méme]
cause et l'autre seulement causée, comme le font philosopher (ou plutét, de maniere insensée) les
Italiens, mais que l'une est le Fils et l'autre ne I'est pas. Et I'unité naturelle du Fils avec le Pére ne
fait pas obstacle a cela. Aprées avoir déclaré plus haut dans la méme Parole ce que sont ces trois
personnes — le Pere, le Fils et le saint Esprit — qu'elles constituent une seule essence supra-
essentielle, et aprés avoir montré comment ces trois personnes sont — c’est-a-dire qu’elles ont [en
elles-mémes] quelque chose de causé et une cause, ou qu'elles sont absolument sans cause - il
dit que I'une d'elles est la cause, et que l'autre a une existence conditionnée par la cause, et il
appelle le Fils et le saint Esprit ceux qui ont une existence conditionnée par la cause.

53. N'a-t-il donc pas montré ici que I'Un seul, tiré des Trois, est la cause, c'est-a-dire le Pere
seul ? Puis, voulant montrer comment chacune de ces deux Personnes est causée, afin que
personne ne pense, comme le font les Latins, qu'il introduit @ nouveau la méme distinction entre
cause et causé a I'égard du Fils et du saint Esprit, il dit expressément qu'a leur égard, nous
concevons une distinction différente. Mais les Latins, au contraire, disent qu’elle n’est pas
différente, mais identique. De plus, contrairement au fait que le saint [ici] entend montrer
comment le Fils a I'étre, étant causé, ils le calomnient, comme s'il disait que [le Fils Lui-méme] est
la cause. Car ce Pere de Dieu ne montre nulle part qu’il dise ou pense que le Fils est en aucune
facon la cause, et encore moins dans les paroles que nous venons de citer. Mais [il montre qu’il dit]
qu'll existe aussi, étant causé, tout comme le saint Esprit; Mais [Lui], étant conditionné par une
cause, existe selon la maniére de la naissance, et I'Esprit, étant également conditionné par une
cause, n'existe pas selon la maniéere de la naissance.

43



Saint Grégoire Palamas

Car bien que tous deux soient appelés Peres et [existent] du Pére, cet homme, doté d'une
grande intelligence, a appelé le Fils celui qui est le plus proche du Pére, et par Lui, qui est le plus
proche du Pere, il a appelé I'Esprit, comprenant [qu'll est] issu du Pere, et non procédant par le
Fils, comme pour dire encore que, puisqu'il [est la Cause et — en tant que cause — est le Premier et
est appelé «le Pere des Lumieres» (Jac 1,17)], — c'est-a-dire du Fils et de I'Esprit (car tous deux, et
non seulement le Fils, occupent la seconde place aprés le Pere, comme le dit Grégoire le
Théologien dans ses «Poémes»), — puisque, c'est-a-dire, le Pere des Lumiéres est appelé le
Premier par rapport a eux deux (car vous ne trouverez pas d'autre nom pour Lui dans les
Ecritures), alors, parmi ceux qui sont issus de cette Cause — la Lumiere, qui procede de la Lumiere
selon le mode de génération, est immédiatement comprise comme étant la plus proche, d'une
certaine maniere [unie] au Pere, comme le saint de Nysse I'affirme catégoriquement lui-méme. le
deuxieme livre @ Eunomius, dans lequel il écrit qu’«il est impossible de penser au Pére séparément
de Lui-méme, sans que le Fils soit uni [a Lui] par [la] prononciation méme du [nom] du Pére». Et
aussi : «ayant foi dans le Pére, nous, en méme temps que nous entendons parler du Peére,
permettrons également la pensée du Fils».

54. Par conséquent, le Fils est a la fois issu du Pere et il est compris qu'il I'est. Mais que
I'Esprit saint, par sa propre raison, soit et soit compris comme procédant du Créateur, et non du
Pére, mais par le Fils, qui est par premier lieu compris comme issu du Pere; que I'Esprit aussi soit
issu du Pere, qui le produit lui-méme et engendre le Fils. Car comment pouvez-vous dire que
I'Esprit, qui n'est pas engendré, procede du Créateur ? N'est-ce pas par le Fils, qui est le Fils
unique et, par conséquent, concu immédiatement avec le Créateur, et qui fait de I'engendrement
son seul trait caractéristique et le conserve, tout en montrant que I'Esprit est issu du Pere non
selon la maniere d'étre engendré ? Par le Fils, donc, I'Esprit doit étre et étre appelé procédant du
Pére, et par lui-méme — du Créateur, qui aussi le produit immédiatement. Par conséquent, comme
nous l'avons dit, [le maitre] n'a pas appelé le Fils la cause, mais seulement le causé, et I'a causé
également avec I'Esprit, les placant tous deux également éloignés du Pere en matiére de causalité,
bien que, selon l'interprétation latine, ce ne flit pas la maniere appropriée de s'exprimer.

Or, comme nous l'avons dit, s'il avait suivi la pensée latine, il aurait d'abord d{ distinguer la
cause par leurs [nouvelles définitions] «médiatisée» et «immédiate», de sorte que la cause, selon
elles, soit ainsi envisagée en deux Personnes. Ensuite, ayant affirmé que le Fils est immédiatement
compris a partir du [nom du] Peére, il aurait d( ajouter ici la cause, afin que le Fils apparaisse non
seulement comme causé, mais aussi comme cause. Mais il ne le dit nulle part, mais «afin», dit-il,
«qu'il devienne clair qu'un seul est engendré», ce qui revient a dire qu'il est ainsi causé. Ou donc
voyez-vous ici que le Fils est présenté autrement que comme la simple cause ?

55. Veuillez également noter que ce grand homme n‘a pas qualifié la médiation du Fils de
«coopération», mais de «non-rejet», c'est-a-dire de non-empéchement de I'Esprit de procéder
directement du Pére. Essayons d’éclaircir sa pensée, du mieux que nous le pouvons, a l'aide
d’exemples. Le feu produit directement la lumiere et la fumée, mais lI'une ne passe pas par 'autre.
Ainsi, le feu, lorsqu’il embrasse la matiere, possede la propriété de briller et de fumer
simultanément, comme s'il générait de la lumiére et produisait de la fumée. La lumiére provient
directement de ce qui brille et est elle-méme regue de lui. De méme, la fumée provient de ce qui
fume. Si quelgu'un dit que la fumée [vient] du luminaire, alors il le dira pour la lumiére, par
l'intermédiaire de la lumiére, en pensant a la fumée du luminaire, afin que la médiation de la
lumiere et I'uniformité soient préservées pour lui, et que la fumée ne se détache pas du lien avec
le luminaire, c'est-a-dire que cela n'empéche pas la fumée de venir directement de lui.

Mais, si vous le souhaitez, nous vous proposons un autre exemple — ni nouveau ni
inhabituel pour les théologiens — afin d’apporter plus de clarté. Cain était le fils d’Adam, et de
surcroit le seul engendré (jusqu'a la naissance des autres), et Eve était une partie d’Adam, séparée
de lui. Ainsi, lorsqu’Adam devint pére, Eve devint aussi une partie du pére. Mais elle devint alors,
et fut a juste titre perque comme une partie du pere, ayant requ par Cain I'opportunité d'étre,
d’étre percue et d'étre appelée une partie du pere, de sorte que la médiation de ce fils lui permit
de conserver la filiation unique, et n'empécha pas Eve d’étre une partie du pére. Mais a cause de
cela, Eve ne fut pas médiatisée, mais demeura directement séparée d’Adam deés le
commencement. Laissant a présent de coté le commencement temporel, I'intervalle et la naissance
issue du mariage, ainsi que d'autres choses qui ne s‘appliquent pas a la divinité, considérez notre
exemple a la lumiere des paroles du saint, et vous comprendrez le véritable enseignement.

44



Saint Grégoire Palamas

56. Ainsi, par le Fils, nous comprenons I'Esprit, qui n‘est pas engendré, a partir du Principe
génitif — autrement dit, a partir du Pére — car, en vertu du Fils, il est et est appelé Pere. Mais par
I'Esprit lui-méme, qui n'est pas engendré mais engendré, nous le comprenons directement a partir
de celui qui I'engendre, c'est-a-dire a partir de I'Originel. Car pourquoi I'éminent théologien
Grégoire le Grand appelle-t-il I'unique Divinité originelle non seulement le Pére, mais aussi
I'Originel ? N’est-ce pas parce qu'il le connait comme le Pére du Fils-Engendré et I'Originel de
I'engendré ? Par conséquent, comme le Fils-Engendré est lié a |'Originel, I'engendré le sera
également — c’est-a-dire directement. Mais si vous parlez de ce qui est engendré par le Pere, vous
le direz par le Fils.

57. Je souhaitais m'étendre davantage sur la préposition «par», mais a quoi bon en dire
plus quand le saint Esprit lui-méme nous I'a expliquée ? Car, cherchant a savoir qui avait dit le
premier que le saint Esprit agit par le Fils, ou plutdt, qui nous I'avait transmis par inspiration divine
(car dans notre théologie, il n'y a pas un seul mot qui n'ait été initialement exprimé par révélation
divine), cherchant donc a savoir qui avait dit cela le premier, j'ai découvert que le saint Esprit avait
révélé et interprété cette chose méme a son sujet a Grégoire le Thaumaturge, par l'intermédiaire
du plus grand théologien des apétres, Jean, a la demande de la Mere de Dieu. Et I'auteur de la Vie
miraculeuse de Grégoire et de la révélation qu'elle contient porte son nom et mérite tout autant de
louanges, car il s'agit de Grégoire de Nysse, dont nous avons examiné la parole un peu plus haut,
et dont nous avons constaté qu'il considéere I'Esprit comme intelligible, et non procédant, du Pére
par le Fils. qui, de la maniere la plus parfaite, par ses propres paroles, nous a offert cette
révélation, expliquant ainsi brievement ce qui concerne I'Esprit. Car il dit : «L'Esprit saint seul,
possédant aussi [comme le Fils] son étre du Pere et révélé par le Fils (c'est-a-dire aux hommes).»
Voyez-vous comment il convient de comprendre I'Esprit et de dire qu'il vient du Fils ? C'est-a-dire
qu'il est révélé par lui aux hommes. Par conséquent, vous-méme devez le comprendre ainsi
chaque fois que vous rencontrez une mention de I'Esprit, donné ou envoyé par le Pére par le Fils,
si vous voulez ne pas étre en opposition avec Dieu, mais quelqu'un qui honore Dieu et en méme
temps qui est instruit par Dieu.

58. Si vous souhaitez substituer la préposition «de» a «par», nous ne vous en blamerons
nullement, pourvu que, ce faisant, vous expliquiez, avec un raisonnement juste, que I'Esprit nous a
été révélé par le Fils. Mais si vous affirmez que I'existence du saint Esprit vient du Fils, comme
étant du Fils, alors nous vous considérerons comme étant hors de la piété, hors de I'Eglise. Car,
puisque «nous avons appris a connaitre I'Esprit divin qui accompagne le Verbe, qui est la Puissance
contemplée en lui-méme dans une hypostase distincte, révélant le Verbe, indissociable de Dieu en
qui il demeure et du Verbe qu’il accompagne», puisque la génération est suivie par la procession
sans interruption, comment ne pas se tromper en remplagant la préposition «par» par «de» a
propos de la procession ? Il serait donc pieux qu'il existe quelque part une expression concernant
I'Esprit saint procédant par le Fils, afin que I'on comprenne la préposition «par» non pas au sens
de «de», mais au sens de «avec», et cela permettrait son interprétation, conformément a celle de
Grégoire, qui a donné son nom a la théologie : «Nous avons un seul Dieu : le Pere sans
commencement; le commencement de toutes choses est le Fils; et non pas du commencement,
mais avec le commencement et au commencement, ce qui vient du Pére est I'Esprit saint.» C'est
pourquoi le divin Cyrille lui-méme, dans les «Trésors», conclut, aprés un long raisonnement, que
I'Esprit existe naturellement du Pere et écrit que I'Esprit est naturellement et essentiellement
distribué du Pere dans le Fils, qui sanctifie tout en I'oignant. Ainsi, du Péere, il est toujours répandu
dans le Fils, et du Pere, par le Fils, il est engendré en ceux qui sont sanctifiés, lorsque cela est
Obligatoire.

59. 1l est essentiel de garder ceci a l'esprit : lorsqu'il est indifférent de dire «du Pére par le
Fils» ou «du Pere et du Fils», et que, théologiquement parlant, les prépositions «par» et «de» sont
équivalentes, elles n'introduisent ni division ni différence au sein de la Sainte Trinité, mais plutot
unité et immuabilité — c'est-a-dire, en termes de caractéristiques naturelles — démontrant que le
Péere, le Fils et le saint Esprit possedent la méme énergie et la méme volonté.

Les Latins, cependant, tentent d'utiliser ces prépositions pour démontrer la distinction entre
les hypostases divines, comme si I'Esprit tirait son hypostase des deux hypostases et de chacune
d'elles différemment. Il est donc clair que les saints emploient les prépositions avec piété et
sagesse, tandis que les Latins les interprétent de maniére perverse et impie. Et que ce «par»
indique I'unité et I'immuabilité est clairement établi par le grand Basile, lorsqu'il écrit au chapitre

45



Saint Grégoire Palamas

huit de sa «A Amphilochius» : «Le fait que le Pére crée par le Fils ne rend pas la création du Pére
imparfaite, ni I'’énergie du Fils impuissante, mais établit I'unité de volonté.»

60. Par conséquent, celui qui affirme que I'Esprit agit par le Fils et de par le Fils au sens de
dispensation établit bien I'unité des volontés du Pere et du Fils, car, par la grace du Pére, le saint
Esprit est donné aux dignes, puisque le Fils aussi se plait a le faire. Mais celui qui affirme que
I'Esprit a son étre par le Fils et de par le Fils représente impiement le saint Esprit comme une
ceuvre de la volonté de Dieu et nécessairement une créature, et non comme un fruit de la nature
divine. Car, selon le saint Damascene, I'ccuvre de la volonté divine est une créature, et non une
divinité. A bas [un tel blasphéme], car encore une fois, selon lui, la naissance et la création
éternelles et perpétuelles [ne sont] pas une question de volonté, mais de nature divine.

Comment donc affirmes-tu toi-méme, 6 philosophe latin, que le saint Esprit existe du Pere,
par le Fils et par le Fils ? Nous parlons d'une manifestation existant dans le temps, et tout ce qui
existe, selon la définition du temps, a été créé par le Fils; c'est pourquoi nous disons que par Lui et
par Lui I'Esprit peut apparaitre, mais non procéder. En quel sens dis-tu que I'Esprit est par Lui ? Si
c'est au sens de passage, alors hélas pour une telle impiété ! Car cela signifie que tu penses que
I'Esprit traverse le Fils comme un tuyau, et que Celui qui remplit tout et est toujours plein serait
vide en lui-méme, et que I'Esprit serait embrassé par le Fils comme dans I'espace et serait la limite
du Fils, puisque I'Esprit serait omniprésent (car la limite de I'omniprésent est [ce qui est englobé]),
et [le Fils] ne serait pas de méme nature que I'Esprit, car la nature de l'espace et de ce qui s'y
trouve n'est pas la méme. Comment alors le Fils lui-méme pourrait-il étre dans I'Esprit qui le
traverse ?

61. Mais si I'on considére que c’est par un instrument, cela aussi est impie. Car l'instrument
est d'une nature, et ce qui est fait par lui en est une autre, et celui qui accomplit par lui ce qu'il
accomplit en est une autre encore. Vous n’avez donc toujours pas l'explication que, de méme que
toutes choses existent du Pére par Lui — non pas au sens de passage, mais au sens de création, et
non comme s'il était un instrument, mais un co-créateur —, de méme I'Esprit existe aussi par Lui.
Voyez-vous ou, en parlant d’un tel étre, vous réduisez le Treés-Haut Esprit, et @ quoi comparez-vous
Dieu, qui est au-dessus de tout ? «Mais», dit [le latin], «je ne parle pas du co-créateur, mais du
co-créateur.» Par conséquent, I'Esprit se perfectionnera aussi comme co-créateur, tout comme la
[c'est-a-dire par rapport a la créature], par la co-création, Il accomplit toutes choses; ou plutot non
pas Lui-méme, mais un autre, non du tout différent de Lui, envisagé dans une hypostase
particuliere; Car lorsque le Pere crée par le Fils dans le saint Esprit, alors ce qui est accompli est
absolument différent, et lorsque le Pére engendre et produit avant les siecles, alors bien que ceux
qui [viennent] de Lui soient consubstantiels, chacun est distinct de Lui et des autres par
hypostase.

Par conséquent, puisque, selon eux, la capacité de produire est commune au Pére et au
Fils, il est nécessaire que le saint Esprit la possede également, et la Trinité devient une quaternité.
Car qu'y a-t-il de commun au Pere et au Fils qui ne soit pas aussi commun au saint Esprit ?
Comment alors le Fils, a la suite du Pére, ne serait-il pas la cause et la source de la divinité ? Or, il
a été démontré et attesté a maintes reprises que le Pere seul est pleinement et absolument la
source de la divinité, et que I'un est le Commencement, l'autre est I'Inengendré, I'un est la Cause,
l'un est le Pere, I'un est la Source, I'un est la Source de la divinité, I'un est le Pére, et I'un est la
Divinité porteuse de Dieu; et comment, en tant que cause, le Pére est-il plus grand que le Fils,
puisque le Fils n'est que le causé, et non la cause, de la divinité ?

62. Si quelqu'un prétend que le Fils est plus grand que le saint Esprit, alors le saint Esprit
est aussi considéré comme plus grand que le Fils, comme le dit également saint Cyrille dans les
Trésors. Car, apres avoir cité les paroles du Sauveur : «Si c'est par I'Esprit de Dieu que je chasse
les démons» (Mt 12,28), il ajouta : «S'il est glorifié en chassant les démons par |'action de I'Esprit,
comment ne pourrait-il pas étre plus grand que celui en qui il est glorifié ?» établissant ainsi que le
saint Esprit est incréé. Comment pourrait-il, en I'appliquant a un étre créé, donner une telle
explication des paroles du Seigneur, a savoir qu'il est plus grand que lui ? Et il en va de méme du
Fils et de I'Esprit, non pas parce qu’ils sont la cause I'un de l'autre (absurde !), mais en raison de la
sagesse variée et multiforme de Dieu, manifestée par sa dispensation pour nous, révélant a travers
I'un et l'autre leur égalité mutuelle en toutes choses — je veux dire le Fils et I'Esprit. Mais Cyrille
d'Alexandrie aurait dit que le Fils possede naturellement les propriétés propres et exclusives du
Pere, puisque l'unicité du Géniteur se transmet naturellement a Lui, et il appelle I'Esprit [existant]

46



Saint Grégoire Palamas

de l'essence du Fils et répandu du Pére par le Fils pour sanctifier la création, et [méme] répandu
essentiellement des deux. Et dans la septieme de ses Homélies a Hermes concernant le Fils, il
nous explique ceci : «Délivrant du péché, dit-il, ceux qui s'attachent a Lui, Il les oint de son Esprit,
qu'll envoie Lui-méme, étant le Verbe venant de Dieu le Pere, et Il le répand sur nous de Sa
propre nature. Et ne Le possédant pas avec mesure, Il donne I'Esprit selon la parole de Jean, mais
Il I'envoie Lui-méme, comme le fait, bien sdr, le Péere.»

63. Il est temps maintenant de dire a celui qui souléve ce point : Tu persistes dans
I'absurdité, et malgré nos nombreux explications, tu n‘as toujours pas compris que Dieu et
I’émanation de Dieu sont sans cause et hors du temps ? Car il est question ici de I'Esprit répandu
et sanctifiant la créature. Ainsi, en entendant parler de cette effusion en temps voulu et pour une
raison (car aprés la sanctification, c'est-a-dire apres la création, et pour elle, il a été répanduy,
comment pourrait-il en étre autrement ?), donnée par le Fils pour la rémission et le pardon des
péchés, comme par le Pére également, et non répandue de maniére abstraite, mais pour certains,
tu ne te souviendras pas de ce que nous t'avons enseigné, selon la vérité : la procession éternelle
du saint Esprit venant du Pére n’est en aucun cas destinée a un seul peuple, ni généralement
soumise au temps ? S'il a aussi dit qu'il était essentiellement répandu des deux, cela n‘a rien
d'étonnant. Car il a été répandu comme venant aux apétres et les perfectionnant, et comme le dit
Grégoire le Théologien : «essentiellement, comme dirait quelqu’un qui existe et qui a le droit de
citoyenneté». Quoi donc, I'envoi du Verbe a nous n’était-il pas essentiellement, venant des deux —
du Pere et du saint Esprit ? Mais cet envoi n'était pas une génération, car le Fils n‘est pas né des
deux, ni pour nous, ni apres nous. S'il est descendu pour nous, s'unissant essentiellement
hypostatiquement a notre nature et devenant semblable a nous pour nous, non seulement avant
nous, mais aussi avant tous les siecles, étant né du méme Pére. Ainsi, a une époque récente, le
saint Esprit a été essentiellement envoyé par les deux, ou, si vous préférez, répandu par les deux :
car il est appelé «eau vive» (Jn 7,38). Et «Jean a baptisé d’eau, mais vous, dit le Seigneur, vous
serez baptisés du saint Esprit» (Ac 1,5). Comment auraient-ils pu étre baptisés si I'eau vive n’avait
pas été répandue ?

64. Par conséquent, Il a été essentiellement répandu pour nous et apres nous, puisqu'll est
apparu Lui-méme pour conférer la puissance divine par Lui-méme, mais aussi essentiellement et
toujours présent avec nous, bien sir, dans Son hypostase, bien que nous ne participions en
aucune facon a Son essence ou a Son hypostase, mais seulement a la grace. Et Il nous précede, et
précede les siecles, sans cause, venant du Pere seul. Et le fondement et en méme temps le phare
de I'Eglise, Pierre, nous a enseigné la différence dans l'effusion méme du saint Esprit de part et
d'autre, car il dit que le Fils, «ayant recu du Pére I'Esprit promis, I'a répandu, comme vous le voyez
et I'entendez maintenant» (Actes 2, 33), reprenant pleinement ces paroles du Seigneur et Maitre :
«Quand le Consolateur sera venu, celui que je vous enverrai de la part du Pére» (Jn 15,26). Ainsi,
I'Esprit est répandu sur nous par le Pére, ainsi que par Lui-méme; mais du Fils, Il est répandu
comme l'ayant recu du Pére. Ainsi, le Fils ne tient pas I'Esprit de lui-méme, et I'Esprit n'existe pas
par le Fils, mais le Pere le tient de lui-méme, procédant immédiatement de Iui, incausé et éternel.
Or, le Fils, dit-il a juste titre, le répand sur nous de sa propre nature, puisque les Trois sont de
méme nature, et que I'Esprit réside naturellement en les deux. Et chaque fois que Cyrille, d'une
sagesse divine, affirme que I'Esprit provient de l'essence du Fils, il affirme par la la
consubstantialité, et non que le Fils soit supposément la cause de I'Esprit. En effet, il écrivit ainsi a
ceux qui contestaient la consubstantialité : I'Esprit saint est appelé eau vive, et la source de cette
eau est le Pere, comme [il] le dit par le prophéte au sujet des Juifs : «Ils m'ont abandonné a la
source des eaux vives, et ils se sont creusé des citernes fissurées» (Jér 2,13).

65. La source de cette eau est aussi le Fils, comme I'écrit Chrysostome a propos du
baptéme : «Le Sauveur se révele étre “la source de la vie” (Ps 36,10) et l'eau vive — le saint
Esprit.» Mais le Christ montre aussi que la source de cette eau est le saint Esprit lui-méme : «Car
celui qui boit de I'eau que je lui donnerai, dit-il, n'aura plus jamais soif; I'eau que je lui donnerai —
c'est-a-dire le saint Esprit — sera en Iui une source d'eau jaillissant pour la vie éternelle» (Jn 4,14).

Ainsi, le Pére, le Fils et le saint Esprit sont ensemble la source de I'eau vive, c'est-a-dire de
la grace divine et de I'énergie de I'Esprit. Car «l|'Ecriture, dit Chrysostome, appelle tant6t la grace
de I'Esprit feu, tantot eau, montrant qu'il ne s'agit pas de noms d'essence, mais d'énergie.» Car le
saint Esprit, qui existe de maniére invisible et uniforme, n'est pas composé d'essences différentes.
«Mais de la nature divine», disent-ils, «et précisément de la nature du Fils, I'Esprit saint découle.»

47



Saint Grégoire Palamas

Qu’il en soit ainsi, je vous prie, aussi en ce qui concerne son existence éternelle : car, en effet, il
découle de la nature divine, mais seulement selon I'hypostase du Pere. Par conséquent, aucun des
pieux théologiens de tous les temps n‘a jamais dit que I'Esprit provenait de I'hypostase du Fils,
mais seulement de I'hypostase du Pére. Si quelqu’un a dit qu’il provenait de la nature du Fils et
qu'il existe naturellement de lui, c’est en ce sens que la nature du Pere et celle du Fils sont une et
méme. Je dirai, selon le divin Cyrille lui-méme, comme il I'écrit a Hermeés, qu’«il est impossible de
concevoir le Fils autrement que le Pere, en ce qui concerne l'identité naturelle, et, bien sdr, [il en
va de méme pour] le saint Esprit», comme il le dit lui-méme, interprétant le passage de I'Evangile :
«car il ne peut parler de lui-méme» (Jn 16,13) : «le saint Esprit n’est rien d’autre que le Fils, en ce
qui concerne l'identité de nature». La source de la vie est, selon le grand Denys, la nature divine,
se déversant en elle-méme, se tenant par elle-méme et se contemplant toujours a travers elle-
méme.

66. Or, disent-ils, il est impossible que I'Esprit provienne de I'essence du Fils et non de son
hypostase, car ils ne comprennent pas que lorsqu'une chose posséde une seule essence et une
seule hypostase, alors tout ce qui tire son étre de cette essence le tire aussi de cette hypostase; et
réciproquement, ce qui provient de cette hypostase provient aussi de cette essence. Mais
lorsqu'une chose possede une seule essence, mais non une seule hypostase, mais plusieurs, alors
ce qui procede de cette unique essence ne provient pas des autres hypostases, mais de I'une
d'elles. Puisque la Trinité trés haute et adorée est avec nous une seule nature en trois hypostases,
alors ce qui tire son étre de I'essence ne provient pas des autres hypostases, mais de I'une d'elles,
c'est-a-dire celle du Pere (car il n'est pas permis qu'elle ne provienne pas d'Elle), et donc pas des
autres non plus, mais, puisqu'elle provient d'une seule, alors de I'unique. L'exemple des humains le
démontre clairement : chacun de nous provient de I'essence d'’Adam, mais non de son hypostase,
car les humains possedent une seule essence, mais de multiples hypostases. Au commencement, il
n'y avait qu'une seule essence et une seule hypostase humaines, celles d’Adam; Eve, issue de
I'essence d'Adam, provenait donc aussi de son hypostase. Mais avant méme I'existence de Cain, il
n'y avait qu'une seule essence et une seule hypostase masculines — celles d'’Adam - et Cain
provenait de cette méme essence et de cette méme hypostase masculines, c'est-a-dire d'Adam.
Puis, lorsque deux hommes existérent déja en hypostase, Hénoc provenait de I'essence d'Adam,
mais non de son hypostase, seulement de I'hypostase de Cain. Ainsi, les latinistes, insistant sur le
fait que I'Esprit existe aussi par I'hypostase du Fils, puisqu'il est théologisé qu'il provient de sa
nature, montrent qu'ils pensent qu'outre I'Esprit divin, Dieu a une seule nature et une seule
hypostase, rejetant completement le Pere et montrant qu'il n'y a, par hypostase, qu'il n'y a qu'un
seul Fils, et présentant le saint Esprit comme n'ayant d'existence que par le Fils seul.

67. Ainsi, si quelqu’un, ayant entendu dire que I'Esprit provient de la nature du Fils, pense
[comme si cela signifiait] de I'hypostase, rend le Fils consubstantiel au Peére, puisqu’il est
consubstantiel [avec lui], ou s'il congoit une différence et une distinction dans la nature divine, et
non seulement dans les trois hypostases divines, il n'‘écoute pas, entre autres, le théologien
Chrysostome, qui enseigne «que l'ordre des hypostases divines, qui sert a la distinction, est connu
des saints, mais que la distinction des natures, appliquée a la sainte Trinité, est inacceptable». Car
le grand Basile dit aux religieuses : «L'essence ne s’est pas séparée du Pére et du Fils, et, ayant
été répandue, elle n'a pas engendré». Il est donc fort probable que I'Esprit ne provienne pas de
I'nypostase du Fils, mais qu'il émane de Lui par nature et de son essence, en raison de la
consubstantialité du Fils avec le Pere. Ainsi se démontre la consubstantialité de I'Esprit divin par
rapport au Pére et au Fils, et non son existence distincte du Pere. Cela revient a dire que I'Esprit
provient de I'essence du Fils par consubstantialité et qu'il est de méme essence que le Pére et le
Fils. Car la consubstantialité de I'Esprit est prouvée par la consubstantialité du Fils, comme cela a
déja été clairement proclamé et démontré : «Le Fils possede naturellement en lui les propriétés
propres et exclusives du Pere, puisque I'unicité du Générateur lui est naturellement transmise» —
non pas les propriétés hypostatiques et exclusives du Pere — car il n'est ni sans commencement ni
incréation, ni la propriété d'engendrer — mais les propriétés naturelles et inhérentes a la nature du
Pere, que I'Esprit saint posseéde également par nature.

68. Et prenant grand soin de ne laisser personne penser que le saint Esprit provient de
I'hypostase du Fils, le divin Cyrille, chaque fois qu’il dit «de nature», «naturellement» et «par
nature», dit que le saint Esprit découle de sa nature, par laquelle il est lui-méme avec le Péere, mais
nulle part dans ses Paroles [il ne dit qu'il provient de I'hypostase], et il théologise toujours qu'il

48



Saint Grégoire Palamas

possede naturellement, essentiellement et par nature en lui-méme les propriétés propres et
exclusives du Pere.

Ayant été calomnié pour avoir enseigné que I'Esprit tire son étre de I'hypostase du Fils, il
insista sur le fait qu'il s'agissait bien d'une calomnie, affirmant que I'Esprit est propre au Fils, non
étranger, et pourtant non issu du Fils. Ceci, étant écrit, constitue une réfutation claire et manifeste
aux Latins qui, se fondant sur ce qu'ils auraient d( faire pour éviter toute malice, se justifient en
aboutissant a l'idée erronée que non seulement le Pére, mais aussi I'hypostase du Fils, est la cause
de I'hypostase du divin Esprit. Et quiconque prétend, parce que le divin Cyrille a dit que la
spécificité du Générateur se transmet naturellement au Fils, que I'Esprit provient de I'hypostase du
Fils, qu'il ait honte devant le divin Cyrille lui-méme, qui écrit dans les Trésors : «Comment donc
I'Esprit ne pourrait-il pas étre Dieu, lui qui posséde essentiellement en lui-méme toute la spécificité
du Pére et du Fils, dont il est I'Esprit, donné a la création par le Fils ?» Selon leur compréhension,
acquise par la théologie des Péres de Dieu, I'Esprit serait a la fois le Fils engendré et le Générateur.
Et quel étranger pourrait-on entendre cela ?

69. Or, nous avons récemment dit cela, comme par exces, a ceux qui insistent sur le fait
que I'Esprit provient de I'hypostase du Fils, puisqu'il est dit de lui qu'il provient de I'essence. Car le
divin Cyrille parle ici du fait que ce n'est ni la nature de I'Esprit, ni I'hypostase, qui émane de nous
de la nature, mais I'énergie qui émane, selon le théologien de Damas, d’'une seule nature trinitaire.
Et que, bien sir, I'énergie de la nature divine est également incréée, et qu'elle est appelée
naturelle et essentielle, le grand Athanase le montrera en quelques mots, écrivant dans des
chapitres contre Macédonius : «le Pére et le Fils n‘agissent pas selon une providence différente,
mais selon une seule et méme énergie essentielle de la divinité.»

Que cette énergie ne provienne d'aucune des hypostases, mais de la nature trinitaire, est
confirmé par le témoignage du grand Denys I'Ancien, qui écrit au chapitre quatre de son livre «Sur
la hiérarchie céleste» : «Tout participe a la providence émanant de la divinité source de toute
chose.» Et que le divin Cyrille appelle ici I'Esprit, donné par le Pére et le Fils, non pas la nature ou
I'nypostase de I'Esprit, mais sa grace et son énergie incréées et naturelles, est une preuve
manifeste, entre autres, de sa mention des paroles du Précurseur et Baptiste au sujet du Christ,
contenues dans I'Evangile, selon lesquelles le Pére ne donne pas I'Esprit au Fils avec mesure. Car
Jean, a la langue d'or, interprétant ce passage de I'Evangile de Jean le Théologien, dit : «Ici, il
appelle I'énergie par I'Esprit, car nous avons tous recu I'énergie de I'Esprit avec mesure, mais Lui
I'a recue pleinement. Si son énergie est incommensurable, son essence I'est encore davantage.»

Ainsi, la puissance de la vérité de ce que nous avons dit triomphe de tout, faisant de votre
perplexité le prétexte pour résoudre la question, et d'elle-méme, comme par une ligne droite
révélant de nombreux détours, elle a mis au jour les déviations de votre théologie.

Je crois que les arguments tirés ici des Ecritures sont suffisants.

70. Puisque les Latins utilisent contre nous, ou plutot contre eux-mémes, non seulement les
oracles, mais aussi leur propre raisonnement, examinons ce qui leur parait indiscutable, ce qui,
avec lui, anéantira le reste de leur raisonnement, ou plutdt le dépouillera du nom méme de
raisonnement, car Il sera démontré qu'elles sont absurdes; car il n'est pas nécessaire de les
examiner séparément. De plus, bien que nous ne soyons nullement enclins a nous étendre
indéfiniment, notre parole n'en est pas moins longue, allongée encore par leurs perplexités [nées]
de l'ignorance.

Mais quel est, a leurs yeux, le fondement inébranlable de leur perversité ? Tout ce qui
procéde de quelque chose passe par quelque chose, dit le latin, et cela est vrai de toute chose,
méme si celui qui parle ne I'exprime pas verbalement. Et ce qui a traversé quelque chose est aussi
dit provenir de ce par quoi il procede. Et par quoi d‘autre, sinon par le Fils, I'Esprit procede-t-il ? La
conclusion est donc évidente : par le Fils et du Fils I'Esprit procéde.

Alors, que devons-nous répondre a cela ? Nous ne leur donnerons pas la préposition «pars»,
tout en leur interdisant «de», comme cela est arrivé a beaucoup qui n‘ont jamais compris ce qui
leur est arrivé. Car ce qui sort de la bouche est clairement ce qui est prononcé de la bouche. Et
s'adressant a Job, Dieu, comme il est écrit, [lui parla] «par... la nuée» (Job 38,1), et peu apres [il
est écrit] «de la nuée». Mais nous n‘ajouterons pas l'idée de «par» a ce qui n‘est pas dit en
relation avec ce qui est créé et procéde par nature. Cependant, pour cette raison, nous ne
comparerons pas ce qui est supérieur a la nature a ce qui est naturel. Aussi, répondez-moi, vous
qui vous aventurez dans ce que vous n'avez pas vu : tout fils nait-il pas de quelgu'un, né par

49



Saint Grégoire Palamas

quelqu'un, et cela est vrai de tous, méme si celui qui parle ne le désigne pas explicitement ?
Devons-nous donc, pour cette raison, rejeter a la fois la naissance proto-temporelle du Fils unique,
qui est supérieure a la nature et provient de la Vierge Mére seule, et la naissance supérieure et
éternelle du Pere Vierge seul, en exigeant qu'elle provienne et passe par quelgu'un, conformément
a vos enseignements destructeurs et a vos syllogismes illogiques ? Certainement pas ! Mais par
cette naissance qui s'est aussi manifestée sur terre, nous reconnaissons également la procession
du saint Esprit, qui vient directement du Pere, et nous rejetons votre ajout, qui assimile le
surnaturel a ce qui est régi par la loi naturelle.

71. Et toi qui sondes l'insondable, ne comprends-tu pas que tout ce qui procéde procede
non seulement par quelque chose, mais aussi vers quelque chose ? Ainsi, soit tu nous donnes ce a
quoi I'Esprit saint procéde avant tous les siecles, et tu sembleras adorer une quaternité au lieu de
I'unique Trinité éternelle et, par conséquent, digne d'adoration : Ce qui procéde, Ce par quoi, Ce
vers quoi, et Ce qui procede; soit tu ne nous le donnes pas, nous ne te le donnerons pas. Car
pourquoi, puisque les deux affirmations s‘appliquent a tout ce qui procede, I'une est-elle
acceptable et l'autre non ?

Or, que I'Esprit procede du Pere et repose dans le Fils est a la fois écrit par les théologiens
et révélé dans le Jourdain lors du baptéme du Sauveur. Nous confessons qu'il en est ainsi, non pas
en déduisant des choses existantes qu’ll est au-dessus de toutes choses existantes, mais en
apprenant de ce qui est ineffablement accompli, ce qui dépasse I'entendement. OU donc se situent
vos expressions «par le Fils» et «du Fils» par rapport a I'existence du saint Esprit, si le saint Esprit,
procédant du Pere, vient clairement au Fils et est appelé par les théologiens a reposer dans le Fils,
comme le dit littéralement le saint Damascene, et si Grégoire le Théologien, démontrant la méme
chose, déclare que le Christ — en tant que Fils de Dieu — est le gardien de I'Esprit divin ? Quant au
divin Cyrille, dans ses «Trésors», il conclut que I'Esprit existe naturellement dans le Fils, venant du
Pére, et dit que, du Pere, I'Esprit pénétre essentiellement et naturellement le Fils, par lequel, par
I'onction, le Fils sanctifie toutes choses. Ainsi, existant naturellement et éternellement du Pére
dans le Fils, I'Esprit saint vient du Fils a ceux qui en sont dignes et se manifeste en son temps et
selon son bon vouloir.

72. Néanmoins, reprenant les termes modérés employés précédemment, et surtout a
I'égard de ceux qui liront ces lignes avec prudence, je présenterai brievement I'exposé le plus
général de la vérité, comme si je disposais tout sur des étagéres a la maniére d’'un épilogue. Que
celui qui a des oreilles pour discerner le bien du mal apprenne, autant que faire se peut, la
profondeur du mystere. Mais vous qui n‘avez pas acquis le discernement, vous vous fermez les
oreilles si vous ne vous soumettez pas a ceux qui sont capables (ou, mieux encore, a ceux a qui
Dieu a donné cette possibilité) de parler avec sagesse, de peur que ce qui dépasse votre
entendement ne soit considéré comme folie par ceux qui ont une bonne compréhension [du divin].
De quoi parles-je ? Je vous en prie, efforcez-vous de comprendre.

73. Le saint Esprit, avant tous les siecles, depuis tous les siecles et encore aujourd’hui (Ex
15,18), possede comme particularité de son étre unique ceci : il procéde du Pére, I'unique Source
de la Divinité, c'est-a-dire de cette essence supra-divine uniquement selon I'hypostase du Peére,
étant a la fois Dieu supréme et essence méme, et nullement inférieur, selon I'hypostase, a Celui qui
lui a donné I'étre; en d'autres termes, il n‘est en rien différent ni divisible, mais néanmoins autre
hypostase et auto-hypostase. Ainsi, venant du Pere, il ne s'éloigne jamais de Iui et, a un degré tout
aussi important, il est essentiellement et inséparablement uni au Fils, demeurant en lui, étant son
propre Esprit et demeurant naturellement en lui, car il est le Gardien de I'Esprit. Il n'est donc pas
surprenant que l'on dise que I'Esprit procede de Lui ou de Sa nature. Pourtant, selon son
hypostase paternelle, et par Lui et de Lui, Il est naturellement donné, envoyé, répandu et agit,
étant donné et révélé par Lui, et, si I'on veut, se manifestant a ceux qui sont dignes. Et si vous
entendez le terme «procession» dans de telles expressions, comprenez-le comme «manifestation»,
car I'expression «étre engendré par Dieu» ne signifie pas toujours une existence hypostatique par
elle-méme. Car «I'homme ne vivra pas de pain seulement», dit-Il, «mais de toute parole qui sort
de la bouche de Dieu» (Mt 4,4). Voyez-vous qu'il y a beaucoup de choses qui procedent de Dieu,
car le mot «toute» contient en lui-méme une pluralité, mais le saint Esprit est un, qui procede de
Dieu d'une maniére distincte de toutes les paroles de Dieu ? Et encore : «Les foules étaient
émerveillées», dit-Il, «par les paroles de grace qui sortaient de sa bouche» (Lc 4,22). La grace des
paroles est-elle aussi hypostatique par elle-méme, comme I'Esprit qui procéde du Pére seul ?

50



Saint Grégoire Palamas

Jamais ! Bien que le Seigneur ait appelé cette grace Esprit, disant : «Les paroles que je vous ai
dites sont Esprit et Vie» (Jn 6,63). Mais voyez-vous que la grace, et non seulement la grace seule,
mais aussi tous les dons du saint Esprit, viennent du Fils ?

74. Car si du sein de ceux qui croient en Christ jaillissent des fleuves, selon la promesse,
«des eaux vives» (Jn 7,38) («car celui qui boit, dit le Seigneur, de I'eau que je lui donnerai... sera...
une source d'eau jaillissant pour la vie éternelle» (Jn 4,14), ou — ce qui revient au méme -
procédant selon [ce qui est dit] : «la source était celle qui sortait d’'Eden»); Si donc I'Esprit jaillit
comme un fleuve de ceux qui sont devenus semblables au Fils, ou — ce qui revient au méme —
coule et procéde, étant présent a eux par grace, alors a plus forte raison du Fils, qui toujours et
par nature le tient en lui et I'unit naturellement a lui.

Pour cette raison, nous n'enseignerons pas que |'Esprit procede du Pere et du Fils, ni de
ceux qui, par grace, sont devenus semblables au Fils, car il procede exclusivement du Pére, ayant
de lui seul un étre prééternel et consubstantiel. En effet, I'Esprit saint vient du Pere et est I'Esprit
du Pere, et le fait qu'il soit I'Esprit du Pere est mentalement précédé par le fait qu'il vienne du Pére
(car I'étre de toute chose est mentalement envisagé avant que cette chose appartienne a
quelqu'un); et il est I'Esprit du Pére parce qu'il vient du Pére, comme le dit le grand Basile dans ses
chapitres aux Eunomiens : «Je comprends la proximité de I'Esprit avec le Pére en ce qu'il procede
du Pére.» Mais si l'expression «du Fils» se trouve employée quelque part, c'est en ce sens que
I'Esprit repose naturellement en lui éternellement et a jamais, I'ayant recu du Pere conformément a
cette génération ineffable et intemporelle de I'Esprit tout entier, existant de la méme essence que
lui, bien que selon I'nypostase du Pere. Par conséquent, en ce qui concerne le Fils, le fait qu'il soit
son Esprit est compris avant méme qu'il vienne de Iui, bien que non dans le temps; et I'Esprit vient
donc du Fils parce qu'il est I'Esprit du Fils. Par conséquent, il ne possede pas I'étre par lui.

75. L'expression «par le Fils» est employée pour désigner le saint Esprit, parfois au sens ou,
par Lui, il est compris qu'll est I'Esprit du Pére et qu'll procede du Pére, non pas qu’ll soit
engendré, mais qu'Il est entendu qu'll procede immédiatement de Celui qui L'engendre. Parfois, les
théologiens parlent de Lui ainsi, comme le suivant éternellement et étant avec Lui, mais existant
non de Lui, mais du Pere, comme cela est donc évident pour les personnes prudentes. Car nul
esprit sensé, en entendant que le Verbe est éternellement engendré du Pére, ne peut manquer de
penser immédiatement a I'Esprit qui Le suit d'une maniére conjuguée et coéternelle, ce qui
implique que la préposition «par» ne doit pas étre changée en «de». Il arrive aussi que cela soit
dit en ce sens qu'll est donné aux saints par le Fils et du Fils, non pas comme envoyé ou donné
éternellement, ou émané, ou, si vous préférez, procédant, mais lorsque [le Fils] a daigné étre recu
et révélé, et comme [II a daigné] étre donné et révélé; car I'essence et I'hypostase de I'Esprit divin
ne sont jamais révélées par elles-mémes. Si, toutefois, les Latins affirment en conclure une
manifestation prééternelle, alors, par conséquent, elle n'y existe pas non plus, au sens de I'étre. Et
cet argument dont ils parlent ne les aide en rien a prouver cette position.

76. Ainsi, le saint Esprit est théologisé comme procédant du Fils et par lui; car, ayant une
seule et méme essence, la volonté et la manifestation sont identiques. Et de ceux qui sont adoptés
par Dieu, il est donné, jaillit, se répand, agit et se manifeste, en raison de la grace et de la
puissance de I'Esprit qui leur sont inhérentes, qui demeure en eux, non pas de maniere naturelle,
mais par grace et de fagon subséquente, c'est-a-dire agissant par eux, et non pas reposant
éternellement.

Voyez-vous la différence, qui s'étend méme au-dela des limites de l'infini ? Et les Latins,
lorsqu’ils disent dans le Credo que le Fils est engendré du Pére et que I'Esprit procede du Pere et
du Fils, ne parlent-ils pas clairement de la manifestation prééternelle et hypostatique, de I'étre
méme du Fils et de I'Esprit ? Par conséquent, ils confondent manifestement l'inconfondable : ce qui
arrive dans le temps avec ce qui est hors du temps, et ce qui arrive pour une raison quelconque
avec ce qui est au-dela de toute cause. Car c'est pour nous que I'Esprit est envoyé par le Fils; et si
c'est pour nous, alors c'est aussi apres nous. Mais du Pére, il ne procéde ni pour rien, ni aprés quoi
que ce soit — quelle impiété ! — a moins que vous n'inventiez cela aussi, 6 théologien si audacieux
(ou plutot, si faussement nommé), plagant ainsi le Verbe, pour ainsi dire, plus pres du Pére et le
saint Esprit plus loin.

C'est pourquoi les péres, d'une sagesse divine, qui nous ont transmis la confession de foi,
ont théologisé a la fois du Fils qu'il est engendré du Pere, et de I'Esprit qu'il proceéde du méme
Péere; c'est-a-dire que chacun d'eux vient directement et exclusivement du Pére, c'est-a-dire de

51



Saint Grégoire Palamas

I'nypostase méme du Pere. Si toutefois, en raison de sa descente ultérieure vers nous, et de plus
afin de s'opposer a ceux qui éloignent I'Esprit du Fils, quelqu'un a dit qu'il est issu des deux, ou
qu'il rayonne du Fils, ou quelque chose de similaire, alors [il a dit cela] en ce sens qu'il existe dans
le Fils, qu'il lui appartient et qu'il ne Iui est en aucun cas étranger.

77. De plus, ce n'est pas sans raison que l'on a qualifié le saint Esprit d'envoyé par le Fils
ou venant du Fils, en précisant toujours qu'il s'agissait de I'énergie qui I'empéchait de venir a nous
avant nous [c'est-é -dire avant notre existence]. Si, toutefois, on I'affirme soudainement quelque
part sans le préciser, c'est parce qu'on I'a déja fait a maintes reprises. Ne comprends-tu donc pas,
0 toi, le trés excellent et si orgueilleux, que beaucoup de choses dans I'Ecriture sainte, dans leur
formulation, forment un tout, mais difféerent par leur sens et leur essence ? C'est précisément ce
qui a induit en erreur les hérétiques, incapables de distinguer ce qui, dans la formulation, est un
de ce qui, par essence, ne l'est pas, comme le croit également Grégoire le Théologien. Car il est
clair pour ceux qui sont sages en matiere divine et instruits par I'Esprit saint que lorsque I'on dit
que I'Esprit procede des deux — du Pere et du Fils — ou du Pére par lui, cela, bien que concordant
dans les mots, differe par essence. Et nous pourrions a juste titre dire cela a ceux qui éloignent
I'Esprit du Fils, en soignant nos propos par souci de concision. Mais a ceux qui I'approprient a Dieu
par la connaissance de I'Esprit comme étant le sien, nous, par souci de précision, 369 révélerons
les deux : que I'Esprit vient du Pére par une apparence hypostatique avant tous les siecles, et que,
étant éternellement et intrinsequement présent dans le Fils, il est clairement venu de lui pour nous
et aprés nous, parlant d'une apparence au sens de manifestation et non de son existence méme.

78. Mais le Fils, dit-il, est aussi dans I'Esprit. Certes, car I'Esprit est aussi celui qui le révele,
et Lui, non seulement comme homme, mais aussi comme Dieu, selon Grégoire le Théologien, est
envoyé par Lui et est imaginé dans le coeur des fidéles, et demeure en eux, et est visible par Lui.
Car le divin Cyrille dit dans les Trésors : «I'Esprit du Christ, qui, comme Lui, prend forme en nous»;
et aussi : «I'Esprit du Christ, puisque le Verbe de Dieu, par I'Esprit, demeure en nous». Mais il n'est
pas dit qu'll soit né, car ce qui nait est toujours et est appelé le fils de celui qui a engendré, et
celui qui a engendré est toujours le pére; et «ce qui procede», par rapport a Dieu, comme nous
I'avons déja dit, n'est pas simplement et pas seulement [le nom] du saint Esprit. Mais ce qui
exprime la manifestation pré-éternelle et existentielle, différente par son image de la naissance du
Fils du Pére, est [le signe caractéristique] du saint Esprit seul; mais apparaitre du caché, se révéler
et manifester publiquement sa puissance par les miracles qu'il accomplit, n‘appartient pas
seulement au saint Esprit, mais aussi au Pere lui-méme, car le plus prophétique des rois dit : «O
Dieu, quand tu es allé au milieu de ton peuple, quand tu as traversé le désert, la terre a tremblé.»

Ainsi, lorsque le Pére est apparu dans les temps anciens et a accompli des miracles par
I'intermédiaire de Moise, selon le théologien Grégoire, un premier tremblement de terre s'est
produit, lorsque les Juifs sont passés du culte des idoles a une connaissance imparfaite mais vraie
de Dieu. Mais méme lors de la [révélation] du Fils et du saint Esprlt un second tremblement de
terre s'est prodwt lorsque les Juifs ont été réorganisés de la Loi a I'Evangile, et que chaque nation
a été appelée a la communion de la déification proclamée par I'Evangile. Mais méme lorsque le Fils
seul, par la Croix, traversa le véritable désert, la mort et I'enfer, et apparut au milieu du peuple juif,
la terre fut ébranlée par des signes divins venus du ciel, de maniére tangible. Voyez-vous qu'en ce
sens, la «procession» n'est pas seulement la propriété de I'Esprit, mais la propriété commune du
Pére, du Fils et du saint Esprit ? Or, cette procession est postérieure, car |'Ecriture dit : «parmi les
hommes». Si elle a lieu «parmi les hommes», alors elle a lieu aussi apres les hommes.

79. Nous avons donc bien montré que la «procession» du saint Esprit ne signifie pas
toujours son existence éternelle venant du Pere, mais qu'il arrive aussi qu'il y ait une manifestation
ultérieure, dans le temps, a laquelle le Fils participe également au Pére, comme le divin Cyrille le
montre clairement lorsqu’il dit que «le Fils nous envoie I'Esprit de son essence». En ajoutant la
préposition «a nous», il indique clairement que le caractere temporel de I'émission [de I'Esprit] est
compris. Et Joél, ou plutot Dieu a travers lui, préfigurant que ce qui nous est répandu par le Pere
et le Fils est I'énergie et le don du saint Esprit, ne dit pas : «Je répandrai mon Esprit», mais : «Je
répandrai de mon Esprit» (Joél 2,28). Car, comme le dit aussi saint Jean Chrysostome, «par partie,
il entend [ici] des énergies, car le Consolateur, bien siir, n‘est pas divisé en parties». Et le phare
des apétres, en de nombreux lieux, ou plutot partout, appelle don ce qu’il a alors répandu. Et
encore, le théologien de référence dit : «Ce n’est pas Dieu, mais la grace qui est répandue».

52



Saint Grégoire Palamas

80. Cependant, nous ne considérerons pas pour cette raison que I'Esprit procede du Peére et
du Fils, car nous préférerions le déshonorer plutot que de le glorifier en I'incluant parmi ceux qui
ont regu l'existence par le Fils. C'est pourquoi nous considérons qu’il procede d’'une maniere
spéciale et éternellement du Pére seul, tout comme le Fils est engendré [d'une maniére spéciale et
éternellement]. Et croyant cela, nous le glorifions et I'adorons avec le Pére et le Fils. Et pour le
montrer, les Péres porteurs de Dieu, dans le Symbole de I'Orthodoxie, ont réuni la procession de
I'Esprit venant du Pére et sa co-glorification avec le Pere et le Fils, ayant dit une chose avec l'autre
et I'ayant transmise [aux fideéles qui les ont suivis], de sorte que ceux qui ne croient pas au saint
Esprit procédant du Pere seul, comme, sans aucun doute, au Fils engendré [du Pere seul], ne
peuvent adorer avec eux I'Esprit, contemplé dans une hypostase spéciale.

81. Car <'il leur était toujours commun, de sorte que de leur part émane I'Esprit, alors
I'Esprit ne serait qu’énergie et n’existerait pas dans une hypostase séparée; or, ce qui leur est
commun n'est qu‘énergie. Certes, il leur est commun en tant que consubstantiel, mais il ne leur est
pas toujours commun en tant que provenant des deux, méme si maintenant — a la fin des temps —
il a jailli des deux; et jajouterai : cela aussi de lui-méme, puisqu’il se répand aussi sur nous
arbitrairement. Car il a été dit au Fils, comme le dit le prophéte : «Tu es mon Fils; aujourd’hui je
t'ai engendré» (Ps 2,7). Mais nous savons que cette naissance a lieu dans le temps. Quoi donc ?
L'Esprit n‘a-t-il pas aussi contribué a cette naissance, Iui par qui le mélange du Fils, recu de nous
au baptéme, fut oint et parut oint, car avant méme le baptéme, il était devenu co-divin, puisque,
des le commencement, le Fils de Dieu fut incarné, comme il est écrit, du saint Esprit et de la
Vierge Marie ?

Diras-tu alors — a cause de cela, au moment de sa naissance — que le Fils est né avant I'age
du Pere et de I'Esprit ? Peut-étre toi — qui acquiers la connaissance de Dieu par des méthodes
logiques et qui, de ce qui suit, conclus, comme tu le dis toi-méme, a I'existence éternelle — diras-tu
effectivement cela, et citeras-tu comme témoin le plus fiable le Fils lui-méme, qui parle par le
prophéete : «Le Seigneur m‘a envoyé, moi et son Esprit» (Is 48,16), car cela aussi est tien :
considérer le message et la figure de I'existence comme un seul et méme. De plus, vous tirerez
profit de cette parole du grand Paul et linterpréterez mal, soit intentionnellement et
malicieusement, soit par erreur et sans vous en rendre compte. «Car a I'un, dit-il, est donnée par
I'Esprit une parole de sagesse, et a un autre une parole d'intelligence» (I Cor 12,8). Or, le Christ
demeure aussi dans le coeur de ceux qui ne sont pas inexpérimentés — assurément par I'Esprit —, il
est contemplé et imaginé mentalement (c'est-a-dire qu'il prend une image), et il apparait aussi —
également par I'Esprit. Par conséquent, ayant conclu cela par prosyllogisme, vous direz que si c'est
par |'Esprit, alors cela vient de I'Esprit. Si, toutefois, le Fils est clairement envoyé par le Pére et
I'Esprit, qu'il recoit le baptéme — par lequel tout baptisé nait de I'Esprit — et qu'il rayonne dans les
coeurs — et cela aussi par I'Esprit, alors, ayant rassemblé ces faits et d'autres semblables, et en
ayant tiré des conclusions générales, comme vous savez le faire, vous soutiendrez et prouverez
que le Fils est aussi engendré de I'Esprit. Mais, bien s(ir, nous ne ferons pas de méme, 0 le plus
sage des mortels, qui sommes totalement étrangers a cette théologie qui est la vbtre; mais nous
apporterons et partagerons a juste titre la confession de foi, affirmant que du Pere seul, le Fils et
I’Esprit viennent directement du Peére seul, bien que chacun d’eux d’'une maniére particuliere.

82. De plus, illustrant la caractéristique de la figure [existence] de Chacun, nous appelons
I'existence du Fils venant du Pere une génération, et celle du saint Esprit une procession. Ce qui
est venu aprées la création, et en relation avec elle, nous le distinguons toujours, par le sens, de
I'existence prééternelle et sans commencement d'Eux. Méme si nous les associons parfois (tres
rarement) ou que certains le font, nous ne rejetons pas la différence de sens. C'est ce que le
Seigneur a dit : «Je suis sorti du Pére et je suis venu» (Jn 8,42), et «Je suis sorti du Pére et je suis
venu dans le monde» (Jn 16,28). Car ici, «Je suis sorti», bien qu'étant un seul et méme mot,
n'exprime pas la méme signification : il indique a la fois, pour nous, I'envoi du Pére vers nous et
pour nous, et I'émergence éternelle de I'essence et de I'hypostase du Pére.

Des lors, parce qu'ils sont exprimés par un seul mot, devons-nous combiner des concepts
tres, voire plus que tres, distincts ? Ou, puisque «je suis sorti» indique aussi un envoi, et que
I'envoi du Fils venait du Pere et du saint Esprit, selon ce qui est dit : «Le Seigneur m’a envoyé, moi
et son Esprit» (Is 48,16) — je répéte ce qui a déja été dit a maintes reprises —, devons-nous alors
enseigner que le Fils et la Parole de Dieu procedent du Pére et du saint Esprit ? Certainement pas.
Par conséquent, méme si I'envoi, la manifestation ou la venue du saint Esprit de la part du Pere et

53



Saint Grégoire Palamas

du Fils — je parle de cette venue dans le temps et en vue de la manifestation — coincide parfois
lexicalement avec I'éternité, nous n’enseignerons pas que le saint Esprit procede du Pere et du Fils,
puisque nous le connaissons comme Dieu issu de Dieu, également éternel que le Pere qui I'a
engendré.

83. Mais toi, qui seul ouvres les yeux des aveugles et par qui ceux qui voient voient,
accorde — sinon a tous en général, du moins a tous ceux qui te cherchent en vérité — de connaitre
la vérité par la contemplation invisible de tes enseignements mentaux inaudibles. Sinon, au moins
éléve ceux qui ont cru par ce que tu as entendu a la connaissance de Toi par la foi, et, aprées avoir
démontré leur foi par leurs bonnes ceuvres, révele-Toi a eux au moment opportun, afin que nous
puissions tous contempler Ta véritable gloire. Permets-nous de golter a la vision spirituelle et
ineffable de la splendeur trisolaire et suprémement divine; et permets-nous de Te glorifier autant
que possible, sans cesse, maintenant et a jamais. Amen.

54



