SUR L'€ENTREE D€ L'ENFANTRICE D€ DicU €T VIERGE MARIE,
AU SAINT OE€S SAINDTS €T SA vie Oivine €n ce Lieu

1. Dans les domaines qui dépassent la force humaine, qu'il s'agisse de soulever une
charge ou de parler, ceux qui sont supérieurs en force physique ou en éloquence, comparés a
ceux qui sont faibles dans I'un ou l'autre domaine, aboutiraient au méme résultat : ils
n'accompliraient absolument rien et échoueraient a atteindre leur but. De méme, si quelqu'un
tentait de toucher les étoiles de la main, méme s'il était grand et pouvait étendre son bras plus
haut que les autres, comparé a ceux de plus petite taille, il n'atteindrait que si peu que cela serait
insignifiant, et resterait tout aussi éloigné de ces hauteurs éthérées (cosmiques). De méme, dans
les domaines qui transcendent la parole, les orateurs renommés n'ont pas |'avantage sur ceux qui
ne leur ressemblent pas, pour pouvoir en parler adéguatement. Car quel discours, aussi vain soit-
il, échoue complétement ? — Certainement pas celui qui se révele bien en deca de son sujet ? — a
I’instar des dieux se suppliant de maintenir I’équilibre du monde entier, ou des récits de fables ou
les dieux se persuadent de poursuivre leur voyage a travers le ciel, — ces histoires se sont
tellement éloignées de la vérité que le theme sous-jacent est inaccessible a la raison et aux mots
humains, puisqu’il prend pour sujet quelque chose de transcendantal et d’inaccessible aux étres
terrestres et aux créatures terrestres, et qui n’est possible et attribuable qu’aux dieux et a leurs
semblables. Or, concernant le plus haut sommet de tous les saints, c'est-a-dire la Mére de Dieu,
qui passe maintenant, selon les mots du Psaume, «au lieu de la demeure merveilleuse» et entre
dans le Saint des Saints «dans des cris de joie et de confession» (Ps 41,5), les voix inspirées qui
I'accompagnaient alors, et qui nous accompagnent maintenant, nous qui célébrons... Ainsi,
concernant Elle, I'Etre supréme, et les saints qui sont au ciel, non seulement nul ne pourrait, pris
séparément, exprimer dignement sa parole, mais il en serait de méme (il ne pourrait dignement
I'exprimer) tous ensemble, méme s'il était possible qu'ils ne fassent qu'une seule bouche : car
toute la création serait impuissante a exprimer la gloire qui serait proportionnelle a Elle, devenue
la Mere du Créateur de toutes choses. Que vaudraient nos louanges, méme de nous tous, a son
égard, satisfaits de la grandeur que son Fils lui a conférée ? Ne seraient-elles pas comme une
goutte d'eau dans I'océan ? Ainsi, cette question dépasse mes capacités, et je suis incapable de
composer un seul mot de louange a la merveilleuse et véritable béatitude et excellence de la Mére
de Dieu.

2. Mais, d'un autre c6té, comment puis-je accomplir mon amour, comment puis-je
m'acquitter de ma dette ou exprimer ma gratitude pour Ses miséricordes infinies envers moi ? —
N'est-ce pas en La louant de mon mieux ? L'amour pousse, et le devoir — tant général que
personnel — m'oblige; la miséricorde qui I'a précédé promet de se manifester a |'avenir, tout
comme |'amour inépuisable pour I'hnumanité de I'Epouse Toujours Vierge, qui, en tant qu'ame
certaine, embrasse et demeure parmi tous ceux qui Lui obéissent, les contenant et les soutenant
tous, et qui est proche et toujours au secours de ceux qui L'invoguent par une priére incessante
et tres efficace a Dieu, né d'Elle, ramenant tout au bien, dans la mesure ou, en effet, nous-mémes
sommes capables, grace aux miséricordes qu'Elle nous a manifestées, d'en étre conscients et,
sur cette base, d'avoir une foi plus forte. Et ainsi, moi-méme, avec la méme foi en L'invoquant,
j'espere L'avoir pour soutien jusqu'a la fin, m'étant maintenant jeté dans I'océan de Ses miracles.
Pour vous qui nous entourez aujourd'hui, et pour la postérité, je n'ai pas jugé nécessaire de taire
cette parole. Puisqu'elle est évidente, faites preuve d'indulgence, considérant qui parle, ce qu'il
dit, et I'importance du sujet. De plus, chacun de vous, comme vous tous, a le devoir de composer
de beaux hymnes a la Mére de Dieu. Et surtout, composez-en beaucoup, vous tous qui étes
redevables d'un tel hommage a la Mere de Dieu, collectivement et individuellement, en vous
offrant les uns aux autres ! Rendez-lui la louange qui lui est due, et chantez avec talent des
hymnes tout aussi dignes. Accomplissez donc cela, et participez aussi aux hymnes composés a
travers les ages en son honneur, jour apres jour, heure apres heure, formant ensemble un cercle
divinement inspiré, harmonieux et incessant autour de ces portes célestes.

3. Ecoutez-moi, 6 armée divine, sainte assemblée, chceur composé par I'Esprit céleste, et
soutenez mon discours, faites-en notre discours commun, non seulement en y prétant I'oreille et
en y portant une attention accrue, mais aussi en m'offrant une aide sincére par vos prieres. Ainsi,
le Verbe du Pere, touchant d'en haut les paroles dédiées a sa Mére, ne permettra pas que mon
discours soit totalement inadéquat, mais qu'il résonne harmonieusement a vos oreilles pieuses.

1 Cette homélie a été prononcée le 10e dimanche de Luc, soit le dimanche précédant le dimanche
des peres.



C'est pourquoi ceux qui entreprennent de telles ceuvres ont besoin d'une abondante aide divine;
et ceux qui, au fil des siecles, les ont composées d'une maniere plus juste et plus parfaite n'ont
pu le faire que par inspiration divine.

Ainsi, Dieu, ayant au commencement placé sur la terre toutes les «idées» de créatures
sensibles et agissant selon leurs sentiments (instincts), et comme aucune d’elles n’était capable
de contenir en elle I’esprit immortel, créa ’'hnomme, capable de contenir en lui I’esprit immortel. De
méme, comme, observant le genre humain, il ne trouva parmi les hommes personne capable de
contenir Dieu «de lui viennent toutes choses et par lui toutes choses» (Rom 11,36), selon la parole
de I’Apdtre, il créa alors, selon son bon plaisir, cette Vierge éternelle, qui apparut, pour ainsi dire,
comme le Palais de lui-méme, et qui, de par sa pureté parfaite, put contenir corporellement la
plénitude de la Divinité, et non seulement la contenir — 6 miracle supréme ! — mais aussi lui donner
naissance et rapprocher de la Divinité tous les hommes qui I'ont précédée et ceux qui I'ont suivie.

4. Car au milieu des deux races choisies par Dieu de toute éternité se tient la Mére de
Dieu, apparaissant clairement comme une image animée de toute beauté, une représentation
vivante de chaque vertu, la concentration et la somme des graces divines et humaines, et, pour
ainsi dire, une compétition mutuellement bénéfique entre le ciel et la terre, et aussi ce qui se
trouve au-dela. Car elle est le principe divin d'lsraél en esprit, c'est-a-dire I'accomplissement du
nom du Christ, étant devenue la cause (de I'existence) de Celui qui est au-dessus des causes, et
par lui ayant élevé la race terrestre (au ciel), et attiré tous les étres célestes (sur terre), ayant révélé
I'esprit a la place de la chair et fait des hommes des enfants de Dieu. Venue dans la chair de la
chair d'lsraél, elle a élevé ses ancétres a une telle gloire que, grace a elle, ils sont considérés
comme «ancétres de Dieu». En d’autres termes, et pour mieux refléter la dignité de I’épouse
immaculée, non seulement elle occupait une place centrale entre les deux peuples élus (Israél
selon l'esprit et Israél selon la chair), mais, apparaissant comme médiatrice entre Dieu et
I’hnumanité entiére, elle a fait de Dieu le Fils de ’'Homme et a créé les hommes comme fils de Dieu.
Elle seule est devenue Mere par nature divine, qui surpasse toute nature; et par la vertu de sa
naissance ineffable, elle est devenue Reine de toute la création, tant celle qui existe dans le
monde que celle qui est au-dessus. Car par celui qui est né d’elle, «toutes choses ont été faites,
et sans lui rien n’a été fait de ce qui a été fait» (Jn 1,3). Le signe de sa dignité royale n'est pas
I'ornementation de diadémes, inviolables pour le peuple, ni de pierres précieuses, ni de parures,
ni d'étoffes choisies (ou : harnais), ni d'un vétement royal particulier, inventé a partir d'éléments
terrestres pour un peuple incapable de s'élever de la terre et sur lequel regnent ses vétements
plutét que son ame, mais — une grace spéciale, ineffable et supérieure et des pouvoirs et actions
surnaturels, s'étendant au-dela des hauteurs et des mondes célestes : les appels et les
indications de Dieu, changeant les lois de la nature pour le meilleur, la venue de I'Esprit divin,
I'inspiration de la Puissance du Tres-Haut, I'union de la conception et de la virginité surpassant
les lois de la nature, I'accomplissement du Verbe de Dieu, la maternité de la Vierge éternelle,
miracle des miracles ! La délivrance du fardeau et la naissance de la non-mariée, une naissance
qui n'a pas détruit, mais a préservé intacts les signes de la virginité.

5. Qui pourrait, dis-je, pénétrer les profondeurs, voire entrevoir le sanctuaire véritablement
caché et atteindre le seuil de la demeure, ou reposait Celui qui habitait toutes choses, le Roi du
ciel, le Seigneur des seigneurs, qui donne force a toute la nature ? Quel mot serait méme
vaguement adéquat, méme si, omettant tout ce qui La concernait directement, il devait décrire les
événements qui L'entouraient, c’est-a-dire ceux qui se déroulerent avant et aprés la naissance
ineffable ? Qui pourrait dignement raconter la nourriture mystique apportée d’en haut, la guide
céleste de ceux venus de loin pour L’adorer (les Mages), la doxologie de la multitude des anges,
unissant le ciel et la terre et rassemblant sous une seule citoyenneté céleste ce royaume qui
embrasse le monde entier ? De plus, ce qui s'est produit avant cela, et pour cette raison, comme
par exemple : les prophéties des prophétes divinement inspirés, les miracles qui devaient
présenter allégoriquement le grand Miracle a accomplir, les anciennes ordonnances de |'Esprit
qui, de diverses manieres, présentent la Vérité future, les changements de peuples et de
situations qui devaient préparer le terrain pour I'accomplissement du nouveau mystere, la
promesse tenue par Dieu a Joachim et Anne, stériles depuis leur jeunesse, qu'a leur age avancé
ils donneraient naissance a une Vierge, et le voeu de ces époux : offrir a Celui qui leur a donné la
Vierge qu'ils lui ont donnée, conformément a ce veeu si digne et si juste, avec le Messie,
I'ascension au temple de Dieu et I'entrée glorieuse de cette Reine d'avant-monde dans le Saint
des Saints : un lieu réservé a Dieu seul, ou seuls les grands prétres de cette époque étaient
censés entrer une fois par an; c'est la que la Vierge Mere entra a I'age de trois ans et travailla pour
nous.



C’est pourquoi, aujourd’hui, nous célébrons, en contemplant son acte d’abstinence
supréme, si bénéfique pour la société, la descente surnaturelle de Dieu sur terre par son
intermédiaire, et notre ascension glorieuse vers le ciel par lui. Car la Vierge Marie, demeurant alors
dans les lieux les plus sacrés du Temple, nourrissait en son coeur de hautes aspirations (Ps 84,6),
atteignant les cieux eux-mémes et de la attirant a nous le Seigneur céleste. Puisque, comme il est
écrit : «Toute la gloire de la fille du roi est au-dedans» (Ps 45,14), le Créateur I’a préparée a étre
parée, plus que tout autre peuple, de I'ineffable beauté d’une pureté incomparable, telle de I'or
éclatant, afin qu’elle lui soit semblable; et, s’étant faite semblable aux hommes (6 Maitre, ton
amour ineffable pour ’lhumanité !), il a élevé sa création a sa propre dignité de Créateur.

6. Voyez-vous de quoi est tissée la couronne (royale) de la Vierge ? Voyez-vous I'utilité
générale de cette robe pourpre ? — Car ce n’est pas par hasard que la Vierge regne sur ceux qui,
€gaux par nature, lui sont inférieurs en rang royal, ce qui ne lui confére absolument qu’un titre et
soumet ses semblables aux lois terrestres — lesquelles, bien qu’elles prescrivent que les rois se
distinguent par une position élevée par rapport a ceux qui leur sont inférieurs, ne disent rien de
leur moralité supérieure a celle de leurs sujets — mais ayant exalté tous ses sujets en sa personne
et leur ayant proclamé la citoyenneté céleste au lieu de la citoyenneté terrestre, elle, apparue
comme participante a la fois de la plus haute dignité et du pouvoir et de I’élection prééminents du
ciel, a été désignée comme la reine supréme des nobles et la plus bénie des races bénies,
rayonnant de partout de I'éclat le plus lumineux et le plus divin de son corps et de son ame. Car
Dieu, comme s'il désirait présenter I'lmage de tout ce qui est beau et démontrer clairement aux
Anges et aux hommes sa puissance dans |'accomplissement de cet idéal, ayant réalisé ce monde
pour les étres visibles et invisibles, ou plutét, ayant révélé la totalité des graces divines et
humaines (dons) et la beauté supréme qui exalte les deux mondes, a ainsi accompli cette beauté
véritable par excellence; ayant uni en elle tout ce dont Il avait individuellement orné chaque
chose, ayant révélé la maniere merveilleuse d'agir, le pouvoir créateur qui Lui est propre et qui
convient parfaitement a la mere de Lumiere. Car, de méme que lorsqu'll créa la lumiere elle-
méme, qui, a |'état diffus, pénétra toute chose, Il la révéla ensuite sous la forme du disque solaire,
de méme Il a maintenant révélé Sa Mere, la Vierge Eternelle, comme la Lumiere du divin et de
I'ineffable, et de toute lumiére inhérente a la vertu, d'abord diffusée pour le bien de tous, puis
concentrée en Elle, Image de toute vertu, en laquelle Elle surpasse tous les autres a un tel degré.
Ainsi, ce qui a suffi a tous ceux qui, a travers les ages, ont été parés de beauté et d'élection, et ce
a quoi participent, dans une certaine mesure, tous ceux que Dieu a bénis, anges ou hommes, tout
cela — ayant été uni, accompli et réussi si parfaitement que cela défie toute expression — elle
répand la grace la plus abondante sur ceux qui La vénérent, leur accordant son amour méme,
soleil de graces si grandes, et, de plus, dans sa bonté, les récompensant généreusement. Que nul
ne s'écarte donc de cette offrande, due a tous les hommes et instituée par miséricorde pour notre
bien, et qui constitue I'abondant paiement commun de notre dette envers Elle.

7. Mais si quelqu'un, contemplant une telle succession de biens et Celui qui les dispense a
ceux qui vivent dans la vertu et selon la vertu, reconnait que la Vierge a pour lui la méme
signification que le soleil pour ceux qui vivent dans sa lumiere et sous son influence, et de méme
que le soleil fut formé, incarnant en lui la lumiere répandue dans tout le cosmos, ainsi dut étre le
plan originel, la forme et I'image des choses ineffables qui s'accomplirent plus tard en relation
avec elle. Si toutefois il tourne son regard vers le Soleil qui, miraculeusement, rayonne d'elle sur
les hommes, Lui qui possede tout et qui, par sa nature, surpasse tout ce qui a prospéré par sa
grace, alors aussitot la Vierge apparaitra comme le ciel, ayant acquis une propriété d'autant plus
éclatante — du fait de tous les biens — comparée a tous les étres divinement favorisés sous le ciel
et au-dessus de lui, que le ciel (en taille) est plus vaste que le soleil, et le soleil plus brillant que le
ciel.

8. Quel mot, 6 Vierge Enfantrice de Dieu, peut décrire votre beauté divinement
rayonnante ? Il est impossible de limiter ce qui vous caractérise a la raison et aux mots, car tout
vous dépasse la raison et les mots. Il est également possible de chanter vos louanges seulement
si vous daignez faire preuve de miséricorde envers I'humanité : car vous étes le réceptacle de
toutes les graces et I'accomplissement de toute noble beauté, I'image vivante de la vertu et de
toute beauté, vous seule jugée digne de tous les dons spirituels réunis — ou plutét, la seule qui,
miraculeusement, L'a fait demeurer en votre sein, en qui réside le trésor de toutes choses, et qui
est devenue Son tabernacle merveilleux, et c'est pourquoi méme votre corps est devenu I'objet
de Ses soins dés I'enfance, afin qu'll puisse vous accueillir et demeurer avec Lui dés votre plus
jeune age, vous révélant ensuite comme le Temple inébranlable de Ses propres graces, fondé sur
de telles et telles merveilles. Afin que je puisse t'honorer d'honneurs plus grands que ceux
habituellement accordés aux hommes, afin que ta naissance soit miraculeuse, ta croissance plus

3



miraculeuse encore, et ta naissance sans époux encore plus miraculeuse et incompréhensible, et
que tu I'honores par des promesses venant de Dieu et des hommes, c'est-a-dire de tes parents
(car ils ont recu de Lui la promesse de ta naissance et, agissant avec grace, ils te I'ont promise, te
promettant a leur tour de te I'honorer et de préparer le monde entier aux promesses surnaturelles
qui s'accompliraient en leur temps). Car peu de temps apres, Il te I'a promis Lui-méme, de qui et
par qui cette promesse s'est accomplie, toi qui as accompli les promesses te concernant, faites
depuis des siecles aux amis de Dieu, et qui as fait des visions d'une grande importance des
indications mystérieuses et, pour ainsi dire, des présages de desseins ineffables; car toi seule,
parmi tous, as porté a la perfection la contemplation de Dieu de tous, ayant surpassé la nature
commune a tous par ta Le contact avec Dieu, non seulement en raison de ta naissance ineffable,
mais aussi par la communion avec Lui dans tout ce qui est beau, grace a I'extréme pureté qui te
précédait.

9. C'est pourquoi il était nécessaire qu'Elle enfante «une belle, plus belle que les fils des
hommes» (Ps 44,3), et qu'Elle-méme soit absolument sans égale en tout, et, pourrait-on dire,
revétue dés son enfance de la beauté de Celui qui lui était semblable en perfection, afin que
I'Enfant de la Vierge éternelle soit reconnu a sa ressemblance frappante en tout, et que tout ceil
puisse reconnaitre I'origine de Celui qui, selon la chair, n'avait point de pere. Car serait-il
conforme a la raison que Celui qui a fagonné le monde entier par sa parole et I'a orné de mille
beautés, Elle, dont il devait descendre selon la nature humaine qu'il a regue, ne lui ait pas conféré,
en général et en toute chose, le pouvoir de tout rendre beau, pouvoir qu'il devait lui-méme
recevoir un peu plus tard ? C'est pourquoi, voici, Celui qui orne le Les lys des champs étaient
d'une beauté plus grande encore que le vétement royal. Salomon (Mt 6,28), Lui et le Vétement de
la Vierge, dont Il devait étre revétu selon la nature humaine, orné surnaturellement a un tel point,
faisant d'Elle un objet d'admiration pour tous, une divinité parfaite

10. Si donc la raison devait aussi conduire le genre humain a Dieu, afin que, percevant par
leurs sens le ciel et la terre et tout ce qu’ils contiennent comme appartenant au monde sensible,
les hommes, sur cette base, passant par leur esprit a la beauté du monde invisible, louent le
Créateur commun de tous, Dieu, alors Celle que nous louons aujourd’hui, comme on pourrait le
remarquer, devait naitre précisément pour cela, afin de convaincre ceux qui La contemplent, par
un miracle, d’admirer Celui qui L'a créée — un miracle des miracles, illuminée d’une beauté
absolue et rayonnant sur les astres et les esprits. Et cela est juste — car si «toute la gloire de la
Fille du Roi vient de l'intérieur», alors tout ce qui existe a I'extérieur et dont on chante les
louanges n’est-il pas, a juste titre, en harmonie et semblable a ce qui est a Iintérieur ? Que
I'instruit se penche sur le sens des paroles du psalmiste et du Prophéte; Il ne dit donc pas «a
I’intérieur», mais «de I'intérieur réside toute la gloire de la fille du Roi», c’est-a-dire comme une
lumiere se déversant de l'intérieur sur I'extérieur, révélant a tous ceux qui la contemplent sa
beauté intérieure, comme si elle y résidait, du fait de I'absence totale de passions, et dévoilant
une ame virginale d’une beauté absolue. Car si le chaste Joseph fut a juste titre appelé «belle»,
comment la Toute-Immaculée ne serait-elle pas plus digne de cette appellation ? Comment alors
ne le surpasserait-elle pas en beauté en tout : au point qu’il y a une différence entre chasteté et
virginité, et que cette virginité rivalise avec I'incorporel (les anges), ou plutét : au point que la vertu
de chasteté et toute grace, unies a la virginité la plus parfaite qui habitait une seule ame,
surpassaient sa vertu ? Car, voici, Joseph ne correspondait pas a ce nom dans tous ses actes, ou
peut-étre n’était-il appelé «belle» que par son apparence physique; Mais Elle possede aussi une
ame, associée au nom de tout bien, et dans Son corps immaculé Elle porte en toutes choses une
beauté véritablement cachée en Elle, révélée a ceux qui voient, comme nous, de |'extérieur, et
connue intérieurement par I'esprit pénétrant du don prophétique.

11. Toutefois, cela ne signifie pas que, parce qu'elle devait devenir la Mere de Dieu, elle ait
recu des dons particuliers a sa nature, qui ne soient pas inhérents a la nature de toutes les
femmes, ni qu'en plus de sa nature elle ait recu une seconde nature (qui correspondrait plutét a
certaines propositions mathématiques), ni qu'en ce sens Elle ait acquis quoi que ce soit en
apprenant de maitres terrestres; mais la dirigeante — I'esprit — s’étant montrée soumise a Dieu,
surpassant puissamment les instructions humaines, et ayant ainsi recu en elle-méme une
abondance de sagesse céleste, a cet age ou les parents, contre la volonté de ces derniers, en
raison de leur enfance encore irrationnelle, soumettent leurs enfants a des éducateurs et les
confient aux mains des enseignants, alors elle, dans les parties les plus sacrées du temple,
comme dans le palais divin, est consacrée a Dieu, telle un trone royal animé, plus élevé que tout
trone terrestre, renforcé par des vertus convenant a la présence d’un si grand Roi. Puisqu'il n'était
pas convenable que cette chambre animée du Roi de tous ne soit pas exposée au regard de tous,
puisque les paroles (des saintes Ecritures) confirment que Dieu demeure dans une lumiere

4



inaccessible (I Tim 6,16), c'est-a-dire invisible a la vue, alors, puisqu'il n'était nullement
convenable que le Tabernacle ou le Tres-Haut résidait sur terre soit exposé a |'observation, le
Saint des Saints, appelé «demeure de Dieu», selon la parole de David (Ps 74,7), fut
immédiatement, dés son enfance, confié a la Vierge Marie. Car ou serait-il plus convenable que le
véritable Saint des Saints demeure ? En quel autre lieu serait-il préférable d'ériger le véritable
Tabernacle divin ? Comment aurait-il pu ne pas étre érigé, dans ce tabernacle qui servait de
prototype, le Tabernacle ou demeurait le Créateur de toutes choses, le vrai Roi, le Seigneur des
rois, vétu d'une pourpre merveilleuse et brodée, tissée pour le Créateur et pour I'lncréé par sa
nature ? — un tabernacle non pas brillant de I'éclat des métaux, mais empli de graces spirituelles;
un Tabernacle ne contenant ni images d'étres incorporels (chérubins) ni prémices d'exemples
matériels, mais portant en Lui les éclairs surnaturels et ineffables de la pureté spirituelle, une
volonté divine, I'éclat agréable a Dieu de la virginité, la splendeur digne de Dieu de la somme de
tout ce qui est beau, et, pour le dire succinctement : — un lieu véritablement de Dieu, qui a uni
toutes choses en une.

12. C'est pourquoi, a cause d'Elle, qui serait a I'avenir le Lieu de la Demeure de Dieu,
Moise, prévoyant, construisit ce tabernacle (antique) et, pour Elle, prépara les parties les plus
sacrées du temple, ayant été enseigné par Dieu qu'elles lui étaient destinées, et les honora, en
raison de leur prééminence, avec d'excellents noms, démontrant ainsi, pourrait-on dire, dés sa
plus tendre enfance, par ses actes et par ses paroles, sa dignité exceptionnelle et supérieure. Non
seulement par cela, la Vierge Marie s'est établie dans le lieu qui lui convenait le mieux, ayant regu
pour héritage la gloire d'une demeure dont la gloire surpasse la dignité de toutes les autres
demeures, tout comme elle-méme surpassait tous les autres par sa dignité de caractere, mais elle
a aussi donné une preuve claire de ce qui allait advenir en relation avec son plus grand Mystere :
car le lieu destiné uniquement a Dieu et qui lui avait été consacré comme sa demeure, et sur la
base duquel il avait donné sa consécration a Moise, a Aaron et a ceux qui les ont suivis (selon
eux), s'approchant (de ce lieu du temple) a de longs intervalles de temps et ou il leur avait été
confié de demeurer sans trébucher entre ces offices, ayant miraculeusement accepté ce lieu
comme sa demeure pendant de nombreuses années sur des périodes considérables, la Vierge
Marie a révélé et annoncé a tous ceux qui ont raison qu'elle est le futur véritable sanctuaire de
Dieu et le Lieu de sa demeure et de sa purification, incomparablement meilleure que celui-ci.
(Ancien Testament) et dépot agréable a Dieu de la plus haute perfection des mysteres de I'Esprit.

13. Outre ce qui a déja été dit, et par le fait qu'Elle demeura silencieuse, Elle offrit aux
contemplatifs une protection significative 2 : car a juste titre Elle choisit une vie silencieuse et
détachée de toute chose. Si ce Saint des Saints, pourrait-on dire, était inaccessible au regard de
quiconque et fermé aux hommes et aux femmes, séparé de tous par des cloisons, des rideaux et
des voiles, qui n'étaient ouverts qu'au Grand Prétre légitime, et que celui-ci y entrait une fois par
an pour offrir a Dieu un sacrifice pour lui-méme et pour tous ceux qui étaient dehors, comment la
table des délices angéliques, le champ de végétation tou10urs fleurie, ou plutét, de I'éternelle
végétation, la purification commune de toute I'humanité, ot I'Eternel, le Trés-Haut, et le seul digne
de nous, comme le dit I'Apétre, le Grand Prétre, entra jadis et ou Il réconciliait et unissait
indivisiblement Dieu et les hommes, ce rrésor virginal n'aurait-il pas été préservé dans les parties
les plus sacrées du temple, menant une vie cachée ? Aux yeux de tous les hommes ?

14. Si le monde était indigne méme des anciens saints, comme le dit I'Apbtre, comment
pourrait-il étre digne d'Elle, qui surpasse méme les saints au ciel ? Mais considérez aussi ceci :
quelle grande supériorité possede la Vierge ! Car pour eux, fuyant les relations humaines, les
montagnes, les déserts et les profondeurs de la terre servaient de refuge, comme le dit ce méme
Apbétre; mais pour elle, le Saint des Saints fut donné comme demeure. Il fut permis a la Toute-
Immaculée d'y demeurer, bien qu'elle n'e(t pas encore atteint I'age de la maturité, alors méme
qu'elle se montrait plus intelligente que ceux qui avaient atteint I'age de raison, comme le
démontre ce discours. Car, donnée par Dieu et (puis donnée a son tour) a Dieu avant méme sa
naissance (et pourrait-il en étre autrement pour Elle, qui, avant tous les siécles, fut prévue comme

2 «Ayant ouvert la source de la sanctification», c'est ainsi que j'ai librement traduit le texte

original : «ayant achevé le prytanée». Un prytanée était un édifice public dans les cités grecques,
servant de lieu de réunion a I'organe dirigeant du pays, semblable a un parlement. Le prytanée
était considéré comme le centre symbolique de la nation; il offrait également des repas aux frais
de I'Etat aux citoyens les plus éminents et aux hotes étrangers de marque. Ainsi, le prytanée était
a la fois le centre symbolique du pays et le ministéere des approvisionnements, ou la tutelle
honoraire des citoyens, un concept qui a perduré pendant des siecles apres sa disparition de
I'histoire de la Grece antique.

5



la Demeure du Créateur des siécles ?!), et ainsi, étant le fruit d'une telle priére, Elle, a son tour,
comme si une offrande sacrée et agréable était présentée au Donateur par Ses parents (oh, le
plus beau de tous les mariages ! oh, le couple choisi par Dieu, les ouvriers, qui Lui apportent en
cadeau la demeure, qui Lui était plus agréable que le ciel !); ainsi naquit, comme d'une racine
sainte, la tres sainte Genese, la Genese s'élevant de la terre au ciel par la grandeur de Sa dignité,
la Genese destinée, un peu plus tard, a envoyer la Fleur éternelle et impérissable, la Genese
destinée a faire croitre Dieu, par la seule parole duquel la nature grandit et tout ce qui la
transcende; Ainsi fut engendrée cette Genese greffée (O David, dans la joie, leve-toi avec la
harpe, proclamant a juste titre : «Comme un olivier est fécond dans la maison de Dieu» (Ps 51,10),
«comme un arbre» - destiné a (atteindre) le sommet des Mystéeres de Dieu et destiné a porter des
fruits ineffables, un arbre - «planté prés des sources des eaux» de I'Esprit (Ps 1,3).

15. La Meére de Dieu fut présentée a Dieu par ses parents : pas encore adolescente, pas
encore jeune fille, mais enfant, encore tres dépendante d'eux, agée de seulement trois ans, et
sevrée du sein et des aliments pour nourrissons depuis la veille ou le jour méme. Pourtant, méme
a cet age, elle révéla a ceux qui la contemplaient une force d'ame inébranlable : car tous virent
qu'elle s'approchait avec une joie indicible. Debout pres des portes du sanctuaire, entourée de
nobles vierges de sa lignée, portant des lampes et formant ainsi une procession solennelle, elle
fut escortée avec la plus parfaite révérence jusqu'au cceur du temple. Alors, elle montra
clairement qu'elle comprenait mieux que quiconque la signification de ce qui se passait et allait se
passer pour elle. Ainsi, jusqu'alors solennelle et réservée, visible dans un état d'esprit et d'humeur
calmes, de sorte qu'il ne serait pas tout a fait possible de dire qu'elle marchait devant les autres
jeunes filles d'une maniere digne, elle, alors, alliant aspiration et décorum, accélérant légerement
le pas et dépassant le visage des jeunes filles qui I'entouraient, s'avancga, tandis que toutes celles
qui lI'accompagnaient marchaient derriere Elle, afin que la parole du Psaume la concernant soit
claire : «Apres elle, les vierges seront amenées au Roi, ses fideles seront amenés avec joie et
allégresse, ils seront amenés dans le temple des rois» (Ps 44,15-16). Lorsque le Grand Prétre lui
fut apparu et lui eut prononcé ces paroles prophétiques : «Ecoute, ma fille, regarde, préte I'oreille
et oublie ton peuple et la maison de ton pére; le Roi sera attiré par ta beauté» (Ps 44,11-12), elle
s’avancga un peu et monta les marches du temple, écoutant ces paroles. Aussitét, elle quitta tout
le monde, parents, soutiens de famille, pairs, et, se séparant de I'assemblée, seule, elle
s’approcha joyeusement du Saint, le regardant avec bienveillance et affabilité, et par son
apparence méme, qu’elle avait a ce moment-la, et par un murmure a peine audible, elle confirma
sans équivogue son amour absolu pour Dieu.

16. Tout ce qui arriva alors ne suscita-t-il pas I’émerveillement ? Comment la petite fille de
trois ans (la Vierge) devint-elle entierement I'objet de la sollicitude de Celui qui, avec la plus
parfaite providence, arrangea-t-elle consciemment son propre jugement entre la créature et le
Créateur de la créature, accordant la meilleure part au Meilleur, préférant Dieu aux étreintes du
pere et de la mere, plagant le temple de Dieu et son Saint au-dessus des joies domestiques,
considérant tout comme insignifiant, et plagcant Dieu et tout ce qui est divin au-dessus de tout, et
c’est pourquoi elle s’y est rendue avec joie. A son sujet, voici que le prophete David dit a Dieu :
«La justice et le droit préparent ton trone» (Ps 89,15); et : «La justice et le droit sont le fondement
de son tréne» (Ps 97,2). Puisqu’elle apparut aussi comme le Trone animé de Dieu, il serait plus
juste de dire : cette dignité lui appartient a elle seule. Car, a proprement parler, lorsqu'il est
question des puissances angéliques immatérielles et suprémes, le mot est employé non au
singulier, mais au pluriel; il est dit : «Trones»; et par conséquent, plus encore que ces Trones, Elle
a accompli et posé les fondements du grand jugement et de I'ineffable justice. Ainsi, avant méme
sa naissance, la Vierge possédait une volonté glorieuse et parfaitement capable de juger, qu'elle
révéla a tous comme immuable avant méme d'atteindre |'age adulte.

17. Que Moise, a cet age, fat dépourvu de la faculté de raisonner, sa langue, bien que
laborieuse, le proclama néanmoins clairement (E 4,10), conservant des traces du feu par lequel,
dit-on, la valeur de I'or était éprouvée a l'aide de la pierre de touche. Concernant le courage a
venir de son ame, certains bons présages pourraient étre cités, mais en relation avec le caractere
miraculeux de ce qui se passait (I'Entrée de la Mere de Dieu au Temple), ils ne seraient peut-étre
pas appropriés : car que signifie une couronne royale, ornée de feuilles d'or et de pierres
précieuses brillantes, pour la disposition spirituelle d'un enfant, en comparaison avec la chaleur
de I'étreinte d'une mere et la tendresse et les soins que la Vierge, seule de tous a son age, a
volontairement dédaignés ? Mais qu'a un tel age il se soit tourné vers Dieu avec un amour
inébranlable et soit resté seul, luttant dans les parties secrétes du temple, comme s'il
accomplissait d'une maniere ineffable un service sacré, cela ne peut étre dit de celui (Moise) qui,
apres avoir cessé d'étre sous la protection du Pharaon, se tournant vers les hommes, éprouva

6



plutét de la peur et n'eut pas I'amour divin en lui-méme, bien que bien plus tard, pour
I'accomplissement de la vertu et des exploits qui s'y rapportent et son ascension vers Dieu, il fut
honoré d'étre initié aux images de cette Vierge et, coopérant, accomplit ce qui devait lui étre
préparé383.

18. Mais, le laissant |a, avec les serviteurs (de Dieu), comme il I'a justement montré lui-
méme, élevons nos paroles vers ceux qui, de leur propre chef, sont parvenus a la connaissance
de Dieu : nous admirons Abraham et le célebre Melchisédech, qui eux-mémes sont parvenus a la
connaissance de Dieu, mais c'était lorsqu'ils étaient déja a un age raisonnable et avaient eu
I'occasion de contempler ce grand témoignage de I'existence de Dieu, c'est-a-dire ce grand
monde, la terre, tout ce qui existe sur terre, le mélange des éléments, la belle symphonie
composée d'éléments opposés, le ciel - cette grande limite, ayant rassemblé en son sein toute la
création sensible, la multitude des étres qui y sont établis, les étoiles : leur diversité et leur
agencement merveilleux; et non pas en ligne droite, ni opposées les unes aux autres, mais dans
un mouvement harmonieux, ordonné et trés intentionnel des étoiles; et en relation avec ce
mouvement, les distances entre elles, les rassemblements, les confluences, les angles de
déplacement - et de la les positions significatives, comme le disent ceux qui s'y connaissent en la
matiere; — et tout le reste fonctionnant selon la loi de la nature, qui de toute éternité proclame
Dieu, existant au-dessus de tout cela. Elle, sans jeter un regard sur rien de tout cela (car un si
jeune age ne le permet pas encore), connait Dieu et se réjouit d'étre conduite a Lui; ou plutét, Elle
s'approche par sa propre impulsion, comme si par nature elle-méme était ailée vers I'Amour sacré
et divin; Alors le Souverain Prétre de Dieu vit clairement que la Vierge portait en elle, depuis son
enfance, ce qui avait été a peine possible d'atteindre, méme dans les cas les plus rarissimes,
durant de nombreux siécles antiques et pour quelques élus seulement, et qu'elle le posséderait
tout au long de sa vie, s'élevant au-dessus de tous. C'est pourquoi il I'nonora plus que quiconque
et la placa dans le Saint des Saints. Puis, avec |'aide et le soutien de Dieu, qui agissait de la
maniere la plus juste, il convainquit tous d'accepter avec amour ce qui allait arriver : car elle
devait devenir son Vase élu, non pas comme I'Arche (de I'Ancien Testament), remplie d'ombres et
d'images, mais remplie de la Vérité elle-méme, et porter le Nom divin non pas devant les rois et
les nations, comme ce fut plus tard le cas pour Paul (Ac 9,10), mais porter en son sein Dieu lui-
méme, et «le nom est merveilleux» (Ps 8,1), et ce, de telle sorte que, a la place de Saul, elle révele
le plus célebre des Paul, et non un Paul inférieur. a I'un des hommes les plus célebres de tous les
temps, et honoré de porter ce nom divin avec audace.

19. C'est pourquoi, si I'on considere attentivement non seulement les débuts de ceux qui
ont brillé par la vertu, mais aussi tout le parcours vertueux de ces ascetes, ainsi que les
récompenses et les couronnes célestes, on constatera qu'ils sont inférieurs aux débuts de la
Vierge Marie, que toute I'humanité célebre aujourd'hui, se souvenant avec une joie indicible de
son passage du milieu des hommes au Saint des Saints. Hénoch, lui aussi, fut transféré du milieu
des hommes, mais cela ne donne pas lieu a une féte nationale. Apres lui, Elie fut enlevé dans un
char de feu, mais cela ne devint pas le fondement d'une telle féte pour le monde entier, ni
n'enveloppa tous d'une quelconque joie divine, ni ne résonna du ciel pour ceux qui vivent sur
terre. Aprés eux, la Vierge Marie, agée de trois ans, fut transférée, et voici, le monde entier se
réjouit et est rempli de joie, rempli d'inspiration divine. Ah ! Quel miracle ! Quel pouvoir appartient
a cette Vierge, la perfection de I'inspiration, I'excellence de la majesté ! Qui est cette «Celle qui a
conquis le monde» (Jean 5,4), qui a renouvelé le genre humain, qui a 6té aux hommes la
souffrance engendrée par la malédiction ancestrale et qui, a sa place, a semé sur la terre cette
joie divine et pure : cette joie commune et récurrente d'année en année, inaltérable, toujours
abondante, plus forte que le cours destructeur du temps ? Mais nous nous sommes un peu
éloignés du sujet. Ainsi, Hénoch, ayant plu a Dieu, fut retiré du milieu des hommes; or, il faut
considérer qu'il avait 365 ans et qu'il a vécu toute sa vie selon sa propre volonté. Quant a la
Vierge dont nous parlons, elle avait a peine trois ans lorsqu'apres avoir accompli des ceuvres
surnaturelles et étre devenue, par cet exploit, la cause de la joie sur terre, elle institua aussitét un
appel de la terre au ciel, un appel qui embrasse tout. Mais Dieu I'a aussi transféré (Hénoch); I'a-t-il
donc transféré au ciel ? Quelle idée absurde ! Car, comme le dit I'Evangile : «Personne n'est
monté au ciel, sinon celui qui est descendu du ciel et qui est né pour nous de cette Sainte Vierge,
qui est au ciel» (Jn 3,13). Ainsi, s'il est écrit qu'Enoch, alors qu'il était sur terre, fut transféré par
Dieu, il fut assurément transféré dans un lieu moins important que celui qui est devenu le lot de la
Vierge, car rien n'était plus sacré sur terre que le Saint des Saints. Et malgré cette importance,
cela n'a en rien aidé le genre humain et n'a pas aboli le péché ni promu la justice; de sorte qu'a la
troisieme génération apres cela, le Déluge survint (Gen 6 et 7). Maintenant, grace a Elle et sur la
base d’Elle, le renouveau du monde est arrivé, et grace a Elle, le Ciel nous a ouvert ses portes, ne

7



déversant pas une pluie rapide et terrible, apportant la destruction a chaque souffle, mais la rosée
des paroles de I'enseignement de I'Esprit, la joie commune de nos ames, I’esprit qui surpasse et
la grande et «Lumiere inaccessible» (I Tim 6,16), «qui éclaire tout homme venant au monde» (Jean
1:9).

20. Si quelqu'un fait remarquer que la Vierge est ensuite retournée parmi les hommes, qu'il
sache qu'il rehausse ainsi considérablement la prééminence de la Vierge : car, de méme que le
Fils unique du Pére est descendu des cieux saints pour nous, de méme elle, pour nous, est venue
parmi les hommes du sanctuaire du temple. C'est pourquoi, bien que fiancée a un mortel, elle est
devenue I'Epouse non mariée du Pére immortel; elle n'avait nul besoin des hommes, mais elle a
agi ainsi afin de nous révéler, devant témoins, le grand miracle de l'ineffable Nativité et de sauver
ceux qui croient. De méme que, lorsque le soleil se leve périodiquement pour nous et accomplit
sa course circulaire, il fait en sorte que nul ne puisse se soustraire a sa chaleur, comme il est écrit
(«De I’'extrémité des cieux, dit-on, son départ, et sa rencontre (procession) jusqu’a I'extrémité des
cieux» (Ps 18,7), c’est-a-dire d’ou il est issu, de méme le Tout-Maudit, apres étre parti parmi les
hommes et étre entré dans le Saint des Saints, est revenu parmi eux afin d’ouvrir la source de la
sanctification, pour donner a chacun une part indissociable au don de la sanctification, sans
priver personne de sa part, pas méme des choses les plus cachées au monde, c’est-a-dire les
parties les plus saintes du temple. Puisque ce qui nous arrive grace au soleil est tres instable,
nous avons besoin qu’il revienne continuellement (a nous dans sa course); puisque les dons de la
Vierge éternelle sont inébranlables, un seul lever était nécessaire. (du Soleil), et en elle Elle illumine
continuellement chacun, faisant briller sur nous de facon inattendue ce Soleil «en qui il n’y a ni
changement ni ombre de variation» (Jac 1,17). Ainsi, aprés avoir abordé la question du transfert
d’Hénoch par Dieu, tournons notre regard vers I'admiration d’Elie, qui fit plus encore, laissant a
son disciple un don précieux : son manteau, par lequel il recut un double pouvoir pour accomplir
des miracles; mais ce qui concerne la Vierge Mére le surpasse grandement a bien des égards :
car Elle est apparue comme le Miracle des miracles sur terre et un Signe universellement utile,
plus grand que tous ceux qui ont existé depuis les siecles, et pour le Fils de Dieu lui-méme, elle a
tissé en son sein le vétement d’Adam<sup>406</sup>; par ce vétement adoré (divin), ce qui «si
cela était écrit selon un seul homme, le monde entier ne pourrait le contenir» nous est arrivé «tel
qu’il est écrit dans les livres», comme le dit le plus théologien des évangélistes (Jn 1,17; 21,25).

21. Mais pourquoi ne pas orner la couronne de la Vierge de I'éclat de |'univers, mais
m'attacher encore a ceux qui ont brillé sur la terre ? Parce que, puisqu'Elle, étant Vierge, devait
donner naissance a Celui qui, par sa nature, est au-dela de tout, alors, dés sa plus tendre
enfance, Elle était d'une dignité supérieure a tout, incomparablement plus élevée méme que les
Esprits suprémes; car a quel ange a-t-on jamais dit ce qui lui a été dit, alors qu'elle était encore
enfant, a savoir : «Le Roi désirera ta beauté» (Ps 45,12) ? Ne désiraient-ils pas plutét, comme il
est écrit (I Pi 1,12), pénétrer ce qui nous a été donné par Elle ? Et voici, Isaie écrit ainsi a propos
de ces ordres suprémes : «Et les Séraphins se tenaient autour de lui» (Is 6,2). A son sujet, David
dit : «<La Reine se tient a ta droite» (Ps 45,10). Voyez-vous la différence de position ? Voila la
différence de dignité : les Séraphins entourent Dieu, mais seule la Reine de tous se tient pres de
Lui. Dieu Lui-méme |'admire et la loue, comme pour la proclamer aux Puissances célestes qui
I'entourent, et dire, selon le Cantique des Cantiques : «Que tu es belle, 6 mon prochain !», plus
brillante que la lumiéere, plus épanouie que le paradis, plus belle que le monde visible et invisible
tout entier ! Non seulement elle est pres de Lui, mais, a juste titre, elle siege aussi a Sa droite : car
la ou le Christ siege au ciel, c'est-a-dire a la droite de la Majesté, la elle se tient également : non
seulement parce qu'elle L'aime et est aimée en retour d'une maniere exceptionnelle, ce qui
découle des lois mémes de la nature, mais aussi parce qu'elle est véritablement son trone; et la
ou le Roi siege, la se dresse son trone.

22. Isaie vit également ce trone parmi son cheeur de chérubins et le qualifia de «haut et
élevé» (Is 6,1), démontrant ainsi la supériorité de la Mére de Dieu sur les Puissances célestes. Car
s’il place le second rang immédiatement apres Elle — en I'occurrence I'ordre des hiérarchies
supérieures (angéliques) prémondaines -, cela ne signifie pas pour autant qu’Elle occupe le
second rang en dignité : car alors, par comparaison, elles seraient peut-étre moindres, et Elle,
dans une certaine mesure, plus grande; or, en réalité, Elle les surpasse au plus haut degré. De
méme que, par exemple, apres le soleil, nous n’avons aucun autre astre que nous pourrions
désigner comme véritablement «second» en puissance lumineuse, a I’exception peut-étre de la
pleine lune, bien que sa puissance lumineuse soit tres faible (comparée a celle du soleil); Ainsi, il
me semble que la question de la Mere de Dieu demeure claire : parmi les étres divinement
illuminés (les plus hautes puissances angéliques), nul ne saurait étre considéré comme occupant
un rang inférieur, a I'exception peut-étre des Séraphins. Toutefois, pour les chercheurs attentifs, il

8



est évident que toute comparaison de dignité est malvenue et semblerait aussi vaine que de
comparer une lampe a une flamme éclatante. C'est pourquoi le Prophéte présente les anges eux-
mémes, louant Dieu pour elle et disant : «Béni soit la gloire du Seigneur depuis son trone» (Ez
3,12). David, quant a lui, I'a exprimé autrement : unissant en sa personne la multitude des sauvés
et faisant entendre, pour ainsi dire, les différentes voix qui lui sont adressées par diverses
générations, il entonne un chant harmonieux a sa gloire, disant : «Je ferai mention de ton nom de
génération en génération; c'est pourquoi on te confessera a jamais, d'éternité en éternité» (Ps
45,18). Voyez-vous que toute la création glorifie la Vierge Mere, non pas au fil des années, mais
pour |'éternité ? De la, nous pouvons conclure qu'Elle ne cessera de répandre ses bienfaits sur
toute la création, en tous temps. Je parle non seulement de nous, mais aussi des ordres spirituels
et surnaturels (angéliques) eux-mémes : car, avec nous, par Elle seule, ils participent a la
déification et touchent Dieu, cette Nature inviolable. Isaie I'a clairement montré : il a vu que les
Séraphins ne prenaient pas directement le charbon de l'autel, mais a I'aide de pinces, avec
lesquelles ils toucherent les levres des prophetes, leur conférant la purification. Cette vision des
pinces est identique au grand spectacle que Moise vit : un buisson ardent qui ne brdlait pas. Qui
ignore que cette Vierge Mere est a la fois ce Buisson et ces pinces, ayant congu le Feu Divin sans
combustion, conception rendue possible par I'Archange qui, par Elle, a uni a I'humanité ce Feu
Divin, lequel a 6té le péché du monde et, par la puissance de cette union ineffable, nous a
purifiés ?

23. Ainsi, Elle seule est la médiatrice entre les natures créée et incréée, et nul ne peut
accéder a Dieu que par Elle et par Celui qui est né d'Elle; aucun don divin ne saurait étre accordé
aux anges ni aux hommes que par Elle. Car, de méme qu'il est impossible de voir la lumiere ou de
recevoir le rayon d'une lampe terrestre, si ce n'est par cette lampe, de méme le regard
inaccessible (ou I'attraction) vers Dieu, et une certaine réponse de Sa part envers tous, seraient
impossibles sans cette Lampe porteuse de Dieu et véritablement rayonnante — la Vierge Eternelle.
«Dieu est au milieu d’elle, et il ne sera pas ébranlé» (Ps 46,6).

24. Si toutefois les récompenses sont proportionnelles a I'amour porté a Dieu, et si celui
qui aime le Fils est aimé de Lui et de son Pére, et devient la demeure des deux, habitant et
agissant mystérieusement en son ame, selon la promesse du Seigneur, alors qui L'a aimé plus
que sa Mere, non seulement parce qu’ll était son fils unique, mais aussi parce qu’Elle seule L'a
porté sans époux, de sorte que Son amour contient en lui un double amour, tel que celui du pere
et de la mere unis pour leur enfant ? Et, d’autre part, qui serait plus aimé que la Mere par le Fils
unique, et Celui qui procede ineffablement d’Elle seule en ces derniers temps, comme Il procede
éternellement du Pére unique ? Comment les manifestations de I’honneur qui Lui est d(, selon la
loi, ne pourraient-elles pas étre multipliées au-dela de toute mesure par Celui qui est descendu
pour accomplir la loi ? Si toutefois le Pere et le Fils n’ont qu’un seul amour, et si I’Esprit, avec eux,
recoit le méme honneur et la méme harmonie (oh ! quelle grace de la Vierge surpasse toute
intelligence !), alors il s’ensuit qu’au plus profond de son ame, elle porte la Trinité incréée tout
entiere, dont elle a congu I'une des Personnes sans semence en son sein et, étant vierge, I'a
enfantée sans douleur.

25. C’est pourquoi, de méme que par elle seule il est venu a nous, est apparu sur terre et a
habité parmi les hommes, lui qui avant elle était invisible a tous, de méme, dans I’éternité a venir,
aucun flot de lumiere divine, aucune révélation des mysteres divins, aucun don spirituel, en
dehors d’elle, ne trouvera de place pour quiconque. mais Elle est la premiere, ayant regu
I'accomplissement le plus complet du Remplisseur de I'univers, a établir pour tous une mesure de
plénitude, distribuant a chacun selon sa force, conformément a la correspondance et a la mesure
de pureté de chacun, afin qu'Elle soit la gardienne et la gestionnaire de la richesse de la Divinité,
et que les ordres chérubins les plus élevés La contemplent et Lui soient confiés; et dans la
mesure ou ils aspirent a un plus grand déversement de lumiere (qui se produit) par Elle et a la
réception de dons ineffables et divins, ils s'attachent a Elle avec un amour tremblant, et de la
méme maniere (a leur tour) font des Puissances intelligentes (angéliques) sous elles des
participants a I'amour divin et a l'illumination divine (qui se produit) par Elle; Et aprés eux, pour
nous, et en général, pour tous et pour toute chose, selon la mesure de |'aspiration immuable et
sainte vers cette Vierge véritablement divine, cet amour spirituel et incessant, et |'attraction
supréme et véritable (vers Elle), suivront le degré et la clarté de l'illumination divine. Car, puisque
telle est aussi une loi éternelle au ciel : que les moindres, par les plus grands, participent a I'Etre
qui les dépasse, et que la Vierge Meére est incomparablement plus grande que tous, alors, par
Elle, ceux qui deviendront participants de Dieu; et ceux qui connaissent Dieu La proclameront
Lieu de I'lncompréhensible; et immédiatement apres Dieu, ceux qui le louent La loueront. Elle est
a la fois le Fondement de ceux qui I'ont précédée, le Guide de ceux qui la suivent, et la Source de

9



I'éternel; Elle est le Fondement des Prophétes, le Commencement des Apétres, I'Etablissement
des Martyrs, le Fondement des Maitres. Elle est la Gloire de ceux qui sont sur terre, la Joie de
ceux qui sont au ciel, la Beauté de toute la création; elle est le Commencement, la Source et la
Racine des bénédictions ineffables; Elle est le Sommet et la Perfection de tout ce qui est sacré.

26. O Vierge Divine, comment exprimer tout ce qui te concerne ? Comment assouvir mon
amour ? Comment te glorifier, toi, trésor de Gloire ? Ton souvenir méme sanctifie ceux qui se
souviennent de toi; et I'aspiration méme vers toi illumine I’esprit, I’élevant aussitét aux hauteurs
divines. Par toi, I'ceil de I’ame s’illumine; par toi, I'esprit est illuminé par I'afflux du saint Esprit : car
Tu es devenue la Gestionnaire et la Source des graces; non pour les garder pour Toi seule, mais
pour emplir I'univers entier de grace; car le gestionnaire des trésors inépuisables est établi pour
les distribuer : pourquoi, a juste titre, garderait-il enfermée une richesse qui ne diminue jamais ?
Aussi, Seigneur, accorde-nous généreusement, et si nous ne pouvons contenir, rends-nous
capables d’en contenir davantage, et ainsi de mesurer : car Toi seule as recu au-dela de toute
mesure : car tout a été remis entre Tes mains.

27. Qu’il en soit ainsi. Il me semble donc nécessaire de revenir quelque peu sur le sujet et
de donner au discours une tache : pénétrer aussi profondément que possible, contempler la vie
de la Vierge Marie dans le Saint des Saints, la révéler, la louer et la raconter. Que Dieu me soit au
secours ! Car, avec ses faibles forces, le discours rencontre de nombreuses et grandes difficultés
qu’il est impuissant & surmonter sans I'assistance divine. Eh bien, vous tous, vénérateurs de
I’Epouse toujours vierge, apres I’avoir implorée d’assister nos paroles depuis le Sanctuaire céleste
ou elle réside désormais, entrons dans la chambre nuptiale, descendons dans I’époux, explorons
les parties les plus sacrées du temple : car par elle, toutes choses nous sont devenues
accessibles, au ciel comme sur la terre. Considérons donc comment la réalité correspond aux
images, comment, dans cette représentation d’elle, 'image de la vérité se réalise. Le Saint des
Saints temporel est entré — le Saint des Saints éternel. Le Tabernacle du Verbe non fait de main
d'homme est entré, I'Arche intelligente et animée du Pain de Vie véritablement envoyée du ciel.
Elle est entrée la ou se trouvait I'arche, faite de mains humaines, qui contenait une stamna
renfermant la manne - la composition de la rosée du matin, transformée par la volonté divine
créatrice en forme de nourriture — que les imparfaits et les non-initiés aux vrais mysteres divins
appelaient «pain des anges», car elle était envoyée d'en haut. Pour ceux qui étaient versés dans
les mysteres divins et dont I'Esprit divin avait pressenti I'accomplissement, cela apparaissait
comme une image des choses a venir en cette Vierge de vérité. Le Livre de Vie est entré, non pas
I'inscription du Verbe, mais le Verbe du Peére lui-méme, qu'il contenait de maniéere ineffable. Il est
entré la ou reposaient les tables de I'alliance, sur lesquelles était inscrite I'inscription inanimée du
Verbe. La Végétation toujours florissante est entrée, d'ou provenait la Fleur pure qui nous a
accordé l'incorruptibilité (I'immortalité). Elle entra la ou avait été le baton d'Aaron, qui, étant sec,
fleurit, préfigurant la naissance sans semence de la Vierge.

28. Or, le temple, pourrait-on dire, était entierement orné d'or, et I'Arche elle-méme était
recouverte d'or pur, et une splendeur parfaite rayonnait autour d'elle. Mais la beauté virginale
n'est-elle pas bien plus éclatante que I'or, que Dieu lui-méme aimait ? Désirez-vous voir un signe
(une confirmation) de ce qui a été annoncé du ciel ? Des images d'anges en or entouraient
I'Arche, la couvrant de leur ombre. Mais cette véritable Arche n'était pas entourée d'images
d'anges, mais des anges eux-mémes. Et qui plus est, ils ne la couvraient pas de leur ombre, mais
la servaient et contribuaient a lui fournir ce qui lui servait de subsistance. Quelle était cette
subsistance, nous ne pouvons méme pas le dire, car, voici, la manne, sujet de nombreuses
interprétations, et la nourriture livrée a Elie se sont révélées miraculeuses. Et la preuve en est
évidente : ainsi, la manne, composée par |'ordre de Dieu, fut apportée par le ciel, répandue d'en
haut sous forme de neige; Et voici, se souvenant de cela, le divin psalmiste I'appela «le pain des
anges», disant : <L'hnomme a mangé le pain des anges» (Ps 78,25), y voyant un prototype de cette
nourriture véritablement céleste que la Sainte Vierge recut lors de son séjour dans le Saint des
Saints. J'admets donc que l'air, apportant la manne chaque jour, fournissait cette nourriture aux
Israélites, et que I'Ange la fournissait quotidiennement a la Vierge, car, bien sir, elle est parfaite,
mystérieuse, propre et semblable a lui, et par nature bien meilleure que la manne, tout comme
I'Ange est meilleur que I'air; mais la nourriture fut apportée a Elie par un corbeau, animal qui hait
les enfants, symbole, dit-on, de cruauté envers ses proches.

29. Ainsi, ce Messager du Ciel était, je crois, un témoignage clair de la vie angélique de la
Vierge, qui était d'un age si avancé que, tout en la servant, sans pour autant I'éclipser, il
demeurait constamment aupres d'elle, préfigurant sa grandeur future. Car ce n'était ni un ange, ni
un archange, ni méme les chérubins ou les séraphins, qui devait I'éclipser, mais la Puissance
hypostatique méme du Tres-Haut; et ce qui est le plus important : non par la tempéte et les

10



nuages, non par les ténebres et le feu, non par le souffle d'une brise, comme cela arriva autrefois
en d'autres cas pour ceux qui furent jugés dignes de cela en leur temps; mais directement, sans
aucun voile, la puissance du Tres-Haut recouvrit le sein virginal, et rien ne s'interposa entre Celui
qui recouvre et celle qui est recouverte, ni I'air, ni I'éther, ni aucune des créatures sensibles, ni
celles qui les transcendent. |l ne s'agit pas d'une protection, mais d'une union directe. Puisque,
dans la nature, ce qui plane sur ce qui est obscurci lui impose sa forme et son image, non
seulement l'union, mais aussi la formation eurent lieu dans le sein maternel, et c'est sur le
fondement des deux — a savoir la puissance du Tres-Haut et ce sein tres pur et virginal - que fut le
Verbe incarné de Dieu. Ah ! a quels profondeurs de mystere le Verbe nous a conduits !

30. Mais, ayant émergé de ces profondeurs (car il est impossible, absolument impossible,
pour les criteres mortels ou I'esprit humain, entierement limité, d'atteindre les profondeurs),
revenons a notre sujet. La Vierge entra donc dans le Saint des Saints et contempla aussit6t tout
ce qui I'entourait; ce qu'elle vit et apprécia lui servit de trésor pour ses pensées; et aussitot, de la
beauté des choses qu'elle y voyait, elle porta son regard vers les beautés invisibles, ne trouvant
plus de joie dans rien de terrestre. Elle s'éleva ainsi au-dessus des besoins de la nature et des
plaisirs terrestres425 : certaines choses agréables a la vue, elle les jugea indignes d'étre
regardées, tandis que d'autres, agréables a manger, elle les dédaigna; la premiere et la seule, elle
se montra en tout immunisée contre la tyrannie de celui qui nous attaque par ces tentations, et
des lors, elle manifesta en lui un signe de victoire. Et aprés avoir peiné non pas un seul jour, du
matin au soir, et non pas pour le fruit d'un seul arbre, mais pendant de nombreuses années pour
divers plaisirs, ou plutot toutes sortes de plaisirs, appats pour I'ame inventés par les princes des
ténebres, que cette Vierge Marie, seule parmi tous, ayant finalement méprisés des son plus jeune
age, recoit a juste titre une récompense du ciel : de la nourriture apportée par un ange, grace a
laquelle ses forces corporelles furent fortifiées et, en méme temps, un témoignage fut donné a sa
vie, digne du ciel; mais je dirai plutét quelque chose de plus convenable et en méme temps
conforme a la dignité de I'Epouse toujours vierge : dés son commencement, ayant les Esprits
célestes a son service, elle se révéla comme la reine du ciel.

31. Et ainsi elle vécut comme au paradis, dans un lieu choisi sur terre, ou plutét comme
dans les demeures célestes, car ces lieux tres saints du temple étaient leur image. Ainsi elle
vécut, menant une vie ascétique, recluse, libre de soucis et de chagrins, ne participant pas aux
passions viles, surpassant les plaisirs de ce monde, qui ne sont jamais exempts de souffrance;
vivant uniquement pour Dieu, visible uniquement a Dieu, nourrie uniqguement par Dieu, préservée
uniquement par Dieu, qui, par elle, devait demeurer avec nous; et Elle-méme ne regardant que
vers Dieu, trouvant sa joie en Dieu, se tournant constamment vers Dieu. Elle écoutait aussi avec
un zele extréme les écrits de Moise et les paroles des autres Prophetes, lorsque tout le peuple de
I'extérieur venait chaque samedi, selon la coutume; et Elle s'informa sur Adam et Eve et sur tout
ce qui les concernait, et sur le passage de toute chose du néant a I'existence, sur le séjour au
paradis, sur le commandement qui y était donné, sur le conseil destructeur du Malin, sur la
tromperie contenue dans ce conseil, et, par conséquent, sur I'expulsion du paradis, la perte de
I'incorruptibilité (I'immortalité) et le passage a cette vie si douloureuse; et Elle vit cette vie qui est
la nétre, soumise a la malédiction qui, par la vertu de la succession héréditaire, se prolonge avec
le temps et, de plus, tend constamment a s'aggraver, et (Elle vit) que la création de Dieu (créée) a
la ressemblance de Dieu, est aliénée de Celui qui I'a créée et devient de plus en plus semblable a
celui qui I'opprime malicieusement (hélas ! quel pouvoir le malin a eu sur nous et quelle fureur
insatiable ! Hélas ! quelle insensibilité de notre part et quelle gravitation «sans regarder en arriere»
vers la terre ) a un moment ou il n'y a personne qui puisse arréter cette frénésie meurtriere
générale et retenir le désir incontrélable du genre humain d'aller en enfer; puisque la Vierge Marie
entendit cela et le vit aussi, alors, ayant compassion pour le genre humain comme elle et
réfléchissant a la maniere dont un remede pourrait étre trouvé pour contrer une telle maladie, elle
décida aussitot de toute son Ame de se tourner vers Dieu et, prenant sur elle I'ambassadrice pour
nous, de contraindre le Non-Contraint et de I'attirer rapidement vers nous afin qu'il leve lui-méme
la malédiction et arréte la propagation du feu qui brlle les ames, qu'il affaiblisse le pouvoir des
adversaires et qu'au lieu de la malédiction, il accorde une bénédiction, et que la lumiere sacrée
brille et, ayant guéri les faibles, qu'il unisse sa création a lui. Et ainsi, d'une maniere si appropriée,
la Sainte Vierge, apres avoir considéré en elle-méme, oh, combien merveilleusement et au-dela de
tous les mots, elle entreprit une mission d'ambassadrice pour toute la nature ! Car, cherchant la
voie par laquelle elle pouvait entrer véritablement et de maniere convaincante en communion avec
Dieu, aupres duquel elle s'était présentée comme ambassadrice de sa propre initiative, ou plutét,
par la volonté de Dieu, elle s'appliqua a toutes sortes de vertus et étudia ce qui était dit dans la
Loi et ce qui se trouvait dans la Parole (tradition orale) et dans ce qui appartenait aux deux, et elle

11



étudia aussi les sujets des principales sciences, comme pour tout imprimer en elle et inventer
quelgue chose de tres propre a Dieu, qui, de ce fait, ayant une propriété particuliere, ceux qui
['utilisent savent — pour I'identifier immédiatement a Lui; puisqu'elle n'avait rien vu manifesté par
les hommes avant elle qui l'indiquat clairement, elle-méme trace un chemin meilleur et plus parfait
et invente, accomplit et transmet aux hommes suivants I'ceuvre supréme de contemplation. Cette
contemplation (la contemplation théologique) surpasse la connaissance antérieure autant que la
vérité surpasse l'illusion.

32. Mais que la grandeur de ce mystére soit attentivement entendue; car je vais exposer la
science qui est profitable a tous les accomplissements nommés par le Christ, en particulier a
ceux qui ont renoncé au monde, grace a laquelle il est possible de golter aux bénédictions
futures, de devenir égal aux Anges et d'avoir la citoyenneté céleste, pourvu que I'on veuille imiter,
par la force, I'Epouse toujours vierge, la premiere et la seule a avoir renoncé au monde dés son
enfance pour la paix. Car toute forme de vertu, dans la mesure ou elle avait été acquise et
explicitement transmise par les hommes mentionnés, contribuait a I'élévation des mceurs, a
I'harmonie de la vie familiale et sociale, et défendait ainsi les exigences mesurées de la vertu. Sa
seconde partie, plus élevée que les précédentes, est bien slr la connaissance, grace a laquelle
nous comprenons les lois de la nature et acquérons des notions de I'ame elle-méme, dans la
mesure ou cela est compréhensible, et observons également les relations, les formes et les
quantités des choses matérielles qui, bien que divisées en espéces, demeurent inséparables au
sens idéal de leur appartenance a la matiere. Si toutefois nous théologisons et philosophons sur
des choses totalement immatérielles, ce que les «jeunes gens de Grece»440 appelaient
«philosophie primaire» — ou plutét, les peres et fondateurs de la science — sans connaitre d'une
forme de contemplation plus élevée, il y avait la aussi une part de vérité : car cette «philosophie
primaire» niait la possibilité de voir Dieu et soulignait que la communication avec Dieu est limitée
par I'étendue de I'acquisition de la connaissance. Car parler de Dieu et «rencontrer Dieu» sont
deux choses différentes : parler de Dieu exige des mots pour s'exprimer, ainsi que l'art de
I'éloquence, si I'on veut non seulement posséder le savoir, mais aussi I'appliquer et le transmettre;
cela requiert également toutes sortes de méthodes de raisonnement et les conclusions
nécessaires découlant de la preuve, ainsi que des exemples, tous ou presque tirés de ce qui a été
vu et entendu et qui est familier aux hommes de ce monde. Que cela soit vrai pour les sages de
ce siecle, méme s'ils n'ont pas completement purifié leur vie et leur ame. Mais s'approcher
véritablement de Dieu est impossible a moins que, dans le processus de purification, nous ne
nous détachions de nous-mémes, ou plutdt, que nous ne nous élevions au-dessus de nous-
mémes, laissant derriere nous les sens et tout ce qu'ils percoivent, nous élevant au-dessus du
raisonnement, des conclusions, de toute connaissance et méme de toute pensée. étant
entierement dans |'action du sens spirituel, que Salomon a prédit, |'appelant le «sens divin» (Pro
1,7), et atteignant cela — surpassant toute connaissance — l'ignorance, ce qui revient a dire :
surpassant toute sorte de philosophie commune, si, en effet, selon elle, la connaissance est son
but.

33. Ainsi, la Vierge, cherchant cela (car il est absolument nécessaire aux ambassadeurs de
rencontrer ceux aupres desquels ils se rendent en ambassade), trouva un guide dans le silence
sacré<sup>443</sup> (Il Cor 12,2), selon les paroles du divin Paul, «voit jusqu'a ce qu’elle
rencontre un obstacle dans sa contemplation, la forgant a revenir a elle-méme». — «Un jour, le
voyant sortir de sa cellule le visage rayonnant, je lui demandai, en toute simplicité, la raison de
cette apparition. Cet homme inoubliable, tel un pere aimant, me répondit ainsi : «L’ame, attachée
a Dieu et consumée par I'amour qu’elle lui porte, s’éleve au-dessus de la création, vit au-dela des
choses visibles et, comblée entierement du désir de Dieu, ne peut en aucune fagon se cacher.»
Car le Seigneur le lui avait aussi promis, disant : «Ton Pere, qui voit dans le secret, te le rendra
publiquement» (Mt 6,6), et encore : «Que votre lumiere brille devant les hommes, afin qu’ils voient
vos bonnes ceuvres et glorifient votre Pere qui est dans les cieux» (Mt 5,16); car alors le cceur
bondit de joie, I'esprit est empli d’'une agréable exaltation, le visage rayonne de gaieté — selon les
paroles des sages : «Quand le coeur est joyeux, le visage s’épanouit» (Pr 15,13). Alors je lui
demandai de nouveau : «Tres Pere divin ! Explique-moi, par amour de la vérité, ce qu’est ’ame et
comment les saints la contemplent ?» — Ayant entendu ma question, il me répondit avec bonté et,
comme a son habitude, en baissant Iégerement la voix : «Mon enfant spirituel bien-aimé ! «Ne
recherche pas pour toi ceux qui sont plus élevés que toi, et ne mets pas a I’épreuve ceux qui sont
plus forts» (Sir 3,21), car toi, encore un enfant, c’est-a-dire imparfait, tu ne peux digérer la
nourriture la plus solide, c’est-a-dire comprendre des sujets qui dépassent tes forces, tout
comme la nourriture des hommes parfaits n’est pas utile aux nourrissons qui ont besoin de lait.»
Et moi, me jetant a ses pieds et les saisissant fermement, je le priai avec encore plus d’insistance

12



de m’expliquer une chose aussi importante. Ayant accédé a ma demande pressante, il me dit
brievement : «Celui qui ne voit pas la résurrection de son a@me ne peut savoir exactement ce
qu’est I'ame intellectuelle.» Mais moi, m’adressant a lui avec le respect qui lui est d{, je posai a
nouveau la question : «Pere, révele-moi, as-tu atteint la mesure de cette ascension, c’est-a-dire,
es-tu parvenu a savoir ce qu’est I’ame intellectuelle ?» «Oui», me répondit-il avec une grande
humilité. «Par amour pour le Seigneur, enseigne-moi cela aussi», commencai-je alors humblement
a lui demander : «Cela peut étre d’'un grand bienfait pour mon ame.» Alors ce divin et en tout Un
homme respectable, apres avoir loué mon zele, m'a enseigné ceci : «Lorsque I'ame déploie tout
son zele et s'efforce, par les vertus actives et avec le discernement nécessaire, de maitriser
toutes ses passions, elle les subjugue. Et si les passions sont domptées, les vertus naturelles
I'entourent et la suivent, comme I'ombre suit le corps — et non seulement la suivent, mais
I'instruisent et la guident vers ce qui est au-dela de la nature — lui apprenant, en quelque sorte, a
gravir I'échelle spirituelle. Lorsque I'esprit, par la grace du Christ, s'éleve vers ce qui est au-dela
de la nature, alors, illuminé par le rayonnement du Saint-Esprit, il acquiert une vision claire — alors,
s'étant élevé au-dessus de lui-méme, selon la mesure de la grace que Dieu lui a accordée, il
percoit I'essence des choses avec une grande clarté et une grande pureté, et non comme le font
les sages superficiels, qui ne poursuivent que les ombres des choses au lieu de s'efforcer, comme
ils le devraient, de suivre |'action essentielle de la nature.» Car I’Ecriture divine dit aussi : «Leur
cceur insensé est devenu vain; et, se prétendant sages, ils sont devenus fous» (Rom 1,21-23).
Alors I'ame, ayant recu les fiancailles et la grace du Saint-Esprit, grace a la multitude de visions
qu'elle percoit, se détache peu a peu du passé et s'éleve vers le divin, comme le dit I'apbtre Paul :
«oubliant ce qui est en arriere et se portant vers ce qui est en avant» (Phil 3,13). Ainsi, elle se
libere véritablement de toute crainte et de toute appréhension et, s'étant attachée avec amour au
Christ, I'Epoux, elle voit ses pensées naturelles se réduire au silence et, selon les écrits des saints
Peres, étre abandonnées. Ayant atteint la beauté informe et ineffable, elle est désormais illuminée
par la radiance et la grace du Saint-Esprit et ne converse plus qu'avec Dieu. Eclairée par cette
lumiere infinie et n'ayant d'autre désir que Dieu, elle ne ressent plus, du fait de sa transformation
merveilleuse et nouvelle, son humble corps terrestre et matériel. Car elle apparait pure et
lumineuse, sans aucune trace de partialité matérielle; elle apparait comme un étre véritablement
intelligent, tel que I'était notre ancétre Adam avant la chute. Il était d'abord revétu de la grace
d'une lumiére infinie, puis, a cause d'une transgression ameére, il fut dépouillé de cette gloire
lumineuse. A tout cela, ce chapitre divin ajoute que «I'homme, par un exercice assidu de priere
intérieure, ayant atteint une telle hauteur merveilleuse et ayant contemplé sa propre pureté,
acquise par la grace du Christ, a déja vu la résurrection de son ame, avant la résurrection
générale attendue; de sorte que I'ame ainsi purifiée peut dire avec le divin Paul : «Si c'est dans le
corps, ou hors du corps, je ne sais» (2 Corinthiens 12, 2). Mais, en méme temps, elle est perplexe
et émerveillée, et s'écrie avec stupéfaction : «O profondeur des richesses, de la sagesse et de la
science de Dieu !» «Car ses jugements sont insondables, et ses voies impénétrables» (Rom
11,33). Saint Syméon le Nouveau Théologien témoigne également de I'éclat de la lumiere de la
grace dans sa 56e homélie, parlant comme s'il s'agissait d'un autre, de sa propre expérience :
«Un jour, alors qu'il priait, disant plus du fond de son esprit que de ses lévres : «Dieu, aie pitié de
moi, pécheur», soudain une lumiere divine éclatante descendit sur lui et emplit tout le lieu. Alors,
ce jeune homme oublia qu'il était dans une piece, sous un toit, car de toutes parts, seule la
lumiere lui apparaissait; il ne savait méme plus s'il foulait le sol du pied; il ne se souciait plus de
rien de ce monde, mais fut completement absorbé par cette lumiere immatérielle; il oublia alors le
monde entier et fut rempli de larmes et d'une joie indicible.» Alors son esprit s'éleva vers le ciel, et
il y vit une autre lumiere, plus éclatante que celle qui I'entourait. Lorsque cette vision s'apaisa et
que le jeune homme reprit ses esprits, il fut empli de joie et d'émerveillement, et pleura de tout
son cceur, débordant de larmes et d'une grande douceur. Cette vision, mais d'une intensité
moindre, se reproduisit plus tard dans la vie de saint Siméon. Cependant, les saints mettent en
garde contre le risque que I'ascete, s'il n'y prend garde, ne soit sujet a I'illusion, c'est-a-dire a
I'erreur spirituelle, induite par les démons. Voir les «Instructions aux hésychastes des moines
Calixte et Ignace», chapitres 61 a 64, puis le chapitre 73. Les démons peuvent tromper |'ascete
par une vision de lumiere, mais cette lumiere n'est pas de méme nature que celle qui vient de la
grace. «La lumiere du pouvoir de I'ennemi est ardente, fumante et semblable a un feu sensoriel;
«Et lorsque I’ame, ayant maitrisé ses passions et s’en étant purifiée, la voit, elle y réagit avec
dégolt et I'abhorre : la lumiere du Bon Esprit, en revanche, est bonne, joyeuse et pure, et
lorsqu’elle s’approche, elle illumine I'ame de sa lumiere, la remplit de joie et de tranquillité, et la
rend douce et philanthrope» (extrait du 5e volume de la Philocalie). Le démon montre a une
personne «une lumiere non pas éclatante et pure, mais rougeatre» (Sur la priere mentale, extrait

13



de la Vie de saint Maxime le Kapsokalyvite, ibid.). Cette lumiere se mue alors en ténebres, et un
signe certain que cette lumiere ne vient pas de Dieu est un malaise instinctif, une certaine crainte
et un dégolt dans I'ame humaine (Abba Barsanuphius le Grand et Abba Jean, Questions et
Réponses, questions 59, 402, 411 et 416) : dans le silence — qui est constance de |'esprit et ordre,
oubli des choses terrestres, introduction aux mysteres supérieurs, orientation des pensées vers le
meilleur; c'est le véritable travail, le chemin vers la véritable contemplation (pensée de Dieu) ou la
vision de Dieu; il serait plus juste de dire : Elle seule témoigne de la véritable santé de I'ame; car
autrement, toute vertu n'est qu'une sorte de protecteur des sentiments de I'ame et un remede
contre les passions mauvaises enracinées par négligence. La contemplation (la pensée de Dieu)
est le fruit d'une ame saine, une sorte de but et d'image divine, car par la contemplation, I'homme
devient semblable a Dieu, non par analogie rationnelle, sur la base de mots ou de choses visibles
— a bas tout cela (car c'est terrestre et humain) ! — mais par une discipline intérieure<sup>446</
sup>, fondée sur le silence. Car c'est ainsi que nous nous libérons du monde terrestre et nous
nous approchons de Dieu, et, demeurant comme dans une chambre haute du chemin de la vie,
nuit et jour fermement attachés aux prieres et aux supplications, nous touchons d'une certaine
maniére a cette Nature inviolable et bénie. Ainsi, ceux qui ont purifié leur coeur par le silence
sacré, lorsque la lumiére qui transcende les sens et l'intellect s'est ineffablement unie a eux,
contemplent Dieu en eux-mémes, comme dans un miroir. Une breve preuve de la grande
bienfaisance du silence sacré et de I'union a Dieu qu'il procure a ceux qui le suivent nous a été
donnée par cette Vierge qui, pour ainsi dire, «des ses premiers instants» s'y est imprégnée : car
seule, parmi tous ceux qui, des leur plus tendre enfance, ont accompli de fagon contre nature
I'exploit du silence sacré, elle seule a porté le Verbe Dieu-Homme sans |'habileté humaine.

34. Mais il convient de s'attarder un instant : afin que cette grande science devienne
facilement accessible a ceux qui ont des oreilles. Je considere cette méthode hautement louable,
car elle aide ceux qui I'écoutent, leur révélant le chemin du salut. Et méme si certains passages
de ce qui a été dit peuvent paraitre difficiles a comprendre et peu accessibles en raison de la
grandeur du but, je ne pense pas pour autant qu'il faille les exclure du sanctuaire pour cette
raison; car nous ne nous détournons pas du chemin qui mene a la vie parce qu'il est étroit et
difficile a parcourir. Venez donc, 6 hommes nobles, qui n'échangez pas I'or durement acquis
contre la poussiere terrestre sans valeur, et, rassemblant vos pensées en vous-mémes — comme
ceux qui traversent des détroits rassemblent leurs manteaux — efforcez-vous de les élever a la
grandeur du but, car pour les créatures rampantes de la terre, a son sommet, méme les marches
(qui y menent) sont inaccessibles. Cependant, vous qui étes zélés, qui avez élevé votre esprit et
étes motivés a I'exploit par le mode de vie de la Mere de Dieu dans le saint temple, et qui vous
efforcez de percevoir quelque chose de I'expérience qui s'y déroule, vous recevrez tres bientot la
récompense que recoivent ceux qui ont purifié leur coeur, comme un don inhérent a la nature du
monde immortel : — (le don) de contempler invisiblement (car la nature divine est inaccessible a la
vue) Dieu.

35. Ainsi, I'nomme représente, a petite échelle, le monde tout entier, la combinaison de
toute chose, le rassemblement en une seule personne de toutes les créatures de Dieu; c'est
pourquoi il fut créé apres tous les autres — de méme que nous concluons nos discours par un
épilogue — car, si quelqu'un le souhaitait, il pourrait appeler ce monde I'écriture du Verbe
hypostatique. Ainsi, I'nomme, qui a uni en lui I'esprit immortel et le principe animal, selon la
sagesse supérieure de Celui qui a uni les éléments purs, utilise I'imagination, le jugement et la
pensée comme des liens médiateurs reliant le plus proche au plus lointain; comme, par exemple,
dans les quatre éléments du monde qui nous entoure, |'air est le médiateur entre le feu et I'eau, et
celui-ci, a son tour, entre I'air et la terre, et ainsi des éléments mutuellement opposés sont unis et
des éléments irréconciliables sont réconciliés, sans jamais perdre leurs propriétés de protection
mutuelle... Ainsi le monde est grand par son immensité; ainsi I'homme est grand par sa dignité.
En cela, ils se correspondent : le monde, en effet, surpasse I'homme par sa taille; L'homme
surpasse le monde par son intelligence; I'un est précieux dans I'autre; comme, par exemple, dans
une grande maison, un objet de grande valeur en renferme un autre, bien plus précieux encore,
ou comme dans un palais — non pas le roi lui-méme (une telle pensée est tout a fait déplacée !),
mais le palais royal par rapport a un vétement royal, brodé et de grande valeur : le palais le
surpasse par ses pierres précieuses, certes grandes, mais bon marché et répandues, et ce
dernier le surpasse par ses pierres, certes petites, mais précieuses et difficiles a obtenir.

36. Combien I'esprit (humain) est-il supérieur au ciel, cet esprit qui est I'image de Dieu, qui
connait Dieu et qui, seul parmi tout ce qui est au monde, s'il le veut, devient Dieu, tout en revétant
un corps humble ! Combien le sens de la sensation surpasse-t-il la terre, ce sens de la sensation
qui comprend non seulement ses dimensions, sa taille et ses diverses qualités, mais qui, voici, a

14



atteint par la connaissance les spheres célestes et compris leurs divers mouvements, et a pergu
les multiples confluences et divergences, peut-étre méme significatives, des puissances célestes,
et c’est sur cette base qu’il a donné naissance aux sciences célestes, comme je les appellerai ! Et
ceux qui sont entre ciel et terre, a la frontiere qui les sépare, sont, dans leur dignité, inférieurs a
I’esprit et au sens de la sensation; dans les concepts de correspondance, ils sont identiques entre
eux, mais dans les masses englobantes, ils sont tres différents. Ainsi, le «sens de la sensation»
est une faculté instinctive de percevoir et de sentir les objets présents connaissables par les sens;
«I’imagination» tire son origine du sens de la sensation, mais possede son propre champ
d’activité, qui inclut également les objets absents connaissables par les sens; Et, en effet, on
pourrait I'appeler «esprit» (pouvoir mental) — puisqu’il agit par lui-méme — mais il faudrait plutot
I'appeler «esprit impressionnable» (c’est-a-dire agissant en fonction d’une impression recue et
dépendant de cette impression), car il n'est pas sans intermédiaires. L'«opinion», qui tire son
origine de I'imagination, est un jugement fondé sur le sentiment, lui-méme issu de la pensée; car
elle est inhérente aux deux. La «pensée» est toujours liée a la raison; elle se développe selon les
circonstances, aboutissant a une opinion exprimée par des mots. Toutes ces facultés sont
localisées et agissent par I'intermédiaire du premier organe — I'«esprit psychique», qui se trouve
dans le cerveau. L'esprit n’est nullement un organe, mais une entité autosuffisante qui agit par
elle-méme, bien qu’elle s’abaisse aux pensées spirituelles et a la vie quotidienne.

37. Mais pourquoi ai-je maintenant expliqué et défini cela ? Et pourquoi ai-je d’abord
énumeéré les sortes de vertus<sup>459</sup>, puis les facultés spirituelles ? — Parce gu’elles en
sont les germes, et que tout est né d’elles. Puisque la Vierge, divinement sage, n’a pas acquis de
proximité particuliere avec Dieu grace a elles<sup>460</sup>, elle a donc divisé les facultés
spirituelles : peut-étre y trouverait-elle ce qui faciliterait I'acquisition de la communion avec Dieu.
Elle a ainsi constaté que certaines d’entre elles sont d’ordre instinctif, entierement liées aux
perceptions sensorielles; quant a I'opinion et a la pensée, bien que ces facultés soient liées a la
raison, elles sont aussi détachées du domaine de la perception sensorielle, c’est-a-dire de
I'imagination; de plus, elles fonctionnent aussi par I'intermédiaire de I’'esprit psychique, comme un
organe; Sachant pertinemment ce que |'Apbtre a également dit par la suite, a savoir que
«I'homme naturel ne recoit pas les choses de I'Esprit» (I Cor 2,14), elle recherchait une vie qui la
transcende, une vie véritablement spirituelle et détachée du terrestre, s'efforcant
miraculeusement d'atteindre Dieu et une union avec Lui qui transcende le monde. Car, de méme
qu'il est impossible de rechercher la lumiere des sens sans aimer le soleil, il en va de méme a cet
égard. 38. En ce qui concerne cet amour sacré et divin, Elle ne trouve en nous qu’une seule
chose, véritablement par sa nature supérieure a tout le reste — I'étre unique, parfait et nullement
indivisible, qui divise et regroupe également les développements de la pensée sur lesquels repose
la connaissance scientifique — on pourrait dire, comme les reptiles, qui se meuvent par la
contraction et le relachement de leurs parties corporelles — (agissant) comme I'ldée des idées.
Car si I'esprit, qui étend son activité a toutes choses et descend vers elles et, a travers elles, vers
la vie composée de nombreuses parties, mais, bien sir, il a aussi une autre activité, meilleure,
qu’il accomplit en lui-méme, comme celle de pouvoir demeurer en paix et en lui-méme, apres
avoir été séparé du corps et de ce qui est lié au corps, ou aprés avoir été uni a lui par le soin
qu’on lui porte, il est possible, avec le secours de la grace de Dieu, de s’élever de ce chemin
complexe, douloureux et rampant qu’est notre vie; Par exemple, un cavalier possede une énergie
nettement supérieure pour maitriser les rénes (ou le bridon), et cette capacité demeure qu'il soit a
pied, a cheval ou en char, et ne se perd pas parce qu'il ne s'y consacre pas entierement. De
méme, |'esprit, bien qu'il ne se consacre pas toujours et entierement aux choses terrestres, peut
participer a I'activité la plus noble et la plus élevée, celle qui lui est inhérente par nature, la seule
qui lui permette d'approcher Dieu. Cette derniere est cependant bien plus difficile a atteindre que
la premiere, tant du fait de la nature liée au corps et mélée a la connaissance innée, que des
multiples positions découlant de cette vie par rapport au monde terrestre et dont il est difficile de
se libérer.

39. Ainsi, les ayant rejetés des les prémices de la vie, la Toute-Immaculée se retira de la
société humaine et, fuyant le mode de vie répréhensible que nous menons, Elle choisit pour Elle-
méme une voie invisible a tous, dans les parties les plus sacrées du temple. La, libérée de toute
entrave et se détachant de tous liens, s'élevant au-dessus de la compassion pour Son propre
corps, Elle concentra Son esprit sur Elle-méme, dans une priere divine incessante. Et grace a
cela, pleinement maitresse d'Elle-méme et s'élevant au-dessus du tumulte des pensées et des
impressions de toutes sortes, Elle ouvrit un chemin nouveau et ineffable vers le ciel, que
j'appellerai le silence contemplatif. Et, s'y abandonnant, |'esprit s'éleve au-dessus de toute la
création et, plus encore que Moise, contemple la gloire de Dieu et est initié a la grace divine, qui

15



dépasse de loin toute perception sensorielle. Pour les ames et les esprits purs, elle apparait
comme une vision des plus joyeuses et sacrées — une vision a laquelle, comme le disent les
hymnes sacrés, elle devient un «Nuage Lumineux» d’Eau véritablement vivante, le Rayonnement
du Jour mystique et le Char de Feu du Verbe. Car, en vérité, sans la présence de la grace divine
(en ’'nomme), ni I'esprit, méme spirituellement éveillé, ne pourrait voir ni devenir une énergie
pleinement indépendante, de méme que, par exemple, I'ceil ne pourrait voir sans la présence de
la lumiere sensible. Pour les saints, c’est-a-dire pour les étres divins, Il est Lui-méme la Lumiere,
et il n’y en a pas d’autre : et ce que le soleil sensible est aux yeux, Dieu I'est a I’esprit. De méme
que I'ceil, lorsqu'il fonctionne, devient lumiere et se relie a elle, regardant grace a elle et percevant
d'abord cette lumiere méme qui se répand sur tout ce qui est visible, de méme, celui qui participe
a l'action divine et est transformé par elle devient lui-méme comme lumiéere, demeurant avec elle
et, grace a elle, voyant avec assurance ce qui, sans la présence de cette grace ineffable, est
inaccessible a tous. Il s'éléve ainsi non seulement au-dela des sens corporels, mais aussi au-dela
de tout ce que nous connaissons, accomplissant cela, bien sdr, en dépassant nos capacités
physiques. Car ceux qui ont purifié leur cceur voient Dieu, selon la bénédiction sincere du
Seigneur (Mt 5,8), qui, étant Lumiere, selon les paroles du théologien Jean, le fils du tonnerre (Jn
8,12), demeure en eux et se révele a ceux qui I'aiment et qu'il aime, selon sa propre promesse (Jn
8,13; 14,23); et Il apparait a I’esprit purifié comme dans un miroir, bien que par Sa nature Il soit
invisible; de méme, lorsque quelqu’un se reflete dans un miroir, celui qui s’y reflete n’est pas
visible (seule son image dans le miroir I’est), et il est absolument impossible de voir en méme
temps face a face celui qui se reflete dans le miroir et son propre reflet. C’est pourquoi, a I'heure
actuelle, Dieu se révele comme dans un miroir a ceux qui se sont purifiés dans I'amour de Dieu;
alors, dit I’Apotre, ils Le verront «face a face» (I Cor 13,12). Mais qui a aimé Dieu plus que Celle
que nous louons maintenant ? Qui a été plus aimé de Dieu qu’Elle ? Quelle autre création est plus
pure qu’Elle, ou égale a Elle, ou s’en approche ? Ainsi, dans ces contemplations suprémes
(pensées sur Dieu), ayant atteint les plus hautes perfections et par cette voie, seule parmi tous les
étres ayant existé depuis le commencement des temps, s'étant unie a Dieu et étant devenue
semblable a Lui, Elle a accompli cette merveilleuse mission entreprise pour nous tous, et |'a
menée a son terme avec succes, non seulement en acquérant cette ascension de I'esprit qui
surpasse les mots, mais aussi en |'utilisant pour notre bien et, en vertu de 'audace qu'elle a
acquise envers Dieu, en accomplissant un acte immense et infiniment grand : non seulement Elle
est devenue semblable a Dieu, mais elle a aussi fait de Dieu a I'image de I'homme; non seulement
en Le convainquant, mais aussi en Le portant en Son sein sans semence et en enfantant d'une
maniere incompréhensible, accomplie pour cela par la grace de Dieu (c'est pourquoi I'Archange
L'appelle «pleine de grace»), Elle a réalisé Dieu dans la nature humaine; c'est pourquoi il Lui a été
annoncé de «se réjouir».

40. Qui proclamera Ta grandeur, 6 Vierge ? «Toutes Tes louanges seront entendues» (Ps
106,2), 6 Vierge Mere de Dieu ? Tu es apparue comme la Mere de Dieu; Tu as uni I'esprit a Dieu,
Tu as uni Dieu a la chair; Tu as fait de Dieu le Fils de ’'Homme et de I’'homme le Fils de Dieu; Tu as
réconcilié le monde avec le Créateur du monde; par Tes actes, Tu nous as montré que la
contemplation (la pensée de Dieu) n’arrive véritablement aux hommes que non pas tant par des
concepts sensoriels ou méme par la pensée (car en cela, ils ne vaudraient guere mieux que des
créatures muettes), mais bien plus par la purification de I'esprit et la participation a la grace
divine, selon laquelle nous golitons non pas des pensées, mais des effleurements immatériels de
beautés divines. Tu nous as aussi accordé, avec des yeux de chair, de voir I'Invisible, qui a pris la
forme et I'apparence de nous, les hommes; de toucher I'lmmatériel et I'Inviolable, qui a assumé la
matiere. Tu as nourri le Pourvoyeur des Anges de notre nourriture humaine; Par Lui, le Pourvoyeur
des Anges, Tu nous as nourris d'une nourriture véritablement céleste et pure. Tu as placé les
hommes qui menent une telle vie au méme niveau que les Anges; ou plutét, Tu leur as accordé
des dons plus grands encore, ayant concu le Dieu-Homme par I'action du Saint-Esprit et I'ayant
miraculeusement mis au monde, rendant ineffablement la nature humaine semblable a la nature
divine, et, pour ainsi dire, «une seule et méme». Ainsi, il est rapporté que le Roi Pieux - il recut
certainement ce titre en raison de ses actes —, lorsque ceux qui I'entouraient étaient tourmentés
par la soif, leva sa main droite vertueuse vers Dieu, disant : «Par cette main, je Te prie, Donateur
de Vie, qu'elle ne soit pas coupée vivante.» Et aussitot, des nuages de pluie s'amoncelerent dans
le ciel sans nuages et une pluie torrentielle se mit a tomber. La Reine, la Vierge véritablement
pieuse, dans les sanctuaires du temple, ayant élevé son esprit, qui avait completement rejeté tout
ce qui était terrestre, ou plutét, qui n'avait jamais rien eu en commun avec lui, et «avec cet esprit,
je vous supplie» — disant a Dieu — «avec un esprit auquel rien de terrestre n'est parvenu» —, elle a
fait de toute la terre le ciel, non pas en appelant les nuages, qui souvent obéissaient a beaucoup

16



par leurs prieres,<sup>468</sup> mais en appelant Celui qui appelle les nuages des extrémités
de la terre, et non la consolation due a une pluie passagere, mais elle a produit pour nous le
Trésor de tous les biens, la Source éternelle du sein du Pére, ouvrant indissociablement le Verbe
siégeant au-dessus des vo(tes du ciel, qui de la nous a apporté I'eau vive et nous a donné la
nourriture d'immortalité, qui fait de ceux qui y participent des fils de Dieu, adoptés non seulement
par le nom, mais dans la communion de I'Esprit de Dieu (oh, quel don ineffable !), unis a Dieu et
les uns aux autres par le Corps et le Sang de Dieu.

41. Ainsi, préservons 'union avec Dieu et entre nous, divinement établie par Dieu, en
adhérant aux lois de I'amour. Tournons toujours nos regards vers le Pere céleste. Quittons la terre,
car nous ne sommes plus terrestres, n’existant plus de la terre comme le fut le premier homme,
mais, a I'exemple du Second Homme, le Seigneur, nous sommes célestes. Elevons nos coeurs
vers Lui. Contemplons cette vision grandiose : notre nature coéternelle avec la flamme spirituelle
de la Divinité, et, nous dépouillant des vétements de peau dont nous étions revétus par la
transgression, devenons saints sur terre; Que chacun révele en lui la terre sainte par le chemin de
la vertu et la persévérance dans la recherche de Dieu, afin que nous ayons de I'assurance lorsque
Dieu apparait dans le feu et que, nous nous soyons envolés vers Lui, nous resplendissions et
demeurions a jamais rayonnants, a la gloire de sa Lumiere supréme, le rayonnement trisolaire et
supréme, auquel conviennent toute gloire, domination, honneur et adoration, maintenant et
toujours et dans les siecles des siécles. Amen.

17



