
Sur l'Entrée de l’Enfantrice de Dieu et Vierge Marie, 
au Saint des Saints et sa Vie divine en ce lieu 
1

	 1. Dans les domaines qui dépassent la force humaine, qu'il s'agisse de soulever une 
charge ou de parler, ceux qui sont supérieurs en force physique ou en éloquence, comparés à 
ceux qui sont faibles dans l'un ou l'autre domaine, aboutiraient au même résultat : ils 
n'accompliraient absolument rien et échoueraient à atteindre leur but. De même, si quelqu'un 
tentait de toucher les étoiles de la main, même s'il était grand et pouvait étendre son bras plus 
haut que les autres, comparé à ceux de plus petite taille, il n'atteindrait que si peu que cela serait 
insignifiant, et resterait tout aussi éloigné de ces hauteurs éthérées (cosmiques). De même, dans 
les domaines qui transcendent la parole, les orateurs renommés n'ont pas l'avantage sur ceux qui 
ne leur ressemblent pas, pour pouvoir en parler adéquatement. Car quel discours, aussi vain soit-
il, échoue complètement ? – Certainement pas celui qui se révèle bien en deçà de son sujet ? – à 
l’instar des dieux se suppliant de maintenir l’équilibre du monde entier, ou des récits de fables où 
les dieux se persuadent de poursuivre leur voyage à travers le ciel, – ces histoires se sont 
tellement éloignées de la vérité que le thème sous-jacent est inaccessible à la raison et aux mots 
humains, puisqu’il prend pour sujet quelque chose de transcendantal et d’inaccessible aux êtres 
terrestres et aux créatures terrestres, et qui n’est possible et attribuable qu’aux dieux et à leurs 
semblables. Or, concernant le plus haut sommet de tous les saints, c'est-à-dire la Mère de Dieu, 
qui passe maintenant, selon les mots du Psaume, «au lieu de la demeure merveilleuse» et entre 
dans le Saint des Saints «dans des cris de joie et de confession» (Ps 41,5), les voix inspirées qui 
l'accompagnaient alors, et qui nous accompagnent maintenant, nous qui célébrons… Ainsi, 
concernant Elle, l'Être suprême, et les saints qui sont au ciel, non seulement nul ne pourrait, pris 
séparément, exprimer dignement sa parole, mais il en serait de même (il ne pourrait dignement 
l'exprimer) tous ensemble, même s'il était possible qu'ils ne fassent qu'une seule bouche : car 
toute la création serait impuissante à exprimer la gloire qui serait proportionnelle à Elle, devenue 
la Mère du Créateur de toutes choses. Que vaudraient nos louanges, même de nous tous, à son 
égard, satisfaits de la grandeur que son Fils lui a conférée ? Ne seraient-elles pas comme une 
goutte d'eau dans l'océan ? Ainsi, cette question dépasse mes capacités, et je suis incapable de 
composer un seul mot de louange à la merveilleuse et véritable béatitude et excellence de la Mère 
de Dieu.

	 2. Mais, d'un autre côté, comment puis-je accomplir mon amour, comment puis-je 
m'acquitter de ma dette ou exprimer ma gratitude pour Ses miséricordes infinies envers moi ? – 
N'est-ce pas en La louant de mon mieux ? L'amour pousse, et le devoir – tant général que 
personnel – m'oblige; la miséricorde qui l'a précédé promet de se manifester à l'avenir, tout 
comme l'amour inépuisable pour l'humanité de l'Épouse Toujours Vierge, qui, en tant qu'âme 
certaine, embrasse et demeure parmi tous ceux qui Lui obéissent, les contenant et les soutenant 
tous, et qui est proche et toujours au secours de ceux qui L'invoquent par une prière incessante 
et très efficace à Dieu, né d'Elle, ramenant tout au bien, dans la mesure où, en effet, nous-mêmes 
sommes capables, grâce aux miséricordes qu'Elle nous a manifestées, d'en être conscients et, 
sur cette base, d'avoir une foi plus forte. Et ainsi, moi-même, avec la même foi en L'invoquant, 
j'espère L'avoir pour soutien jusqu'à la fin, m'étant maintenant jeté dans l'océan de Ses miracles. 
Pour vous qui nous entourez aujourd'hui, et pour la postérité, je n'ai pas jugé nécessaire de taire 
cette parole. Puisqu'elle est évidente, faites preuve d'indulgence, considérant qui parle, ce qu'il 
dit, et l'importance du sujet. De plus, chacun de vous, comme vous tous, a le devoir de composer 
de beaux hymnes à la Mère de Dieu. Et surtout, composez-en beaucoup, vous tous qui êtes 
redevables d'un tel hommage à la Mère de Dieu, collectivement et individuellement, en vous 
offrant les uns aux autres  ! Rendez-lui la louange qui lui est due, et chantez avec talent des 
hymnes tout aussi dignes. Accomplissez donc cela, et participez aussi aux hymnes composés à 
travers les âges en son honneur, jour après jour, heure après heure, formant ensemble un cercle 
divinement inspiré, harmonieux et incessant autour de ces portes célestes. 

	 3. Écoutez-moi, ô armée divine, sainte assemblée, chœur composé par l'Esprit céleste, et 
soutenez mon discours, faites-en notre discours commun, non seulement en y prêtant l'oreille et 
en y portant une attention accrue, mais aussi en m'offrant une aide sincère par vos prières. Ainsi, 
le Verbe du Père, touchant d'en haut les paroles dédiées à sa Mère, ne permettra pas que mon 
discours soit totalement inadéquat, mais qu'il résonne harmonieusement à vos oreilles pieuses. 

 Cette homélie a été prononcée le 10e dimanche de Luc, soit le dimanche précédant le dimanche 1

des pères.
1



C'est pourquoi ceux qui entreprennent de telles œuvres ont besoin d'une abondante aide divine; 
et ceux qui, au fil des siècles, les ont composées d'une manière plus juste et plus parfaite n'ont 
pu le faire que par inspiration divine.

	 Ainsi, Dieu, ayant au commencement placé sur la terre toutes les «idées» de créatures 
sensibles et agissant selon leurs sentiments (instincts), et comme aucune d’elles n’était capable 
de contenir en elle l’esprit immortel, créa l’homme, capable de contenir en lui l’esprit immortel. De 
même, comme, observant le genre humain, il ne trouva parmi les hommes personne capable de 
contenir Dieu «de lui viennent toutes choses et par lui toutes choses» (Rom 11,36), selon la parole 
de l’Apôtre, il créa alors, selon son bon plaisir, cette Vierge éternelle, qui apparut, pour ainsi dire, 
comme le Palais de lui-même, et qui, de par sa pureté parfaite, put contenir corporellement la 
plénitude de la Divinité, et non seulement la contenir – ô miracle suprême ! – mais aussi lui donner 
naissance et rapprocher de la Divinité tous les hommes qui l’ont précédée et ceux qui l’ont suivie.

	 4. Car au milieu des deux races choisies par Dieu de toute éternité se tient la Mère de 
Dieu, apparaissant clairement comme une image animée de toute beauté, une représentation 
vivante de chaque vertu, la concentration et la somme des grâces divines et humaines, et, pour 
ainsi dire, une compétition mutuellement bénéfique entre le ciel et la terre, et aussi ce qui se 
trouve au-delà. Car elle est le principe divin d'Israël en esprit, c'est-à-dire l'accomplissement du 
nom du Christ, étant devenue la cause (de l'existence) de Celui qui est au-dessus des causes, et 
par lui ayant élevé la race terrestre (au ciel), et attiré tous les êtres célestes (sur terre), ayant révélé 
l'esprit à la place de la chair et fait des hommes des enfants de Dieu. Venue dans la chair de la 
chair d'Israël, elle a élevé ses ancêtres à une telle gloire que, grâce à elle, ils sont considérés 
comme «ancêtres de Dieu». En d’autres termes, et pour mieux refléter la dignité de l’épouse 
immaculée, non seulement elle occupait une place centrale entre les deux peuples élus (Israël 
selon l’esprit et Israël selon la chair), mais, apparaissant comme médiatrice entre Dieu et 
l’humanité entière, elle a fait de Dieu le Fils de l’Homme et a créé les hommes comme fils de Dieu. 
Elle seule est devenue Mère par nature divine, qui surpasse toute nature; et par la vertu de sa 
naissance ineffable, elle est devenue Reine de toute la création, tant celle qui existe dans le 
monde que celle qui est au-dessus. Car par celui qui est né d’elle, «toutes choses ont été faites, 
et sans lui rien n’a été fait de ce qui a été fait» (Jn 1,3). Le signe de sa dignité royale n'est pas 
l'ornementation de diadèmes, inviolables pour le peuple, ni de pierres précieuses, ni de parures, 
ni d'étoffes choisies (ou : harnais), ni d'un vêtement royal particulier, inventé à partir d'éléments 
terrestres pour un peuple incapable de s'élever de la terre et sur lequel règnent ses vêtements 
plutôt que son âme, mais – une grâce spéciale, ineffable et supérieure et des pouvoirs et actions 
surnaturels, s'étendant au-delà des hauteurs et des mondes célestes : les appels et les 
indications de Dieu, changeant les lois de la nature pour le meilleur, la venue de l'Esprit divin, 
l'inspiration de la Puissance du Très-Haut, l'union de la conception et de la virginité surpassant 
les lois de la nature, l'accomplissement du Verbe de Dieu, la maternité de la Vierge éternelle, 
miracle des miracles ! La délivrance du fardeau et la naissance de la non-mariée, une naissance 
qui n'a pas détruit, mais a préservé intacts les signes de la virginité.

	 5. Qui pourrait, dis-je, pénétrer les profondeurs, voire entrevoir le sanctuaire véritablement 
caché et atteindre le seuil de la demeure, où reposait Celui qui habitait toutes choses, le Roi du 
ciel, le Seigneur des seigneurs, qui donne force à toute la nature  ? Quel mot serait même 
vaguement adéquat, même si, omettant tout ce qui La concernait directement, il devait décrire les 
événements qui L’entouraient, c’est-à-dire ceux qui se déroulèrent avant et après la naissance 
ineffable ? Qui pourrait dignement raconter la nourriture mystique apportée d’en haut, la guide 
céleste de ceux venus de loin pour L’adorer (les Mages), la doxologie de la multitude des anges, 
unissant le ciel et la terre et rassemblant sous une seule citoyenneté céleste ce royaume qui 
embrasse le monde entier ? De plus, ce qui s'est produit avant cela, et pour cette raison, comme 
par exemple : les prophéties des prophètes divinement inspirés, les miracles qui devaient 
présenter allégoriquement le grand Miracle à accomplir, les anciennes ordonnances de l'Esprit 
qui, de diverses manières, présentent la Vérité future, les changements de peuples et de 
situations qui devaient préparer le terrain pour l'accomplissement du nouveau mystère, la 
promesse tenue par Dieu à Joachim et Anne, stériles depuis leur jeunesse, qu'à leur âge avancé 
ils donneraient naissance à une Vierge, et le vœu de ces époux : offrir à Celui qui leur a donné la 
Vierge qu'ils lui ont donnée, conformément à ce vœu si digne et si juste, avec le Messie, 
l'ascension au temple de Dieu et l'entrée glorieuse de cette Reine d'avant-monde dans le Saint 
des Saints : un lieu réservé à Dieu seul, où seuls les grands prêtres de cette époque étaient 
censés entrer une fois par an; c'est là que la Vierge Mère entra à l'âge de trois ans et travailla pour 
nous.


2



	 C’est pourquoi, aujourd’hui, nous célébrons, en contemplant son acte d’abstinence 
suprême, si bénéfique pour la société, la descente surnaturelle de Dieu sur terre par son 
intermédiaire, et notre ascension glorieuse vers le ciel par lui. Car la Vierge Marie, demeurant alors 
dans les lieux les plus sacrés du Temple, nourrissait en son cœur de hautes aspirations (Ps 84,6), 
atteignant les cieux eux-mêmes et de là attirant à nous le Seigneur céleste. Puisque, comme il est 
écrit : «Toute la gloire de la fille du roi est au-dedans» (Ps 45,14), le Créateur l’a préparée à être 
parée, plus que tout autre peuple, de l’ineffable beauté d’une pureté incomparable, telle de l’or 
éclatant, afin qu’elle lui soit semblable; et, s’étant faite semblable aux hommes (ô Maître, ton 
amour ineffable pour l’humanité !), il a élevé sa création à sa propre dignité de Créateur.

	 6. Voyez-vous de quoi est tissée la couronne (royale) de la Vierge ? Voyez-vous l’utilité 
générale de cette robe pourpre ? – Car ce n’est pas par hasard que la Vierge règne sur ceux qui, 
égaux par nature, lui sont inférieurs en rang royal, ce qui ne lui confère absolument qu’un titre et 
soumet ses semblables aux lois terrestres – lesquelles, bien qu’elles prescrivent que les rois se 
distinguent par une position élevée par rapport à ceux qui leur sont inférieurs, ne disent rien de 
leur moralité supérieure à celle de leurs sujets – mais ayant exalté tous ses sujets en sa personne 
et leur ayant proclamé la citoyenneté céleste au lieu de la citoyenneté terrestre, elle, apparue 
comme participante à la fois de la plus haute dignité et du pouvoir et de l’élection prééminents du 
ciel, a été désignée comme la reine suprême des nobles et la plus bénie des races bénies, 
rayonnant de partout de l’éclat le plus lumineux et le plus divin de son corps et de son âme. Car 
Dieu, comme s'il désirait présenter l'Image de tout ce qui est beau et démontrer clairement aux 
Anges et aux hommes sa puissance dans l'accomplissement de cet idéal, ayant réalisé ce monde 
pour les êtres visibles et invisibles, ou plutôt, ayant révélé la totalité des grâces divines et 
humaines (dons) et la beauté suprême qui exalte les deux mondes, a ainsi accompli cette beauté 
véritable par excellence; ayant uni en elle tout ce dont Il avait individuellement orné chaque 
chose, ayant révélé la manière merveilleuse d'agir, le pouvoir créateur qui Lui est propre et qui 
convient parfaitement à la mère de Lumière. Car, de même que lorsqu'Il créa la lumière elle-
même, qui, à l'état diffus, pénétra toute chose, Il la révéla ensuite sous la forme du disque solaire, 
de même Il a maintenant révélé Sa Mère, la Vierge Éternelle, comme la Lumière du divin et de 
l'ineffable, et de toute lumière inhérente à la vertu, d'abord diffusée pour le bien de tous, puis 
concentrée en Elle, Image de toute vertu, en laquelle Elle surpasse tous les autres à un tel degré. 
Ainsi, ce qui a suffi à tous ceux qui, à travers les âges, ont été parés de beauté et d'élection, et ce 
à quoi participent, dans une certaine mesure, tous ceux que Dieu a bénis, anges ou hommes, tout 
cela – ayant été uni, accompli et réussi si parfaitement que cela défie toute expression – elle 
répand la grâce la plus abondante sur ceux qui La vénèrent, leur accordant son amour même, 
soleil de grâces si grandes, et, de plus, dans sa bonté, les récompensant généreusement. Que nul 
ne s'écarte donc de cette offrande, due à tous les hommes et instituée par miséricorde pour notre 
bien, et qui constitue l'abondant paiement commun de notre dette envers Elle. 

	 7. Mais si quelqu'un, contemplant une telle succession de biens et Celui qui les dispense à 
ceux qui vivent dans la vertu et selon la vertu, reconnaît que la Vierge a pour lui la même 
signification que le soleil pour ceux qui vivent dans sa lumière et sous son influence, et de même 
que le soleil fut formé, incarnant en lui la lumière répandue dans tout le cosmos, ainsi dut être le 
plan originel, la forme et l'image des choses ineffables qui s'accomplirent plus tard en relation 
avec elle. Si toutefois il tourne son regard vers le Soleil qui, miraculeusement, rayonne d'elle sur 
les hommes, Lui qui possède tout et qui, par sa nature, surpasse tout ce qui a prospéré par sa 
grâce, alors aussitôt la Vierge apparaîtra comme le ciel, ayant acquis une propriété d'autant plus 
éclatante – du fait de tous les biens – comparée à tous les êtres divinement favorisés sous le ciel 
et au-dessus de lui, que le ciel (en taille) est plus vaste que le soleil, et le soleil plus brillant que le 
ciel. 

	 8. Quel mot, ô Vierge Enfantrice de Dieu, peut décrire votre beauté divinement 
rayonnante ? Il est impossible de limiter ce qui vous caractérise à la raison et aux mots, car tout 
vous dépasse la raison et les mots. Il est également possible de chanter vos louanges seulement 
si vous daignez faire preuve de miséricorde envers l'humanité : car vous êtes le réceptacle de 
toutes les grâces et l'accomplissement de toute noble beauté, l'image vivante de la vertu et de 
toute beauté, vous seule jugée digne de tous les dons spirituels réunis – ou plutôt, la seule qui, 
miraculeusement, L'a fait demeurer en votre sein, en qui réside le trésor de toutes choses, et qui 
est devenue Son tabernacle merveilleux, et c'est pourquoi même votre corps est devenu l'objet 
de Ses soins dès l'enfance, afin qu'Il puisse vous accueillir et demeurer avec Lui dès votre plus 
jeune âge, vous révélant ensuite comme le Temple inébranlable de Ses propres grâces, fondé sur 
de telles et telles merveilles. Afin que je puisse t'honorer d'honneurs plus grands que ceux 
habituellement accordés aux hommes, afin que ta naissance soit miraculeuse, ta croissance plus 

3



miraculeuse encore, et ta naissance sans époux encore plus miraculeuse et incompréhensible, et 
que tu l'honores par des promesses venant de Dieu et des hommes, c'est-à-dire de tes parents 
(car ils ont reçu de Lui la promesse de ta naissance et, agissant avec grâce, ils te l'ont promise, te 
promettant à leur tour de te l'honorer et de préparer le monde entier aux promesses surnaturelles 
qui s'accompliraient en leur temps). Car peu de temps après, Il te l'a promis Lui-même, de qui et 
par qui cette promesse s'est accomplie, toi qui as accompli les promesses te concernant, faites 
depuis des siècles aux amis de Dieu, et qui as fait des visions d'une grande importance des 
indications mystérieuses et, pour ainsi dire, des présages de desseins ineffables; car toi seule, 
parmi tous, as porté à la perfection la contemplation de Dieu de tous, ayant surpassé la nature 
commune à tous par ta Le contact avec Dieu, non seulement en raison de ta naissance ineffable, 
mais aussi par la communion avec Lui dans tout ce qui est beau, grâce à l'extrême pureté qui te 
précédait.

	 9. C'est pourquoi il était nécessaire qu'Elle enfante «une belle, plus belle que les fils des 
hommes» (Ps 44,3), et qu'Elle-même soit absolument sans égale en tout, et, pourrait-on dire, 
revêtue dès son enfance de la beauté de Celui qui lui était semblable en perfection, afin que 
l'Enfant de la Vierge éternelle soit reconnu à sa ressemblance frappante en tout, et que tout œil 
puisse reconnaître l'origine de Celui qui, selon la chair, n'avait point de père. Car serait-il 
conforme à la raison que Celui qui a façonné le monde entier par sa parole et l'a orné de mille 
beautés, Elle, dont il devait descendre selon la nature humaine qu'il a reçue, ne lui ait pas conféré, 
en général et en toute chose, le pouvoir de tout rendre beau, pouvoir qu'il devait lui-même 
recevoir un peu plus tard ? C'est pourquoi, voici, Celui qui orne le Les lys des champs étaient 
d'une beauté plus grande encore que le vêtement royal. Salomon (Mt 6,28), Lui et le Vêtement de 
la Vierge, dont Il devait être revêtu selon la nature humaine, orné surnaturellement à un tel point, 
faisant d'Elle un objet d'admiration pour tous, une divinité parfaite

	 10. Si donc la raison devait aussi conduire le genre humain à Dieu, afin que, percevant par 
leurs sens le ciel et la terre et tout ce qu’ils contiennent comme appartenant au monde sensible, 
les hommes, sur cette base, passant par leur esprit à la beauté du monde invisible, louent le 
Créateur commun de tous, Dieu, alors Celle que nous louons aujourd’hui, comme on pourrait le 
remarquer, devait naître précisément pour cela, afin de convaincre ceux qui La contemplent, par 
un miracle, d’admirer Celui qui L’a créée – un miracle des miracles, illuminée d’une beauté 
absolue et rayonnant sur les astres et les esprits. Et cela est juste – car si «toute la gloire de la 
Fille du Roi vient de l’intérieur», alors tout ce qui existe à l’extérieur et dont on chante les 
louanges n’est-il pas, à juste titre, en harmonie et semblable à ce qui est à l’intérieur ? Que 
l’instruit se penche sur le sens des paroles du psalmiste et du Prophète; Il ne dit donc pas «à 
l’intérieur», mais «de l’intérieur réside toute la gloire de la fille du Roi», c’est-à-dire comme une 
lumière se déversant de l’intérieur sur l’extérieur, révélant à tous ceux qui la contemplent sa 
beauté intérieure, comme si elle y résidait, du fait de l’absence totale de passions, et dévoilant 
une âme virginale d’une beauté absolue. Car si le chaste Joseph fut à juste titre appelé «belle», 
comment la Toute-Immaculée ne serait-elle pas plus digne de cette appellation ? Comment alors 
ne le surpasserait-elle pas en beauté en tout : au point qu’il y a une différence entre chasteté et 
virginité, et que cette virginité rivalise avec l’incorporel (les anges), ou plutôt : au point que la vertu 
de chasteté et toute grâce, unies à la virginité la plus parfaite qui habitait une seule âme, 
surpassaient sa vertu ? Car, voici, Joseph ne correspondait pas à ce nom dans tous ses actes, ou 
peut-être n’était-il appelé «belle» que par son apparence physique; Mais Elle possède aussi une 
âme, associée au nom de tout bien, et dans Son corps immaculé Elle porte en toutes choses une 
beauté véritablement cachée en Elle, révélée à ceux qui voient, comme nous, de l'extérieur, et 
connue intérieurement par l'esprit pénétrant du don prophétique.

	 11. Toutefois, cela ne signifie pas que, parce qu'elle devait devenir la Mère de Dieu, elle ait 
reçu des dons particuliers à sa nature, qui ne soient pas inhérents à la nature de toutes les 
femmes, ni qu'en plus de sa nature elle ait reçu une seconde nature (qui correspondrait plutôt à 
certaines propositions mathématiques), ni qu'en ce sens Elle ait acquis quoi que ce soit en 
apprenant de maîtres terrestres; mais la dirigeante – l’esprit – s’étant montrée soumise à Dieu, 
surpassant puissamment les instructions humaines, et ayant ainsi reçu en elle-même une 
abondance de sagesse céleste, à cet âge où les parents, contre la volonté de ces derniers, en 
raison de leur enfance encore irrationnelle, soumettent leurs enfants à des éducateurs et les 
confient aux mains des enseignants, alors elle, dans les parties les plus sacrées du temple, 
comme dans le palais divin, est consacrée à Dieu, telle un trône royal animé, plus élevé que tout 
trône terrestre, renforcé par des vertus convenant à la présence d’un si grand Roi. Puisqu'il n'était 
pas convenable que cette chambre animée du Roi de tous ne soit pas exposée au regard de tous, 
puisque les paroles (des saintes Écritures) confirment que Dieu demeure dans une lumière 

4



inaccessible (I Tim 6,16), c'est-à-dire invisible à la vue, alors, puisqu'il n'était nullement 
convenable que le Tabernacle où le Très-Haut résidait sur terre soit exposé à l'observation, le 
Saint des Saints, appelé «demeure de Dieu», selon la parole de David (Ps 74,7), fut 
immédiatement, dès son enfance, confié à la Vierge Marie. Car où serait-il plus convenable que le 
véritable Saint des Saints demeure ? En quel autre lieu serait-il préférable d'ériger le véritable 
Tabernacle divin ? Comment aurait-il pu ne pas être érigé, dans ce tabernacle qui servait de 
prototype, le Tabernacle où demeurait le Créateur de toutes choses, le vrai Roi, le Seigneur des 
rois, vêtu d'une pourpre merveilleuse et brodée, tissée pour le Créateur et pour l'Incréé par sa 
nature ? — un tabernacle non pas brillant de l'éclat des métaux, mais empli de grâces spirituelles; 
un Tabernacle ne contenant ni images d'êtres incorporels (chérubins) ni prémices d'exemples 
matériels, mais portant en Lui les éclairs surnaturels et ineffables de la pureté spirituelle, une 
volonté divine, l'éclat agréable à Dieu de la virginité, la splendeur digne de Dieu de la somme de 
tout ce qui est beau, et, pour le dire succinctement : — un lieu véritablement de Dieu, qui a uni 
toutes choses en une.

	 12. C'est pourquoi, à cause d'Elle, qui serait à l'avenir le Lieu de la Demeure de Dieu, 
Moïse, prévoyant, construisit ce tabernacle (antique) et, pour Elle, prépara les parties les plus 
sacrées du temple, ayant été enseigné par Dieu qu'elles lui étaient destinées, et les honora, en 
raison de leur prééminence, avec d'excellents noms, démontrant ainsi, pourrait-on dire, dès sa 
plus tendre enfance, par ses actes et par ses paroles, sa dignité exceptionnelle et supérieure. Non 
seulement par cela, la Vierge Marie s'est établie dans le lieu qui lui convenait le mieux, ayant reçu 
pour héritage la gloire d'une demeure dont la gloire surpasse la dignité de toutes les autres 
demeures, tout comme elle-même surpassait tous les autres par sa dignité de caractère, mais elle 
a aussi donné une preuve claire de ce qui allait advenir en relation avec son plus grand Mystère : 
car le lieu destiné uniquement à Dieu et qui lui avait été consacré comme sa demeure, et sur la 
base duquel il avait donné sa consécration à Moïse, à Aaron et à ceux qui les ont suivis (selon 
eux), s'approchant (de ce lieu du temple) à de longs intervalles de temps et où il leur avait été 
confié de demeurer sans trébucher entre ces offices, ayant miraculeusement accepté ce lieu 
comme sa demeure pendant de nombreuses années sur des périodes considérables, la Vierge 
Marie a révélé et annoncé à tous ceux qui ont raison qu'elle est le futur véritable sanctuaire de 
Dieu et le Lieu de sa demeure et de sa purification, incomparablement meilleure que celui-ci. 
(Ancien Testament) et dépôt agréable à Dieu de la plus haute perfection des mystères de l'Esprit.

	 13. Outre ce qui a déjà été dit, et par le fait qu'Elle demeura silencieuse, Elle offrit aux 
contemplatifs une protection significative  : car à juste titre Elle choisit une vie silencieuse et 2

détachée de toute chose. Si ce Saint des Saints, pourrait-on dire, était inaccessible au regard de 
quiconque et fermé aux hommes et aux femmes, séparé de tous par des cloisons, des rideaux et 
des voiles, qui n'étaient ouverts qu'au Grand Prêtre légitime, et que celui-ci y entrait une fois par 
an pour offrir à Dieu un sacrifice pour lui-même et pour tous ceux qui étaient dehors, comment la 
table des délices angéliques, le champ de végétation toujours fleurie, ou plutôt, de l'éternelle 
végétation, la purification commune de toute l'humanité, où l'Éternel, le Très-Haut, et le seul digne 
de nous, comme le dit l'Apôtre, le Grand Prêtre, entra jadis et où Il réconciliait et unissait 
indivisiblement Dieu et les hommes, ce rrésor virginal n'aurait-il pas été préservé dans les parties 
les plus sacrées du temple, menant une vie cachée ? Aux yeux de tous les hommes ?

	 14. Si le monde était indigne même des anciens saints, comme le dit l'Apôtre, comment 
pourrait-il être digne d'Elle, qui surpasse même les saints au ciel ? Mais considérez aussi ceci : 
quelle grande supériorité possède la Vierge ! Car pour eux, fuyant les relations humaines, les 
montagnes, les déserts et les profondeurs de la terre servaient de refuge, comme le dit ce même 
Apôtre; mais pour elle, le Saint des Saints fut donné comme demeure. Il fut permis à la Toute-
Immaculée d'y demeurer, bien qu'elle n'eût pas encore atteint l'âge de la maturité, alors même 
qu'elle se montrait plus intelligente que ceux qui avaient atteint l'âge de raison, comme le 
démontre ce discours. Car, donnée par Dieu et (puis donnée à son tour) à Dieu avant même sa 
naissance (et pourrait-il en être autrement pour Elle, qui, avant tous les siècles, fut prévue comme 

 «Ayant ouvert la source de la sanctification», c'est ainsi que j'ai librement traduit le texte 2

original : «ayant achevé le prytanée». Un prytanée était un édifice public dans les cités grecques, 
servant de lieu de réunion à l'organe dirigeant du pays, semblable à un parlement. Le prytanée 
était considéré comme le centre symbolique de la nation; il offrait également des repas aux frais 
de l'État aux citoyens les plus éminents et aux hôtes étrangers de marque. Ainsi, le prytanée était 
à la fois le centre symbolique du pays et le ministère des approvisionnements, ou la tutelle 
honoraire des citoyens, un concept qui a perduré pendant des siècles après sa disparition de 
l'histoire de la Grèce antique.

5



la Demeure du Créateur des siècles ?!), et ainsi, étant le fruit d'une telle prière, Elle, à son tour, 
comme si une offrande sacrée et agréable était présentée au Donateur par Ses parents (oh, le 
plus beau de tous les mariages ! oh, le couple choisi par Dieu, les ouvriers, qui Lui apportent en 
cadeau la demeure, qui Lui était plus agréable que le ciel !); ainsi naquit, comme d'une racine 
sainte, la très sainte Genèse, la Genèse s'élevant de la terre au ciel par la grandeur de Sa dignité, 
la Genèse destinée, un peu plus tard, à envoyer la Fleur éternelle et impérissable, la Genèse 
destinée à faire croître Dieu, par la seule parole duquel la nature grandit et tout ce qui la 
transcende; Ainsi fut engendrée cette Genèse greffée (Ô David, dans la joie, lève-toi avec la 
harpe, proclamant à juste titre : «Comme un olivier est fécond dans la maison de Dieu» (Ps 51,10), 
«comme un arbre» - destiné à (atteindre) le sommet des Mystères de Dieu et destiné à porter des 
fruits ineffables, un arbre - «planté près des sources des eaux» de l'Esprit (Ps 1,3).

	 15. La Mère de Dieu fut présentée à Dieu par ses parents : pas encore adolescente, pas 
encore jeune fille, mais enfant, encore très dépendante d'eux, âgée de seulement trois ans, et 
sevrée du sein et des aliments pour nourrissons depuis la veille ou le jour même. Pourtant, même 
à cet âge, elle révéla à ceux qui la contemplaient une force d'âme inébranlable : car tous virent 
qu'elle s'approchait avec une joie indicible. Debout près des portes du sanctuaire, entourée de 
nobles vierges de sa lignée, portant des lampes et formant ainsi une procession solennelle, elle 
fut escortée avec la plus parfaite révérence jusqu'au cœur du temple. Alors, elle montra 
clairement qu'elle comprenait mieux que quiconque la signification de ce qui se passait et allait se 
passer pour elle. Ainsi, jusqu'alors solennelle et réservée, visible dans un état d'esprit et d'humeur 
calmes, de sorte qu'il ne serait pas tout à fait possible de dire qu'elle marchait devant les autres 
jeunes filles d'une manière digne, elle, alors, alliant aspiration et décorum, accélérant légèrement 
le pas et dépassant le visage des jeunes filles qui l'entouraient, s'avança, tandis que toutes celles 
qui l'accompagnaient marchaient derrière Elle, afin que la parole du Psaume la concernant soit 
claire : «Après elle, les vierges seront amenées au Roi, ses fidèles seront amenés avec joie et 
allégresse, ils seront amenés dans le temple des rois» (Ps 44,15-16). Lorsque le Grand Prêtre lui 
fut apparu et lui eut prononcé ces paroles prophétiques : «Écoute, ma fille, regarde, prête l’oreille 
et oublie ton peuple et la maison de ton père; le Roi sera attiré par ta beauté» (Ps 44,11-12), elle 
s’avança un peu et monta les marches du temple, écoutant ces paroles. Aussitôt, elle quitta tout 
le monde, parents, soutiens de famille, pairs, et, se séparant de l’assemblée, seule, elle 
s’approcha joyeusement du Saint, le regardant avec bienveillance et affabilité, et par son 
apparence même, qu’elle avait à ce moment-là, et par un murmure à peine audible, elle confirma 
sans équivoque son amour absolu pour Dieu. 

	 16. Tout ce qui arriva alors ne suscita-t-il pas l’émerveillement ? Comment la petite fille de 
trois ans (la Vierge) devint-elle entièrement l’objet de la sollicitude de Celui qui, avec la plus 
parfaite providence, arrangea-t-elle consciemment son propre jugement entre la créature et le 
Créateur de la créature, accordant la meilleure part au Meilleur, préférant Dieu aux étreintes du 
père et de la mère, plaçant le temple de Dieu et son Saint au-dessus des joies domestiques, 
considérant tout comme insignifiant, et plaçant Dieu et tout ce qui est divin au-dessus de tout, et 
c’est pourquoi elle s’y est rendue avec joie. À son sujet, voici que le prophète David dit à Dieu : 
«La justice et le droit préparent ton trône» (Ps 89,15); et : «La justice et le droit sont le fondement 
de son trône» (Ps 97,2). Puisqu’elle apparut aussi comme le Trône animé de Dieu, il serait plus 
juste de dire  : cette dignité lui appartient à elle seule. Car, à proprement parler, lorsqu'il est 
question des puissances angéliques immatérielles et suprêmes, le mot est employé non au 
singulier, mais au pluriel; il est dit : «Trônes»; et par conséquent, plus encore que ces Trônes, Elle 
a accompli et posé les fondements du grand jugement et de l'ineffable justice. Ainsi, avant même 
sa naissance, la Vierge possédait une volonté glorieuse et parfaitement capable de juger, qu'elle 
révéla à tous comme immuable avant même d'atteindre l'âge adulte.

	 17. Que Moïse, à cet âge, fût dépourvu de la faculté de raisonner, sa langue, bien que 
laborieuse, le proclama néanmoins clairement (E 4,10), conservant des traces du feu par lequel, 
dit-on, la valeur de l'or était éprouvée à l'aide de la pierre de touche. Concernant le courage à 
venir de son âme, certains bons présages pourraient être cités, mais en relation avec le caractère 
miraculeux de ce qui se passait (l'Entrée de la Mère de Dieu au Temple), ils ne seraient peut-être 
pas appropriés : car que signifie une couronne royale, ornée de feuilles d'or et de pierres 
précieuses brillantes, pour la disposition spirituelle d'un enfant, en comparaison avec la chaleur 
de l'étreinte d'une mère et la tendresse et les soins que la Vierge, seule de tous à son âge, a 
volontairement dédaignés ? Mais qu'à un tel âge il se soit tourné vers Dieu avec un amour 
inébranlable et soit resté seul, luttant dans les parties secrètes du temple, comme s'il 
accomplissait d'une manière ineffable un service sacré, cela ne peut être dit de celui (Moïse) qui, 
après avoir cessé d'être sous la protection du Pharaon, se tournant vers les hommes, éprouva 

6



plutôt de la peur et n'eut pas l'amour divin en lui-même, bien que bien plus tard, pour 
l'accomplissement de la vertu et des exploits qui s'y rapportent et son ascension vers Dieu, il fut 
honoré d'être initié aux images de cette Vierge et, coopérant, accomplit ce qui devait lui être 
préparé383.

	 18. Mais, le laissant là, avec les serviteurs (de Dieu), comme il l'a justement montré lui-
même, élevons nos paroles vers ceux qui, de leur propre chef, sont parvenus à la connaissance 
de Dieu : nous admirons Abraham et le célèbre Melchisédech, qui eux-mêmes sont parvenus à la 
connaissance de Dieu, mais c'était lorsqu'ils étaient déjà à un âge raisonnable et avaient eu 
l'occasion de contempler ce grand témoignage de l'existence de Dieu, c'est-à-dire ce grand 
monde, la terre, tout ce qui existe sur terre, le mélange des éléments, la belle symphonie 
composée d'éléments opposés, le ciel - cette grande limite, ayant rassemblé en son sein toute la 
création sensible, la multitude des êtres qui y sont établis, les étoiles : leur diversité et leur 
agencement merveilleux; et non pas en ligne droite, ni opposées les unes aux autres, mais dans 
un mouvement harmonieux, ordonné et très intentionnel des étoiles; et en relation avec ce 
mouvement, les distances entre elles, les rassemblements, les confluences, les angles de 
déplacement - et de là les positions significatives, comme le disent ceux qui s'y connaissent en la 
matière; — et tout le reste fonctionnant selon la loi de la nature, qui de toute éternité proclame 
Dieu, existant au-dessus de tout cela. Elle, sans jeter un regard sur rien de tout cela (car un si 
jeune âge ne le permet pas encore), connaît Dieu et se réjouit d'être conduite à Lui; ou plutôt, Elle 
s'approche par sa propre impulsion, comme si par nature elle-même était ailée vers l'Amour sacré 
et divin; Alors le Souverain Prêtre de Dieu vit clairement que la Vierge portait en elle, depuis son 
enfance, ce qui avait été à peine possible d'atteindre, même dans les cas les plus rarissimes, 
durant de nombreux siècles antiques et pour quelques élus seulement, et qu'elle le posséderait 
tout au long de sa vie, s'élevant au-dessus de tous. C'est pourquoi il l'honora plus que quiconque 
et la plaça dans le Saint des Saints. Puis, avec l'aide et le soutien de Dieu, qui agissait de la 
manière la plus juste, il convainquit tous d'accepter avec amour ce qui allait arriver : car elle 
devait devenir son Vase élu, non pas comme l'Arche (de l'Ancien Testament), remplie d'ombres et 
d'images, mais remplie de la Vérité elle-même, et porter le Nom divin non pas devant les rois et 
les nations, comme ce fut plus tard le cas pour Paul (Ac 9,10), mais porter en son sein Dieu lui-
même, et «le nom est merveilleux» (Ps 8,1), et ce, de telle sorte que, à la place de Saul, elle révèle 
le plus célèbre des Paul, et non un Paul inférieur. à l'un des hommes les plus célèbres de tous les 
temps, et honoré de porter ce nom divin avec audace.

	 19. C'est pourquoi, si l'on considère attentivement non seulement les débuts de ceux qui 
ont brillé par la vertu, mais aussi tout le parcours vertueux de ces ascètes, ainsi que les 
récompenses et les couronnes célestes, on constatera qu'ils sont inférieurs aux débuts de la 
Vierge Marie, que toute l'humanité célèbre aujourd'hui, se souvenant avec une joie indicible de 
son passage du milieu des hommes au Saint des Saints. Hénoch, lui aussi, fut transféré du milieu 
des hommes, mais cela ne donne pas lieu à une fête nationale. Après lui, Élie fut enlevé dans un 
char de feu, mais cela ne devint pas le fondement d'une telle fête pour le monde entier, ni 
n'enveloppa tous d'une quelconque joie divine, ni ne résonna du ciel pour ceux qui vivent sur 
terre. Après eux, la Vierge Marie, âgée de trois ans, fut transférée, et voici, le monde entier se 
réjouit et est rempli de joie, rempli d'inspiration divine. Ah ! Quel miracle ! Quel pouvoir appartient 
à cette Vierge, la perfection de l'inspiration, l'excellence de la majesté ! Qui est cette «Celle qui a 
conquis le monde» (Jean 5,4), qui a renouvelé le genre humain, qui a ôté aux hommes la 
souffrance engendrée par la malédiction ancestrale et qui, à sa place, a semé sur la terre cette 
joie divine et pure : cette joie commune et récurrente d'année en année, inaltérable, toujours 
abondante, plus forte que le cours destructeur du temps ? Mais nous nous sommes un peu 
éloignés du sujet. Ainsi, Hénoch, ayant plu à Dieu, fut retiré du milieu des hommes; or, il faut 
considérer qu'il avait 365 ans et qu'il a vécu toute sa vie selon sa propre volonté. Quant à la 
Vierge dont nous parlons, elle avait à peine trois ans lorsqu'après avoir accompli des œuvres 
surnaturelles et être devenue, par cet exploit, la cause de la joie sur terre, elle institua aussitôt un 
appel de la terre au ciel, un appel qui embrasse tout. Mais Dieu l'a aussi transféré (Hénoch); l'a-t-il 
donc transféré au ciel ? Quelle idée absurde ! Car, comme le dit l'Évangile  : «Personne n'est 
monté au ciel, sinon celui qui est descendu du ciel et qui est né pour nous de cette Sainte Vierge, 
qui est au ciel» (Jn 3,13). Ainsi, s'il est écrit qu'Énoch, alors qu'il était sur terre, fut transféré par 
Dieu, il fut assurément transféré dans un lieu moins important que celui qui est devenu le lot de la 
Vierge, car rien n'était plus sacré sur terre que le Saint des Saints. Et malgré cette importance, 
cela n'a en rien aidé le genre humain et n'a pas aboli le péché ni promu la justice; de sorte qu'à la 
troisième génération après cela, le Déluge survint (Gen 6 et 7). Maintenant, grâce à Elle et sur la 
base d’Elle, le renouveau du monde est arrivé, et grâce à Elle, le Ciel nous a ouvert ses portes, ne 

7



déversant pas une pluie rapide et terrible, apportant la destruction à chaque souffle, mais la rosée 
des paroles de l’enseignement de l’Esprit, la joie commune de nos âmes, l’esprit qui surpasse et 
la grande et «Lumière inaccessible» (I Tim 6,16), «qui éclaire tout homme venant au monde» (Jean 
1:9).

	 20. Si quelqu'un fait remarquer que la Vierge est ensuite retournée parmi les hommes, qu'il 
sache qu'il rehausse ainsi considérablement la prééminence de la Vierge  : car, de même que le 
Fils unique du Père est descendu des cieux saints pour nous, de même elle, pour nous, est venue 
parmi les hommes du sanctuaire du temple. C'est pourquoi, bien que fiancée à un mortel, elle est 
devenue l'Épouse non mariée du Père immortel; elle n'avait nul besoin des hommes, mais elle a 
agi ainsi afin de nous révéler, devant témoins, le grand miracle de l'ineffable Nativité et de sauver 
ceux qui croient. De même que, lorsque le soleil se lève périodiquement pour nous et accomplit 
sa course circulaire, il fait en sorte que nul ne puisse se soustraire à sa chaleur, comme il est écrit 
(«De l’extrémité des cieux, dit-on, son départ, et sa rencontre (procession) jusqu’à l’extrémité des 
cieux» (Ps 18,7), c’est-à-dire d’où il est issu, de même le Tout-Maudit, après être parti parmi les 
hommes et être entré dans le Saint des Saints, est revenu parmi eux afin d’ouvrir la source de la 
sanctification, pour donner à chacun une part indissociable au don de la sanctification, sans 
priver personne de sa part, pas même des choses les plus cachées au monde, c’est-à-dire les 
parties les plus saintes du temple. Puisque ce qui nous arrive grâce au soleil est très instable, 
nous avons besoin qu’il revienne continuellement (à nous dans sa course); puisque les dons de la 
Vierge éternelle sont inébranlables, un seul lever était nécessaire. (du Soleil), et en elle Elle illumine 
continuellement chacun, faisant briller sur nous de façon inattendue ce Soleil «en qui il n’y a ni 
changement ni ombre de variation» (Jac 1,17). Ainsi, après avoir abordé la question du transfert 
d’Hénoch par Dieu, tournons notre regard vers l’admiration d’Élie, qui fit plus encore, laissant à 
son disciple un don précieux : son manteau, par lequel il reçut un double pouvoir pour accomplir 
des miracles; mais ce qui concerne la Vierge Mère le surpasse grandement à bien des égards : 
car Elle est apparue comme le Miracle des miracles sur terre et un Signe universellement utile, 
plus grand que tous ceux qui ont existé depuis les siècles, et pour le Fils de Dieu lui-même, elle a 
tissé en son sein le vêtement d’Adam<sup>406</sup>; par ce vêtement adoré (divin), ce qui «si 
cela était écrit selon un seul homme, le monde entier ne pourrait le contenir» nous est arrivé «tel 
qu’il est écrit dans les livres», comme le dit le plus théologien des évangélistes (Jn 1,17; 21,25).

	 21. Mais pourquoi ne pas orner la couronne de la Vierge de l'éclat de l'univers, mais 
m'attacher encore à ceux qui ont brillé sur la terre ? Parce que, puisqu'Elle, étant Vierge, devait 
donner naissance à Celui qui, par sa nature, est au-delà de tout, alors, dès sa plus tendre 
enfance, Elle était d'une dignité supérieure à tout, incomparablement plus élevée même que les 
Esprits suprêmes; car à quel ange a-t-on jamais dit ce qui lui a été dit, alors qu'elle était encore 
enfant, à savoir : «Le Roi désirera ta beauté» (Ps 45,12) ? Ne désiraient-ils pas plutôt, comme il 
est écrit (I Pi 1,12), pénétrer ce qui nous a été donné par Elle ? Et voici, Isaïe écrit ainsi à propos 
de ces ordres suprêmes : «Et les Séraphins se tenaient autour de lui» (Is 6,2). À son sujet, David 
dit : «La Reine se tient à ta droite» (Ps 45,10). Voyez-vous la différence de position ? Voilà la 
différence de dignité : les Séraphins entourent Dieu, mais seule la Reine de tous se tient près de 
Lui. Dieu Lui-même l'admire et la loue, comme pour la proclamer aux Puissances célestes qui 
l'entourent, et dire, selon le Cantique des Cantiques : «Que tu es belle, ô mon prochain !», plus 
brillante que la lumière, plus épanouie que le paradis, plus belle que le monde visible et invisible 
tout entier ! Non seulement elle est près de Lui, mais, à juste titre, elle siège aussi à Sa droite : car 
là où le Christ siège au ciel, c'est-à-dire à la droite de la Majesté, là elle se tient également : non 
seulement parce qu'elle L'aime et est aimée en retour d'une manière exceptionnelle, ce qui 
découle des lois mêmes de la nature, mais aussi parce qu'elle est véritablement son trône; et là 
où le Roi siège, là se dresse son trône.

	 22. Isaïe vit également ce trône parmi son chœur de chérubins et le qualifia de «haut et 
élevé» (Is 6,1), démontrant ainsi la supériorité de la Mère de Dieu sur les Puissances célestes. Car 
s’il place le second rang immédiatement après Elle – en l’occurrence l’ordre des hiérarchies 
supérieures (angéliques) prémondaines –, cela ne signifie pas pour autant qu’Elle occupe le 
second rang en dignité : car alors, par comparaison, elles seraient peut-être moindres, et Elle, 
dans une certaine mesure, plus grande; or, en réalité, Elle les surpasse au plus haut degré. De 
même que, par exemple, après le soleil, nous n’avons aucun autre astre que nous pourrions 
désigner comme véritablement «second» en puissance lumineuse, à l’exception peut-être de la 
pleine lune, bien que sa puissance lumineuse soit très faible (comparée à celle du soleil); Ainsi, il 
me semble que la question de la Mère de Dieu demeure claire : parmi les êtres divinement 
illuminés (les plus hautes puissances angéliques), nul ne saurait être considéré comme occupant 
un rang inférieur, à l'exception peut-être des Séraphins. Toutefois, pour les chercheurs attentifs, il 

8



est évident que toute comparaison de dignité est malvenue et semblerait aussi vaine que de 
comparer une lampe à une flamme éclatante. C'est pourquoi le Prophète présente les anges eux-
mêmes, louant Dieu pour elle et disant : «Béni soit la gloire du Seigneur depuis son trône» (Éz 
3,12). David, quant à lui, l'a exprimé autrement : unissant en sa personne la multitude des sauvés 
et faisant entendre, pour ainsi dire, les différentes voix qui lui sont adressées par diverses 
générations, il entonne un chant harmonieux à sa gloire, disant : «Je ferai mention de ton nom de 
génération en génération; c'est pourquoi on te confessera à jamais, d'éternité en éternité» (Ps 
45,18). Voyez-vous que toute la création glorifie la Vierge Mère, non pas au fil des années, mais 
pour l'éternité ? De là, nous pouvons conclure qu'Elle ne cessera de répandre ses bienfaits sur 
toute la création, en tous temps. Je parle non seulement de nous, mais aussi des ordres spirituels 
et surnaturels (angéliques) eux-mêmes : car, avec nous, par Elle seule, ils participent à la 
déification et touchent Dieu, cette Nature inviolable. Isaïe l'a clairement montré : il a vu que les 
Séraphins ne prenaient pas directement le charbon de l'autel, mais à l'aide de pinces, avec 
lesquelles ils touchèrent les lèvres des prophètes, leur conférant la purification. Cette vision des 
pinces est identique au grand spectacle que Moïse vit : un buisson ardent qui ne brûlait pas. Qui 
ignore que cette Vierge Mère est à la fois ce Buisson et ces pinces, ayant conçu le Feu Divin sans 
combustion, conception rendue possible par l'Archange qui, par Elle, a uni à l'humanité ce Feu 
Divin, lequel a ôté le péché du monde et, par la puissance de cette union ineffable, nous a 
purifiés ?

	 23. Ainsi, Elle seule est la médiatrice entre les natures créée et incréée, et nul ne peut 
accéder à Dieu que par Elle et par Celui qui est né d'Elle; aucun don divin ne saurait être accordé 
aux anges ni aux hommes que par Elle. Car, de même qu'il est impossible de voir la lumière ou de 
recevoir le rayon d'une lampe terrestre, si ce n'est par cette lampe, de même le regard 
inaccessible (ou l'attraction) vers Dieu, et une certaine réponse de Sa part envers tous, seraient 
impossibles sans cette Lampe porteuse de Dieu et véritablement rayonnante – la Vierge Éternelle. 
«Dieu est au milieu d’elle, et il ne sera pas ébranlé» (Ps 46,6).

	 24. Si toutefois les récompenses sont proportionnelles à l’amour porté à Dieu, et si celui 
qui aime le Fils est aimé de Lui et de son Père, et devient la demeure des deux, habitant et 
agissant mystérieusement en son âme, selon la promesse du Seigneur, alors qui L’a aimé plus 
que sa Mère, non seulement parce qu’Il était son fils unique, mais aussi parce qu’Elle seule L’a 
porté sans époux, de sorte que Son amour contient en lui un double amour, tel que celui du père 
et de la mère unis pour leur enfant ? Et, d’autre part, qui serait plus aimé que la Mère par le Fils 
unique, et Celui qui procède ineffablement d’Elle seule en ces derniers temps, comme Il procède 
éternellement du Père unique ? Comment les manifestations de l’honneur qui Lui est dû, selon la 
loi, ne pourraient-elles pas être multipliées au-delà de toute mesure par Celui qui est descendu 
pour accomplir la loi ? Si toutefois le Père et le Fils n’ont qu’un seul amour, et si l’Esprit, avec eux, 
reçoit le même honneur et la même harmonie (oh ! quelle grâce de la Vierge surpasse toute 
intelligence !), alors il s’ensuit qu’au plus profond de son âme, elle porte la Trinité incréée tout 
entière, dont elle a conçu l’une des Personnes sans semence en son sein et, étant vierge, l’a 
enfantée sans douleur.

	 25. C’est pourquoi, de même que par elle seule il est venu à nous, est apparu sur terre et a 
habité parmi les hommes, lui qui avant elle était invisible à tous, de même, dans l’éternité à venir, 
aucun flot de lumière divine, aucune révélation des mystères divins, aucun don spirituel, en 
dehors d’elle, ne trouvera de place pour quiconque. mais Elle est la première, ayant reçu 
l'accomplissement le plus complet du Remplisseur de l'univers, à établir pour tous une mesure de 
plénitude, distribuant à chacun selon sa force, conformément à la correspondance et à la mesure 
de pureté de chacun, afin qu'Elle soit la gardienne et la gestionnaire de la richesse de la Divinité, 
et que les ordres chérubins les plus élevés La contemplent et Lui soient confiés; et dans la 
mesure où ils aspirent à un plus grand déversement de lumière (qui se produit) par Elle et à la 
réception de dons ineffables et divins, ils s'attachent à Elle avec un amour tremblant, et de la 
même manière (à leur tour) font des Puissances intelligentes (angéliques) sous elles des 
participants à l'amour divin et à l'illumination divine (qui se produit) par Elle; Et après eux, pour 
nous, et en général, pour tous et pour toute chose, selon la mesure de l'aspiration immuable et 
sainte vers cette Vierge véritablement divine, cet amour spirituel et incessant, et l'attraction 
suprême et véritable (vers Elle), suivront le degré et la clarté de l'illumination divine. Car, puisque 
telle est aussi une loi éternelle au ciel : que les moindres, par les plus grands, participent à l'Être 
qui les dépasse, et que la Vierge Mère est incomparablement plus grande que tous, alors, par 
Elle, ceux qui deviendront participants de Dieu; et ceux qui connaissent Dieu La proclameront 
Lieu de l'Incompréhensible; et immédiatement après Dieu, ceux qui le louent La loueront. Elle est 
à la fois le Fondement de ceux qui l'ont précédée, le Guide de ceux qui la suivent, et la Source de 

9



l'éternel; Elle est le Fondement des Prophètes, le Commencement des Apôtres, l'Établissement 
des Martyrs, le Fondement des Maîtres. Elle est la Gloire de ceux qui sont sur terre, la Joie de 
ceux qui sont au ciel, la Beauté de toute la création; elle est le Commencement, la Source et la 
Racine des bénédictions ineffables; Elle est le Sommet et la Perfection de tout ce qui est sacré.

	 26. Ô Vierge Divine, comment exprimer tout ce qui te concerne ? Comment assouvir mon 
amour ? Comment te glorifier, toi, trésor de Gloire ? Ton souvenir même sanctifie ceux qui se 
souviennent de toi; et l’aspiration même vers toi illumine l’esprit, l’élevant aussitôt aux hauteurs 
divines. Par toi, l’œil de l’âme s’illumine; par toi, l’esprit est illuminé par l’afflux du saint Esprit : car 
Tu es devenue la Gestionnaire et la Source des grâces; non pour les garder pour Toi seule, mais 
pour emplir l’univers entier de grâce; car le gestionnaire des trésors inépuisables est établi pour 
les distribuer : pourquoi, à juste titre, garderait-il enfermée une richesse qui ne diminue jamais ? 
Aussi, Seigneur, accorde-nous généreusement, et si nous ne pouvons contenir, rends-nous 
capables d’en contenir davantage, et ainsi de mesurer : car Toi seule as reçu au-delà de toute 
mesure : car tout a été remis entre Tes mains. 

	 27. Qu’il en soit ainsi. Il me semble donc nécessaire de revenir quelque peu sur le sujet et 
de donner au discours une tâche : pénétrer aussi profondément que possible, contempler la vie 
de la Vierge Marie dans le Saint des Saints, la révéler, la louer et la raconter. Que Dieu me soit au 
secours ! Car, avec ses faibles forces, le discours rencontre de nombreuses et grandes difficultés 
qu’il est impuissant à surmonter sans l’assistance divine. Eh bien, vous tous, vénérateurs de 
l’Épouse toujours vierge, après l’avoir implorée d’assister nos paroles depuis le Sanctuaire céleste 
où elle réside désormais, entrons dans la chambre nuptiale, descendons dans l’époux, explorons 
les parties les plus sacrées du temple : car par elle, toutes choses nous sont devenues 
accessibles, au ciel comme sur la terre. Considérons donc comment la réalité correspond aux 
images, comment, dans cette représentation d’elle, l’image de la vérité se réalise. Le Saint des 
Saints temporel est entré – le Saint des Saints éternel. Le Tabernacle du Verbe non fait de main 
d'homme est entré, l'Arche intelligente et animée du Pain de Vie véritablement envoyée du ciel. 
Elle est entrée là où se trouvait l'arche, faite de mains humaines, qui contenait une stamna 
renfermant la manne – la composition de la rosée du matin, transformée par la volonté divine 
créatrice en forme de nourriture – que les imparfaits et les non-initiés aux vrais mystères divins 
appelaient «pain des anges», car elle était envoyée d'en haut. Pour ceux qui étaient versés dans 
les mystères divins et dont l'Esprit divin avait pressenti l'accomplissement, cela apparaissait 
comme une image des choses à venir en cette Vierge de vérité. Le Livre de Vie est entré, non pas 
l'inscription du Verbe, mais le Verbe du Père lui-même, qu'il contenait de manière ineffable. Il est 
entré là où reposaient les tables de l'alliance, sur lesquelles était inscrite l'inscription inanimée du 
Verbe. La Végétation toujours florissante est entrée, d'où provenait la Fleur pure qui nous a 
accordé l'incorruptibilité (l'immortalité). Elle entra là où avait été le bâton d'Aaron, qui, étant sec, 
fleurit, préfigurant la naissance sans semence de la Vierge.

	 28. Or, le temple, pourrait-on dire, était entièrement orné d'or, et l'Arche elle-même était 
recouverte d'or pur, et une splendeur parfaite rayonnait autour d'elle. Mais la beauté virginale 
n'est-elle pas bien plus éclatante que l'or, que Dieu lui-même aimait ? Désirez-vous voir un signe 
(une confirmation) de ce qui a été annoncé du ciel ? Des images d'anges en or entouraient 
l'Arche, la couvrant de leur ombre. Mais cette véritable Arche n'était pas entourée d'images 
d'anges, mais des anges eux-mêmes. Et qui plus est, ils ne la couvraient pas de leur ombre, mais 
la servaient et contribuaient à lui fournir ce qui lui servait de subsistance. Quelle était cette 
subsistance, nous ne pouvons même pas le dire, car, voici, la manne, sujet de nombreuses 
interprétations, et la nourriture livrée à Élie se sont révélées miraculeuses. Et la preuve en est 
évidente : ainsi, la manne, composée par l'ordre de Dieu, fut apportée par le ciel, répandue d'en 
haut sous forme de neige; Et voici, se souvenant de cela, le divin psalmiste l'appela «le pain des 
anges», disant : «L'homme a mangé le pain des anges» (Ps 78,25), y voyant un prototype de cette 
nourriture véritablement céleste que la Sainte Vierge reçut lors de son séjour dans le Saint des 
Saints. J'admets donc que l'air, apportant la manne chaque jour, fournissait cette nourriture aux 
Israélites, et que l'Ange la fournissait quotidiennement à la Vierge, car, bien sûr, elle est parfaite, 
mystérieuse, propre et semblable à lui, et par nature bien meilleure que la manne, tout comme 
l'Ange est meilleur que l'air; mais la nourriture fut apportée à Élie par un corbeau, animal qui hait 
les enfants, symbole, dit-on, de cruauté envers ses proches. 

	 29. Ainsi, ce Messager du Ciel était, je crois, un témoignage clair de la vie angélique de la 
Vierge, qui était d'un âge si avancé que, tout en la servant, sans pour autant l'éclipser, il 
demeurait constamment auprès d'elle, préfigurant sa grandeur future. Car ce n'était ni un ange, ni 
un archange, ni même les chérubins ou les séraphins, qui devait l'éclipser, mais la Puissance 
hypostatique même du Très-Haut; et ce qui est le plus important : non par la tempête et les 

10



nuages, non par les ténèbres et le feu, non par le souffle d'une brise, comme cela arriva autrefois 
en d'autres cas pour ceux qui furent jugés dignes de cela en leur temps; mais directement, sans 
aucun voile, la puissance du Très-Haut recouvrit le sein virginal, et rien ne s'interposa entre Celui 
qui recouvre et celle qui est recouverte, ni l'air, ni l'éther, ni aucune des créatures sensibles, ni 
celles qui les transcendent. Il ne s'agit pas d'une protection, mais d'une union directe. Puisque, 
dans la nature, ce qui plane sur ce qui est obscurci lui impose sa forme et son image, non 
seulement l'union, mais aussi la formation eurent lieu dans le sein maternel, et c'est sur le 
fondement des deux – à savoir la puissance du Très-Haut et ce sein très pur et virginal – que fut le 
Verbe incarné de Dieu. Ah ! à quels profondeurs de mystère le Verbe nous a conduits !

	 30. Mais, ayant émergé de ces profondeurs (car il est impossible, absolument impossible, 
pour les critères mortels ou l'esprit humain, entièrement limité, d'atteindre les profondeurs), 
revenons à notre sujet. La Vierge entra donc dans le Saint des Saints et contempla aussitôt tout 
ce qui l'entourait; ce qu'elle vit et apprécia lui servit de trésor pour ses pensées; et aussitôt, de la 
beauté des choses qu'elle y voyait, elle porta son regard vers les beautés invisibles, ne trouvant 
plus de joie dans rien de terrestre. Elle s'éleva ainsi au-dessus des besoins de la nature et des 
plaisirs terrestres425  : certaines choses agréables à la vue, elle les jugea indignes d'être 
regardées, tandis que d'autres, agréables à manger, elle les dédaigna; la première et la seule, elle 
se montra en tout immunisée contre la tyrannie de celui qui nous attaque par ces tentations, et 
dès lors, elle manifesta en lui un signe de victoire. Et après avoir peiné non pas un seul jour, du 
matin au soir, et non pas pour le fruit d'un seul arbre, mais pendant de nombreuses années pour 
divers plaisirs, ou plutôt toutes sortes de plaisirs, appâts pour l'âme inventés par les princes des 
ténèbres, que cette Vierge Marie, seule parmi tous, ayant finalement méprisés dès son plus jeune 
âge, reçoit à juste titre une récompense du ciel  : de la nourriture apportée par un ange, grâce à 
laquelle ses forces corporelles furent fortifiées et, en même temps, un témoignage fut donné à sa 
vie, digne du ciel; mais je dirai plutôt quelque chose de plus convenable et en même temps 
conforme à la dignité de l'Épouse toujours vierge  : dès son commencement, ayant les Esprits 
célestes à son service, elle se révéla comme la reine du ciel.

	 31. Et ainsi elle vécut comme au paradis, dans un lieu choisi sur terre, ou plutôt comme 
dans les demeures célestes, car ces lieux très saints du temple étaient leur image. Ainsi elle 
vécut, menant une vie ascétique, recluse, libre de soucis et de chagrins, ne participant pas aux 
passions viles, surpassant les plaisirs de ce monde, qui ne sont jamais exempts de souffrance; 
vivant uniquement pour Dieu, visible uniquement à Dieu, nourrie uniquement par Dieu, préservée 
uniquement par Dieu, qui, par elle, devait demeurer avec nous; et Elle-même ne regardant que 
vers Dieu, trouvant sa joie en Dieu, se tournant constamment vers Dieu. Elle écoutait aussi avec 
un zèle extrême les écrits de Moïse et les paroles des autres Prophètes, lorsque tout le peuple de 
l'extérieur venait chaque samedi, selon la coutume; et Elle s'informa sur Adam et Ève et sur tout 
ce qui les concernait, et sur le passage de toute chose du néant à l'existence, sur le séjour au 
paradis, sur le commandement qui y était donné, sur le conseil destructeur du Malin, sur la 
tromperie contenue dans ce conseil, et, par conséquent, sur l'expulsion du paradis, la perte de 
l'incorruptibilité (l'immortalité) et le passage à cette vie si douloureuse; et Elle vit cette vie qui est 
la nôtre, soumise à la malédiction qui, par la vertu de la succession héréditaire, se prolonge avec 
le temps et, de plus, tend constamment à s'aggraver, et (Elle vit) que la création de Dieu (créée) à 
la ressemblance de Dieu, est aliénée de Celui qui l'a créée et devient de plus en plus semblable à 
celui qui l'opprime malicieusement (hélas ! quel pouvoir le malin a eu sur nous et quelle fureur 
insatiable ! Hélas ! quelle insensibilité de notre part et quelle gravitation «sans regarder en arrière» 
vers la terre !) à un moment où il n'y a personne qui puisse arrêter cette frénésie meurtrière 
générale et retenir le désir incontrôlable du genre humain d'aller en enfer; puisque la Vierge Marie 
entendit cela et le vit aussi, alors, ayant compassion pour le genre humain comme elle et 
réfléchissant à la manière dont un remède pourrait être trouvé pour contrer une telle maladie, elle 
décida aussitôt de toute son âme de se tourner vers Dieu et, prenant sur elle l'ambassadrice pour 
nous, de contraindre le Non-Contraint et de l'attirer rapidement vers nous afin qu'il lève lui-même 
la malédiction et arrête la propagation du feu qui brûle les âmes, qu'il affaiblisse le pouvoir des 
adversaires et qu'au lieu de la malédiction, il accorde une bénédiction, et que la lumière sacrée 
brille et, ayant guéri les faibles, qu'il unisse sa création à lui. Et ainsi, d'une manière si appropriée, 
la Sainte Vierge, après avoir considéré en elle-même, oh, combien merveilleusement et au-delà de 
tous les mots, elle entreprit une mission d'ambassadrice pour toute la nature ! Car, cherchant la 
voie par laquelle elle pouvait entrer véritablement et de manière convaincante en communion avec 
Dieu, auprès duquel elle s'était présentée comme ambassadrice de sa propre initiative, ou plutôt, 
par la volonté de Dieu, elle s'appliqua à toutes sortes de vertus et étudia ce qui était dit dans la 
Loi et ce qui se trouvait dans la Parole (tradition orale) et dans ce qui appartenait aux deux, et elle 

11



étudia aussi les sujets des principales sciences, comme pour tout imprimer en elle et inventer 
quelque chose de très propre à Dieu, qui, de ce fait, ayant une propriété particulière, ceux qui 
l'utilisent savent – pour l'identifier immédiatement à Lui; puisqu'elle n'avait rien vu manifesté par 
les hommes avant elle qui l'indiquât clairement, elle-même trace un chemin meilleur et plus parfait 
et invente, accomplit et transmet aux hommes suivants l'œuvre suprême de contemplation. Cette 
contemplation (la contemplation théologique) surpasse la connaissance antérieure autant que la 
vérité surpasse l'illusion.

	 32. Mais que la grandeur de ce mystère soit attentivement entendue; car je vais exposer la 
science qui est profitable à tous les accomplissements nommés par le Christ, en particulier à 
ceux qui ont renoncé au monde, grâce à laquelle il est possible de goûter aux bénédictions 
futures, de devenir égal aux Anges et d'avoir la citoyenneté céleste, pourvu que l'on veuille imiter, 
par la force, l'Épouse toujours vierge, la première et la seule à avoir renoncé au monde dès son 
enfance pour la paix. Car toute forme de vertu, dans la mesure où elle avait été acquise et 
explicitement transmise par les hommes mentionnés, contribuait à l'élévation des mœurs, à 
l'harmonie de la vie familiale et sociale, et défendait ainsi les exigences mesurées de la vertu. Sa 
seconde partie, plus élevée que les précédentes, est bien sûr la connaissance, grâce à laquelle 
nous comprenons les lois de la nature et acquérons des notions de l'âme elle-même, dans la 
mesure où cela est compréhensible, et observons également les relations, les formes et les 
quantités des choses matérielles qui, bien que divisées en espèces, demeurent inséparables au 
sens idéal de leur appartenance à la matière. Si toutefois nous théologisons et philosophons sur 
des choses totalement immatérielles, ce que les «jeunes gens de Grèce»440 appelaient 
«philosophie primaire» – ou plutôt, les pères et fondateurs de la science – sans connaître d'une 
forme de contemplation plus élevée, il y avait là aussi une part de vérité : car cette «philosophie 
primaire» niait la possibilité de voir Dieu et soulignait que la communication avec Dieu est limitée 
par l'étendue de l'acquisition de la connaissance. Car parler de Dieu et «rencontrer Dieu» sont 
deux choses différentes : parler de Dieu exige des mots pour s'exprimer, ainsi que l'art de 
l'éloquence, si l'on veut non seulement posséder le savoir, mais aussi l'appliquer et le transmettre; 
cela requiert également toutes sortes de méthodes de raisonnement et les conclusions 
nécessaires découlant de la preuve, ainsi que des exemples, tous ou presque tirés de ce qui a été 
vu et entendu et qui est familier aux hommes de ce monde. Que cela soit vrai pour les sages de 
ce siècle, même s'ils n'ont pas complètement purifié leur vie et leur âme. Mais s'approcher 
véritablement de Dieu est impossible à moins que, dans le processus de purification, nous ne 
nous détachions de nous-mêmes, ou plutôt, que nous ne nous élevions au-dessus de nous-
mêmes, laissant derrière nous les sens et tout ce qu'ils perçoivent, nous élevant au-dessus du 
raisonnement, des conclusions, de toute connaissance et même de toute pensée. étant 
entièrement dans l'action du sens spirituel, que Salomon a prédit, l'appelant le «sens divin» (Pro 
1,7), et atteignant cela — surpassant toute connaissance — l'ignorance, ce qui revient à dire : 
surpassant toute sorte de philosophie commune, si, en effet, selon elle, la connaissance est son 
but.

	 33. Ainsi, la Vierge, cherchant cela (car il est absolument nécessaire aux ambassadeurs de 
rencontrer ceux auprès desquels ils se rendent en ambassade), trouva un guide dans le silence 
sacré<sup>443</sup> (II Cor 12,2), selon les paroles du divin Paul, «voit jusqu’à ce qu’elle 
rencontre un obstacle dans sa contemplation, la forçant à revenir à elle-même». – «Un jour, le 
voyant sortir de sa cellule le visage rayonnant, je lui demandai, en toute simplicité, la raison de 
cette apparition. Cet homme inoubliable, tel un père aimant, me répondit ainsi : «L’âme, attachée 
à Dieu et consumée par l’amour qu’elle lui porte, s’élève au-dessus de la création, vit au-delà des 
choses visibles et, comblée entièrement du désir de Dieu, ne peut en aucune façon se cacher.» 
Car le Seigneur le lui avait aussi promis, disant : «Ton Père, qui voit dans le secret, te le rendra 
publiquement» (Mt 6,6), et encore : «Que votre lumière brille devant les hommes, afin qu’ils voient 
vos bonnes œuvres et glorifient votre Père qui est dans les cieux» (Mt 5,16); car alors le cœur 
bondit de joie, l’esprit est empli d’une agréable exaltation, le visage rayonne de gaieté – selon les 
paroles des sages : «Quand le cœur est joyeux, le visage s’épanouit» (Pr 15,13). Alors je lui 
demandai de nouveau : «Très Père divin ! Explique-moi, par amour de la vérité, ce qu’est l’âme et 
comment les saints la contemplent ?» – Ayant entendu ma question, il me répondit avec bonté et, 
comme à son habitude, en baissant légèrement la voix : «Mon enfant spirituel bien-aimé ! «Ne 
recherche pas pour toi ceux qui sont plus élevés que toi, et ne mets pas à l’épreuve ceux qui sont 
plus forts» (Sir 3,21), car toi, encore un enfant, c’est-à-dire imparfait, tu ne peux digérer la 
nourriture la plus solide, c’est-à-dire comprendre des sujets qui dépassent tes forces, tout 
comme la nourriture des hommes parfaits n’est pas utile aux nourrissons qui ont besoin de lait.» 
Et moi, me jetant à ses pieds et les saisissant fermement, je le priai avec encore plus d’insistance 

12



de m’expliquer une chose aussi importante. Ayant accédé à ma demande pressante, il me dit 
brièvement : «Celui qui ne voit pas la résurrection de son âme ne peut savoir exactement ce 
qu’est l’âme intellectuelle.» Mais moi, m’adressant à lui avec le respect qui lui est dû, je posai à 
nouveau la question : «Père, révèle-moi, as-tu atteint la mesure de cette ascension, c’est-à-dire, 
es-tu parvenu à savoir ce qu’est l’âme intellectuelle ?» «Oui», me répondit-il avec une grande 
humilité. «Par amour pour le Seigneur, enseigne-moi cela aussi», commençai-je alors humblement 
à lui demander : «Cela peut être d’un grand bienfait pour mon âme.» Alors ce divin et en tout Un 
homme respectable, après avoir loué mon zèle, m'a enseigné ceci : «Lorsque l'âme déploie tout 
son zèle et s'efforce, par les vertus actives et avec le discernement nécessaire, de maîtriser 
toutes ses passions, elle les subjugue. Et si les passions sont domptées, les vertus naturelles 
l'entourent et la suivent, comme l'ombre suit le corps – et non seulement la suivent, mais 
l'instruisent et la guident vers ce qui est au-delà de la nature – lui apprenant, en quelque sorte, à 
gravir l'échelle spirituelle. Lorsque l'esprit, par la grâce du Christ, s'élève vers ce qui est au-delà 
de la nature, alors, illuminé par le rayonnement du Saint-Esprit, il acquiert une vision claire – alors, 
s'étant élevé au-dessus de lui-même, selon la mesure de la grâce que Dieu lui a accordée, il 
perçoit l'essence des choses avec une grande clarté et une grande pureté, et non comme le font 
les sages superficiels, qui ne poursuivent que les ombres des choses au lieu de s'efforcer, comme 
ils le devraient, de suivre l'action essentielle de la nature.» Car l’Écriture divine dit aussi : «Leur 
cœur insensé est devenu vain; et, se prétendant sages, ils sont devenus fous» (Rom 1,21-23).  
Alors l'âme, ayant reçu les fiançailles et la grâce du Saint-Esprit, grâce à la multitude de visions 
qu'elle perçoit, se détache peu à peu du passé et s'élève vers le divin, comme le dit l'apôtre Paul : 
«oubliant ce qui est en arrière et se portant vers ce qui est en avant» (Phil 3,13). Ainsi, elle se 
libère véritablement de toute crainte et de toute appréhension et, s'étant attachée avec amour au 
Christ, l'Époux, elle voit ses pensées naturelles se réduire au silence et, selon les écrits des saints 
Pères, être abandonnées. Ayant atteint la beauté informe et ineffable, elle est désormais illuminée 
par la radiance et la grâce du Saint-Esprit et ne converse plus qu'avec Dieu. Éclairée par cette 
lumière infinie et n'ayant d'autre désir que Dieu, elle ne ressent plus, du fait de sa transformation 
merveilleuse et nouvelle, son humble corps terrestre et matériel. Car elle apparaît pure et 
lumineuse, sans aucune trace de partialité matérielle; elle apparaît comme un être véritablement 
intelligent, tel que l'était notre ancêtre Adam avant la chute. Il était d'abord revêtu de la grâce 
d'une lumière infinie, puis, à cause d'une transgression amère, il fut dépouillé de cette gloire 
lumineuse. À tout cela, ce chapitre divin ajoute que «l'homme, par un exercice assidu de prière 
intérieure, ayant atteint une telle hauteur merveilleuse et ayant contemplé sa propre pureté, 
acquise par la grâce du Christ, a déjà vu la résurrection de son âme, avant la résurrection 
générale attendue; de sorte que l'âme ainsi purifiée peut dire avec le divin Paul : «Si c'est dans le 
corps, ou hors du corps, je ne sais» (2 Corinthiens 12, 2). Mais, en même temps, elle est perplexe 
et émerveillée, et s'écrie avec stupéfaction : «Ô profondeur des richesses, de la sagesse et de la 
science de Dieu !» «Car ses jugements sont insondables, et ses voies impénétrables» (Rom 
11,33). Saint Syméon le Nouveau Théologien témoigne également de l'éclat de la lumière de la 
grâce dans sa 56e homélie, parlant comme s'il s'agissait d'un autre, de sa propre expérience : 
«Un jour, alors qu'il priait, disant plus du fond de son esprit que de ses lèvres : «Dieu, aie pitié de 
moi, pécheur», soudain une lumière divine éclatante descendit sur lui et emplit tout le lieu. Alors, 
ce jeune homme oublia qu'il était dans une pièce, sous un toit, car de toutes parts, seule la 
lumière lui apparaissait; il ne savait même plus s'il foulait le sol du pied; il ne se souciait plus de 
rien de ce monde, mais fut complètement absorbé par cette lumière immatérielle; il oublia alors le 
monde entier et fut rempli de larmes et d'une joie indicible.» Alors son esprit s'éleva vers le ciel, et 
il y vit une autre lumière, plus éclatante que celle qui l'entourait. Lorsque cette vision s'apaisa et 
que le jeune homme reprit ses esprits, il fut empli de joie et d'émerveillement, et pleura de tout 
son cœur, débordant de larmes et d'une grande douceur. Cette vision, mais d'une intensité 
moindre, se reproduisit plus tard dans la vie de saint Siméon. Cependant, les saints mettent en 
garde contre le risque que l'ascète, s'il n'y prend garde, ne soit sujet à l'illusion, c'est-à-dire à 
l'erreur spirituelle, induite par les démons. Voir les «Instructions aux hésychastes des moines 
Calixte et Ignace», chapitres 61 à 64, puis le chapitre 73. Les démons peuvent tromper l'ascète 
par une vision de lumière, mais cette lumière n'est pas de même nature que celle qui vient de la 
grâce. «La lumière du pouvoir de l'ennemi est ardente, fumante et semblable à un feu sensoriel; 
«Et lorsque l’âme, ayant maîtrisé ses passions et s’en étant purifiée, la voit, elle y réagit avec 
dégoût et l’abhorre  : la lumière du Bon Esprit, en revanche, est bonne, joyeuse et pure, et 
lorsqu’elle s’approche, elle illumine l’âme de sa lumière, la remplit de joie et de tranquillité, et la 
rend douce et philanthrope» (extrait du 5e volume de la Philocalie). Le démon montre à une 
personne «une lumière non pas éclatante et pure, mais rougeâtre» (Sur la prière mentale, extrait 

13



de la Vie de saint Maxime le Kapsokalyvite, ibid.). Cette lumière se mue alors en ténèbres, et un 
signe certain que cette lumière ne vient pas de Dieu est un malaise instinctif, une certaine crainte 
et un dégoût dans l'âme humaine (Abba Barsanuphius le Grand et Abba Jean, Questions et 
Réponses, questions 59, 402, 411 et 416) : dans le silence – qui est constance de l'esprit et ordre, 
oubli des choses terrestres, introduction aux mystères supérieurs, orientation des pensées vers le 
meilleur; c'est le véritable travail, le chemin vers la véritable contemplation (pensée de Dieu) ou la 
vision de Dieu; il serait plus juste de dire :  Elle seule témoigne de la véritable santé de l'âme; car 
autrement, toute vertu n'est qu'une sorte de protecteur des sentiments de l'âme et un remède 
contre les passions mauvaises enracinées par négligence. La contemplation (la pensée de Dieu) 
est le fruit d'une âme saine, une sorte de but et d'image divine, car par la contemplation, l'homme 
devient semblable à Dieu, non par analogie rationnelle, sur la base de mots ou de choses visibles 
– à bas tout cela (car c'est terrestre et humain) ! – mais par une discipline intérieure<sup>446</
sup>, fondée sur le silence. Car c'est ainsi que nous nous libérons du monde terrestre et nous 
nous approchons de Dieu, et, demeurant comme dans une chambre haute du chemin de la vie, 
nuit et jour fermement attachés aux prières et aux supplications, nous touchons d'une certaine 
manière à cette Nature inviolable et bénie. Ainsi, ceux qui ont purifié leur cœur par le silence 
sacré, lorsque la lumière qui transcende les sens et l'intellect s'est ineffablement unie à eux, 
contemplent Dieu en eux-mêmes, comme dans un miroir. Une brève preuve de la grande 
bienfaisance du silence sacré et de l'union à Dieu qu'il procure à ceux qui le suivent nous a été 
donnée par cette Vierge qui, pour ainsi dire, «dès ses premiers instants» s'y est imprégnée : car 
seule, parmi tous ceux qui, dès leur plus tendre enfance, ont accompli de façon contre nature 
l'exploit du silence sacré, elle seule a porté le Verbe Dieu-Homme sans l'habileté humaine.

	 34. Mais il convient de s'attarder un instant  : afin que cette grande science devienne 
facilement accessible à ceux qui ont des oreilles. Je considère cette méthode hautement louable, 
car elle aide ceux qui l'écoutent, leur révélant le chemin du salut. Et même si certains passages 
de ce qui a été dit peuvent paraître difficiles à comprendre et peu accessibles en raison de la 
grandeur du but, je ne pense pas pour autant qu'il faille les exclure du sanctuaire pour cette 
raison; car nous ne nous détournons pas du chemin qui mène à la vie parce qu'il est étroit et 
difficile à parcourir. Venez donc, ô hommes nobles, qui n'échangez pas l'or durement acquis 
contre la poussière terrestre sans valeur, et, rassemblant vos pensées en vous-mêmes – comme 
ceux qui traversent des détroits rassemblent leurs manteaux – efforcez-vous de les élever à la 
grandeur du but, car pour les créatures rampantes de la terre, à son sommet, même les marches 
(qui y mènent) sont inaccessibles. Cependant, vous qui êtes zélés, qui avez élevé votre esprit et 
êtes motivés à l'exploit par le mode de vie de la Mère de Dieu dans le saint temple, et qui vous 
efforcez de percevoir quelque chose de l'expérience qui s'y déroule, vous recevrez très bientôt la 
récompense que reçoivent ceux qui ont purifié leur cœur, comme un don inhérent à la nature du 
monde immortel : – (le don) de contempler invisiblement (car la nature divine est inaccessible à la 
vue) Dieu.

	 35. Ainsi, l'homme représente, à petite échelle, le monde tout entier, la combinaison de 
toute chose, le rassemblement en une seule personne de toutes les créatures de Dieu; c'est 
pourquoi il fut créé après tous les autres – de même que nous concluons nos discours par un 
épilogue – car, si quelqu'un le souhaitait, il pourrait appeler ce monde l'écriture du Verbe 
hypostatique. Ainsi, l'homme, qui a uni en lui l'esprit immortel et le principe animal, selon la 
sagesse supérieure de Celui qui a uni les éléments purs, utilise l'imagination, le jugement et la 
pensée comme des liens médiateurs reliant le plus proche au plus lointain; comme, par exemple, 
dans les quatre éléments du monde qui nous entoure, l'air est le médiateur entre le feu et l'eau, et 
celui-ci, à son tour, entre l'air et la terre, et ainsi des éléments mutuellement opposés sont unis et 
des éléments irréconciliables sont réconciliés, sans jamais perdre leurs propriétés de protection 
mutuelle… Ainsi le monde est grand par son immensité; ainsi l'homme est grand par sa dignité. 
En cela, ils se correspondent : le monde, en effet, surpasse l'homme par sa taille; L'homme 
surpasse le monde par son intelligence; l'un est précieux dans l'autre; comme, par exemple, dans 
une grande maison, un objet de grande valeur en renferme un autre, bien plus précieux encore, 
ou comme dans un palais – non pas le roi lui-même (une telle pensée est tout à fait déplacée !), 
mais le palais royal par rapport à un vêtement royal, brodé et de grande valeur : le palais le 
surpasse par ses pierres précieuses, certes grandes, mais bon marché et répandues, et ce 
dernier le surpasse par ses pierres, certes petites, mais précieuses et difficiles à obtenir.

	 36. Combien l'esprit (humain) est-il supérieur au ciel, cet esprit qui est l'image de Dieu, qui 
connaît Dieu et qui, seul parmi tout ce qui est au monde, s'il le veut, devient Dieu, tout en revêtant 
un corps humble ! Combien le sens de la sensation surpasse-t-il la terre, ce sens de la sensation 
qui comprend non seulement ses dimensions, sa taille et ses diverses qualités, mais qui, voici, a 

14



atteint par la connaissance les sphères célestes et compris leurs divers mouvements, et a perçu 
les multiples confluences et divergences, peut-être même significatives, des puissances célestes, 
et c’est sur cette base qu’il a donné naissance aux sciences célestes, comme je les appellerai ! Et 
ceux qui sont entre ciel et terre, à la frontière qui les sépare, sont, dans leur dignité, inférieurs à 
l’esprit et au sens de la sensation; dans les concepts de correspondance, ils sont identiques entre 
eux, mais dans les masses englobantes, ils sont très différents. Ainsi, le «sens de la sensation» 
est une faculté instinctive de percevoir et de sentir les objets présents connaissables par les sens; 
«l’imagination» tire son origine du sens de la sensation, mais possède son propre champ 
d’activité, qui inclut également les objets absents connaissables par les sens; Et, en effet, on 
pourrait l’appeler «esprit» (pouvoir mental) – puisqu’il agit par lui-même – mais il faudrait plutôt 
l’appeler «esprit impressionnable» (c’est-à-dire agissant en fonction d’une impression reçue et 
dépendant de cette impression), car il n’est pas sans intermédiaires. L’«opinion», qui tire son 
origine de l’imagination, est un jugement fondé sur le sentiment, lui-même issu de la pensée; car 
elle est inhérente aux deux. La «pensée» est toujours liée à la raison; elle se développe selon les 
circonstances, aboutissant à une opinion exprimée par des mots. Toutes ces facultés sont 
localisées et agissent par l’intermédiaire du premier organe – l’«esprit psychique», qui se trouve 
dans le cerveau. L’esprit n’est nullement un organe, mais une entité autosuffisante qui agit par 
elle-même, bien qu’elle s’abaisse aux pensées spirituelles et à la vie quotidienne.

	 37. Mais pourquoi ai-je maintenant expliqué et défini cela  ? Et pourquoi ai-je d’abord 
énuméré les sortes de vertus<sup>459</sup>, puis les facultés spirituelles ? – Parce qu’elles en 
sont les germes, et que tout est né d’elles. Puisque la Vierge, divinement sage, n’a pas acquis de 
proximité particulière avec Dieu grâce à elles<sup>460</sup>, elle a donc divisé les facultés 
spirituelles : peut-être y trouverait-elle ce qui faciliterait l’acquisition de la communion avec Dieu. 
Elle a ainsi constaté que certaines d’entre elles sont d’ordre instinctif, entièrement liées aux 
perceptions sensorielles; quant à l’opinion et à la pensée, bien que ces facultés soient liées à la 
raison, elles sont aussi détachées du domaine de la perception sensorielle, c’est-à-dire de 
l’imagination; de plus, elles fonctionnent aussi par l’intermédiaire de l’esprit psychique, comme un 
organe; Sachant pertinemment ce que l'Apôtre a également dit par la suite, à savoir que 
«l'homme naturel ne reçoit pas les choses de l'Esprit» (I Cor 2,14), elle recherchait une vie qui la 
transcende, une vie véritablement spirituelle et détachée du terrestre, s'efforçant 
miraculeusement d'atteindre Dieu et une union avec Lui qui transcende le monde. Car, de même 
qu'il est impossible de rechercher la lumière des sens sans aimer le soleil, il en va de même à cet 
égard. 38. En ce qui concerne cet amour sacré et divin, Elle ne trouve en nous qu’une seule 
chose, véritablement par sa nature supérieure à tout le reste — l’être unique, parfait et nullement 
indivisible, qui divise et regroupe également les développements de la pensée sur lesquels repose 
la connaissance scientifique — on pourrait dire, comme les reptiles, qui se meuvent par la 
contraction et le relâchement de leurs parties corporelles — (agissant) comme l’Idée des idées. 
Car si l’esprit, qui étend son activité à toutes choses et descend vers elles et, à travers elles, vers 
la vie composée de nombreuses parties, mais, bien sûr, il a aussi une autre activité, meilleure, 
qu’il accomplit en lui-même, comme celle de pouvoir demeurer en paix et en lui-même, après 
avoir été séparé du corps et de ce qui est lié au corps, ou après avoir été uni à lui par le soin 
qu’on lui porte, il est possible, avec le secours de la grâce de Dieu, de s’élever de ce chemin 
complexe, douloureux et rampant qu’est notre vie; Par exemple, un cavalier possède une énergie 
nettement supérieure pour maîtriser les rênes (ou le bridon), et cette capacité demeure qu'il soit à 
pied, à cheval ou en char, et ne se perd pas parce qu'il ne s'y consacre pas entièrement. De 
même, l'esprit, bien qu'il ne se consacre pas toujours et entièrement aux choses terrestres, peut 
participer à l'activité la plus noble et la plus élevée, celle qui lui est inhérente par nature, la seule 
qui lui permette d'approcher Dieu. Cette dernière est cependant bien plus difficile à atteindre que 
la première, tant du fait de la nature liée au corps et mêlée à la connaissance innée, que des 
multiples positions découlant de cette vie par rapport au monde terrestre et dont il est difficile de 
se libérer.

	 39. Ainsi, les ayant rejetés dès les prémices de la vie, la Toute-Immaculée se retira de la 
société humaine et, fuyant le mode de vie répréhensible que nous menons, Elle choisit pour Elle-
même une voie invisible à tous, dans les parties les plus sacrées du temple. Là, libérée de toute 
entrave et se détachant de tous liens, s'élevant au-dessus de la compassion pour Son propre 
corps, Elle concentra Son esprit sur Elle-même, dans une prière divine incessante. Et grâce à 
cela, pleinement maîtresse d'Elle-même et s'élevant au-dessus du tumulte des pensées et des 
impressions de toutes sortes, Elle ouvrit un chemin nouveau et ineffable vers le ciel, que 
j'appellerai le silence contemplatif. Et, s'y abandonnant, l'esprit s'élève au-dessus de toute la 
création et, plus encore que Moïse, contemple la gloire de Dieu et est initié à la grâce divine, qui 

15



dépasse de loin toute perception sensorielle. Pour les âmes et les esprits purs, elle apparaît 
comme une vision des plus joyeuses et sacrées – une vision à laquelle, comme le disent les 
hymnes sacrés, elle devient un «Nuage Lumineux» d’Eau véritablement vivante, le Rayonnement 
du Jour mystique et le Char de Feu du Verbe. Car, en vérité, sans la présence de la grâce divine 
(en l’homme), ni l’esprit, même spirituellement éveillé, ne pourrait voir ni devenir une énergie 
pleinement indépendante, de même que, par exemple, l’œil ne pourrait voir sans la présence de 
la lumière sensible. Pour les saints, c’est-à-dire pour les êtres divins, Il est Lui-même la Lumière, 
et il n’y en a pas d’autre : et ce que le soleil sensible est aux yeux, Dieu l’est à l’esprit. De même 
que l'œil, lorsqu'il fonctionne, devient lumière et se relie à elle, regardant grâce à elle et percevant 
d'abord cette lumière même qui se répand sur tout ce qui est visible, de même, celui qui participe 
à l'action divine et est transformé par elle devient lui-même comme lumière, demeurant avec elle 
et, grâce à elle, voyant avec assurance ce qui, sans la présence de cette grâce ineffable, est 
inaccessible à tous. Il s'élève ainsi non seulement au-delà des sens corporels, mais aussi au-delà 
de tout ce que nous connaissons, accomplissant cela, bien sûr, en dépassant nos capacités 
physiques. Car ceux qui ont purifié leur cœur voient Dieu, selon la bénédiction sincère du 
Seigneur (Mt 5,8), qui, étant Lumière, selon les paroles du théologien Jean, le fils du tonnerre (Jn 
8,12), demeure en eux et se révèle à ceux qui l'aiment et qu'il aime, selon sa propre promesse (Jn 
8,13; 14,23); et Il apparaît à l’esprit purifié comme dans un miroir, bien que par Sa nature Il soit 
invisible; de même, lorsque quelqu’un se reflète dans un miroir, celui qui s’y reflète n’est pas 
visible (seule son image dans le miroir l’est), et il est absolument impossible de voir en même 
temps face à face celui qui se reflète dans le miroir et son propre reflet. C’est pourquoi, à l’heure 
actuelle, Dieu se révèle comme dans un miroir à ceux qui se sont purifiés dans l’amour de Dieu; 
alors, dit l’Apôtre, ils Le verront «face à face» (I Cor 13,12). Mais qui a aimé Dieu plus que Celle 
que nous louons maintenant ? Qui a été plus aimé de Dieu qu’Elle ? Quelle autre création est plus 
pure qu’Elle, ou égale à Elle, ou s’en approche ? Ainsi, dans ces contemplations suprêmes 
(pensées sur Dieu), ayant atteint les plus hautes perfections et par cette voie, seule parmi tous les 
êtres ayant existé depuis le commencement des temps, s'étant unie à Dieu et étant devenue 
semblable à Lui, Elle a accompli cette merveilleuse mission entreprise pour nous tous, et l'a 
menée à son terme avec succès, non seulement en acquérant cette ascension de l'esprit qui 
surpasse les mots, mais aussi en l'utilisant pour notre bien et, en vertu de l'audace qu'elle a 
acquise envers Dieu, en accomplissant un acte immense et infiniment grand : non seulement Elle 
est devenue semblable à Dieu, mais elle a aussi fait de Dieu à l'image de l'homme; non seulement 
en Le convainquant, mais aussi en Le portant en Son sein sans semence et en enfantant d'une 
manière incompréhensible, accomplie pour cela par la grâce de Dieu (c'est pourquoi l'Archange 
L'appelle «pleine de grâce»), Elle a réalisé Dieu dans la nature humaine; c'est pourquoi il Lui a été 
annoncé de «se réjouir».

	 40. Qui proclamera Ta grandeur, ô Vierge ? «Toutes Tes louanges seront entendues» (Ps 
106,2), ô Vierge Mère de Dieu ? Tu es apparue comme la Mère de Dieu; Tu as uni l’esprit à Dieu, 
Tu as uni Dieu à la chair; Tu as fait de Dieu le Fils de l’Homme et de l’homme le Fils de Dieu; Tu as 
réconcilié le monde avec le Créateur du monde; par Tes actes, Tu nous as montré que la 
contemplation (la pensée de Dieu) n’arrive véritablement aux hommes que non pas tant par des 
concepts sensoriels ou même par la pensée (car en cela, ils ne vaudraient guère mieux que des 
créatures muettes), mais bien plus par la purification de l’esprit et la participation à la grâce 
divine, selon laquelle nous goûtons non pas des pensées, mais des effleurements immatériels de 
beautés divines. Tu nous as aussi accordé, avec des yeux de chair, de voir l’Invisible, qui a pris la 
forme et l’apparence de nous, les hommes; de toucher l’Immatériel et l’Inviolable, qui a assumé la 
matière. Tu as nourri le Pourvoyeur des Anges de notre nourriture humaine; Par Lui, le Pourvoyeur 
des Anges, Tu nous as nourris d'une nourriture véritablement céleste et pure. Tu as placé les 
hommes qui mènent une telle vie au même niveau que les Anges; ou plutôt, Tu leur as accordé 
des dons plus grands encore, ayant conçu le Dieu-Homme par l'action du Saint-Esprit et l'ayant 
miraculeusement mis au monde, rendant ineffablement la nature humaine semblable à la nature 
divine, et, pour ainsi dire, «une seule et même». Ainsi, il est rapporté que le Roi Pieux – il reçut 
certainement ce titre en raison de ses actes –, lorsque ceux qui l'entouraient étaient tourmentés 
par la soif, leva sa main droite vertueuse vers Dieu, disant : «Par cette main, je Te prie, Donateur 
de Vie, qu'elle ne soit pas coupée vivante.» Et aussitôt, des nuages de pluie s'amoncelèrent dans 
le ciel sans nuages et une pluie torrentielle se mit à tomber. La Reine, la Vierge véritablement 
pieuse, dans les sanctuaires du temple, ayant élevé son esprit, qui avait complètement rejeté tout 
ce qui était terrestre, ou plutôt, qui n'avait jamais rien eu en commun avec lui, et «avec cet esprit, 
je vous supplie» – disant à Dieu – «avec un esprit auquel rien de terrestre n'est parvenu» –, elle a 
fait de toute la terre le ciel, non pas en appelant les nuages, qui souvent obéissaient à beaucoup 

16



par leurs prières,<sup>468</sup> mais en appelant Celui qui appelle les nuages des extrémités 
de la terre, et non la consolation due à une pluie passagère, mais elle a produit pour nous le 
Trésor de tous les biens, la Source éternelle du sein du Père, ouvrant indissociablement le Verbe 
siégeant au-dessus des voûtes du ciel, qui de là nous a apporté l'eau vive et nous a donné la 
nourriture d'immortalité, qui fait de ceux qui y participent des fils de Dieu, adoptés non seulement 
par le nom, mais dans la communion de l'Esprit de Dieu (oh, quel don ineffable !), unis à Dieu et 
les uns aux autres par le Corps et le Sang de Dieu.

	 41. Ainsi, préservons l’union avec Dieu et entre nous, divinement établie par Dieu, en 
adhérant aux lois de l’amour. Tournons toujours nos regards vers le Père céleste. Quittons la terre, 
car nous ne sommes plus terrestres, n’existant plus de la terre comme le fut le premier homme, 
mais, à l’exemple du Second Homme, le Seigneur, nous sommes célestes. Élevons nos cœurs 
vers Lui. Contemplons cette vision grandiose : notre nature coéternelle avec la flamme spirituelle 
de la Divinité, et, nous dépouillant des vêtements de peau dont nous étions revêtus par la 
transgression, devenons saints sur terre; Que chacun révèle en lui la terre sainte par le chemin de 
la vertu et la persévérance dans la recherche de Dieu, afin que nous ayons de l'assurance lorsque 
Dieu apparaît dans le feu et que, nous nous soyons envolés vers Lui, nous resplendissions et 
demeurions à jamais rayonnants, à la gloire de sa Lumière suprême, le rayonnement trisolaire et 
suprême, auquel conviennent toute gloire, domination, honneur et adoration, maintenant et 
toujours et dans les siècles des siècles. Amen.


17


