
Saint Grégoire Palamas

Homélie sur l'Évangile du 10e dimanche matin  1

 Les passages des Évangiles relatant la Résurrection du Christ, lus aux Matines du 
dimanche, bien que qualifiés de «matin» – à l'aube, c'est-à-dire aux heures du matin – ne 
signifient pas qu'ils relatent des événements survenus le matin. Ils sont néanmoins appelés 
«matin». De même, les apparitions de notre Seigneur, Dieu et Sauveur Jésus Christ après sa 
Résurrection aux saints apôtres, pour la confirmation de cet événement, bien que désignées 
comme «matin», ont eu lieu non seulement le matin, mais aussi à midi, le soir et même après le 
soir. Ainsi, lorsqu'il s'est approché de Luc et de Cléopas, qui se rendaient à Emmaüs, il a marché 
avec eux; Il n'était donc pas encore tôt le matin. Lorsqu'ils approchèrent du village où ils se 
rendaient, «il avait un long chemin à parcourir. Ils le cherchèrent et dirent : “Viens avec nous, car 
le soir approche”» (Luc 24,28). 
 Après qu'il eut rompu le pain et le leur eut distribué, ils le reconnurent, et il leur devint 
invisible. Ils se levèrent et, à l'instant même, retournèrent à Jérusalem. Ils racontèrent aux autres 
disciples ce qui leur était arrivé en chemin. Pendant qu'ils parlaient, Jésus lui-même se tenait au 
milieu d'eux. Et cela, bien sûr, se passait en fin de journée, après la tombée de la nuit. Une autre 
fois, toujours après le repas, il s'adresse à Pierre et le désigne comme le Berger de ses brebis 
raisonnables. Car, «après le repas», dit l’évangéliste, «il dit à Simon Pierre : “Simon, fils de Jonas, 
m’aimes-tu ?” Et comme il répondit par l’affirmative, il entendit : “Pais mes agneaux, prends soin 
de mes brebis” (Jn 21 et suivants). Comment cela pourrait-il donc être considéré comme un 
phénomène «matinal», et être qualifié ainsi, alors qu’en réalité il ne s’est pas produit aux 
premières heures du matin ? 
 (Et pourtant, les apparitions du Sauveur ressuscité, quel que soit le moment de la journée 
où elles se produisent, sont appelées «matin», ou mieux, «aube», et telle est leur essence en 
réalité. Les raisons en sont les suivantes : Christ, le Soleil de Justice, étant sans commencement et 
éternel, immobile et immuable, n'ayant ni changement ni ombre de changement, ne connaît ni fin 
ni crépuscule, rayonnant une lumière véritable et transcendante et produisant un jour sans fin, 
dans lequel les âmes des justes demeurent avec les bons anges. Après la fin de ce monde, les 
justes, avec leurs corps, seront héritiers de la Lumière et fils du vrai jour. Ainsi, ce Jour, étant 
inégal et indivisible dans le concept du temps, n'a pas et n'a jamais eu de matin, car il est sans 
commencement. Mais la nuit nous enveloppe et l'ombre de la mort nous entoure, nous qui 
sommes tombés dans le péché et qui, de ce fait, avons perdu la vue qui nous avait été donnée par 
la grâce de Dieu, et par nous y percevons la Lumière qui mène à la vraie vie. Ainsi, la mort a 
plongé notre nature dans les ténèbres; non pas que la Vraie Lumière se soit détournée de nous, 
mais parce que nous nous en sommes détournés et sommes désormais incapables de contempler 
cette Lumière vivifiante. Or, la Source de la Lumière éternelle et l'Auteur de la vraie vie, dans sa 
miséricorde, non seulement est descendu parmi nous à la fin des temps, devenant un Homme 
semblable à nous, mais il a aussi accepté pour nous la Croix et la mort. Par sa mort, après avoir 
anéanti le royaume des enfers, il est ressuscité le troisième jour, révélant de nouveau en nous la 
lumière de la vie pure et immortelle, et y intégrant l'éclat de la Résurrection. Puisque sa 
Résurrection est devenue les Prémices pour les défunts, et que lors de son Second Avènement la 
lumière de la vie immortelle embrassera ses disciples, et que le Jour véritable et indivisible, dans la 
conception du temps, brillera sur tous, alors c'est pour cette raison que la Résurrection du 
Seigneur est devenue le concept de l'aurore et du matin de ce jour à venir, et par conséquent 
toutes les lectures de l'Évangile. Les termes «aube» et «matin» qui annoncent la Résurrection sont 
utilisés pour désigner toutes les apparitions du Sauveur ressuscité. Ainsi, toutes ces apparitions, 
quel que soit le moment où elles se sont produites, le matin ou le soir, dans la conception du 
temps du jour sensible, sont toutes liées au «matin» et sont appelées ainsi. Mais l'Évangile du 
matin, lu aujourd'hui, est doublement lié au «matin» : car il relate non seulement les événements 
de la Résurrection du Seigneur et de son apparition, mais aussi ceux qui se sont déroulés à l'aube 
du jour sensible. «Le matin venu», dit l'évangéliste, «Jésus se tenait au bord de la mer; et les 
disciples ne savaient pas que c'était lui.» Or, au début, l'évangéliste dit que Jésus est apparu à ses 

 PG.151:297–3081

1



Saint Grégoire Palamas

disciples, ressuscité des morts, sur le lac de Tibériade. Oui, il est réellement apparu, mais comme 
ils étaient en barque en pleine mer, loin du rivage et absorbés par la pêche, ils ne l'ont pas encore 
reconnu. Alors, Jésus dit Il leur dit : «Mes enfants !» – Oh ! quelle humilité, quel amour, quelle 
tendresse se dégagent de ces mots ! – Il leur demande alors : «Mes enfants, qu’avez-vous à 
manger ?» Il ne pose pas cette question par ignorance, mais providentiellement, comme s’il 
ouvrait la porte à un miracle. Car lorsqu’ils lui répondirent : «Non», Jésus leur dit : «Jetez le filet 
du côté droit de la barque, et vous trouverez.» En disant : «Vous trouverez», il montra qu’il savait 
qu’ils avaient jeté leurs filets toute la nuit sans rien trouver. Voyant ainsi qu’il savait ce qui se 
passait parmi eux, bien qu’il ne fût pas avec eux, ils crurent sans hésiter à ses paroles et, 
obéissant, jetèrent le filet. Lorsqu’ils trouvèrent non seulement du poisson, comme il l’avait dit, 
mais en si grande quantité qu’ils ne pouvaient remonter le filet dans la barque («qui ne pouvait, dit 
l’évangéliste, le remonter à cause de la multitude de poissons ?»), alors Jean, plus que tous les 
autres disposés à la connaissance divine, et particulièrement aimé du Seigneur et Maître, se 
souvint probablement que… La pêche miraculeuse qui eut lieu au début sur le lac de Génésareth, 
lorsque, selon la parole du Seigneur, les filets de pêche capturèrent une telle multitude de poissons 
que cela aussi était étonnant : comment, avec une telle multitude de poissons, les filets ne se 
sont-ils pas déchirés ? 
 Ainsi, «le disciple que Jésus aimait dit à Pierre : “Il est Seigneur”»; et Pierre, le plus fervent 
et le plus prompt à agir, «entendit», dit-on, «qu’il était Seigneur; et il se ceignit d’une επενδυτης, 
car il était nu; et il fut jeté à la mer.» Une επενδυτης est une sorte de vêtement extérieur que les 
Syriens et les Phéniciens portent par-dessus leurs autres vêtements, d’où son nom. Elle peut aussi 
être enroulée directement sur le corps nu, comme lorsque le jeune homme qui suivait le Seigneur, 
arrêté par les Juifs, portait un voile directement sur son corps nu, qu’il abandonna aux mains des 
soldats qui l’avaient capturé et s’enfuit nu. Pierre, étant nu, ne se couvrit pas επενδυτης, mais, le 
pliant, s’en ceignit, bien qu’il eût dû nager, car il se trouvait à 200 coudées de la terre. Ainsi, 
Pierre, plus ardent que tous, arriva le premier. Les autres disciples arrivèrent en barque, traînant 
un filet de poissons, comme pour les apporter au Donateur et pouvoir, en quelque sorte, lui 
adresser cette parole sacrée : «Ce qui t’appartient est à toi.» «Lorsqu’ils furent montés à terre», 
poursuit le récit, «ils virent un feu, un poisson posé dessus et du pain.» Certains ont soutenu que 
cela faisait référence à la chaleur, aux braises incandescentes sur lesquelles reposait le poisson; 
mais d’autres affirment, d’après la suite, que le mot «chaleur» ne peut être compris au sens 
littéral, puisque le pain n’aurait pas été placé sur le feu. Par conséquent, disent-ils, l’évangéliste n’a 
pas dit : «feu brûlant», mais «posé», et ici, la «chaleur» désigne une sorte de peau que les 
voyageurs utilisaient comme table (l’étendant à même le sol et y déposant la nourriture). Ainsi, 
lorsque les apôtres débarquèrent, ils furent témoins d'un autre miracle, plus grand encore que 
celui qui s'était produit en mer : ils virent du pain et des poissons, non pas tirés des profondeurs 
de la mer, mais créés de nulle part, disposés et préparés pour être mangés. Et, dans la même 
vision joyeuse du Seigneur, ils furent saisis de joie et oublièrent les poissons qu'ils avaient pêchés. 
Alors le Seigneur leur dit : «Apportez quelques-uns des poissons que vous avez pêchés 
aujourd'hui», les ramenant ainsi à leur préoccupation de rapporter leur prise à terre et de la 
mesurer, de peur que quiconque ne dise que la multitude de poissons n'était qu'une illusion. 
 «Simon Pierre monta alors à terre», est-il dit, «et tira le filet plein de gros poissons, cent 
cinquante-trois. Il y en avait autant, et le filet ne se rompit pas.» La puissance du Christ, qui 
préservait la solidité du filet, aurait certainement pu donner de la force à ceux qui le tiraient et en 
alléger le poids, mais elle ne le fit pas, afin que les Apôtres ressentent plus pleinement le miracle. 
Pierre dut donc monter dans la barque pour aider les autres, incapables de le faire eux-mêmes. Le 
Seigneur, désirant se révéler à chacun d'eux individuellement, leur dit : «Venez dîner.» De ses 
propres mains, il leur donna le pain et le poisson, révélant par ce service qu'il est lui-même celui 
qui afflige et pourvoit aux joies présentes et futures – celles qui viendront après que les Apôtres 
auront été pris au piège, c'est-à-dire après que les Apôtres, par la prédication de l'Évangile, auront 
rassemblé pour le véritable culte de Dieu tous les dignes de toutes les nations; parmi eux se 
trouveront alors les grands – comptés par milliers ou dizaines de milliers – que lui-même, qui 
accomplit des miracles et les remplit de mystères, connaît; et le labeur infructueux de toute la nuit 
symbolisait la stérilité de l'enseignement dispensé avant son apparition. Le jet du filet sur le côté 
droit du navire, qui eut lieu le matin, et la pêche qui s'ensuivit, témoignèrent du succès de la 
prédication de l'Évangile après sa venue au monde. C'est pourquoi, le matin, le Soleil de Justice 

2



Saint Grégoire Palamas

nous apparut en chair et en os, et l'enseignement, le rassemblement et la conversion d'une 
multitude de personnes furent couronnés de succès. Après avoir parlé de la distribution du pain et 
du poisson, l'évangéliste dit : «Voici, c'est la troisième fois que Jésus apparaît à ses disciples, après 
sa résurrection.» La première fois, il leur apparut, réunis dans la maison, le soir même de sa 
résurrection. Huit jours plus tard, il revint, alors que Thomas était encore avec les autres. Mais 
voici, la troisième fois, il ne vint pas à eux, mais se révéla à eux, montrant ainsi qu'il avait toujours 
été avec eux, bien qu'invisible à leurs yeux. Il leur permit de le voir quand il le voulut, car les corps 
immortels possèdent cette capacité. 
 Frères et sœurs, cela signifie qu'Il est avec chacun de nous, même si nous ne Le voyons 
pas. C'est pourquoi, lors de son ascension, Il dit aux apôtres : «Voici, je suis avec vous tous les 
jours, jusqu'à la fin du monde» (Mt 28,20). Honorons-Le donc chaque jour avec respect, car Il est 
présent parmi nous, et faisons ce qui est agréable à Dieu devant Lui. Même si nous ne pouvons Le 
voir de nos yeux physiques, pourvu que nous menions une vie d'abstinence, nous pouvons Le 
contempler sans cesse par l'esprit, et non seulement Le contempler, mais aussi en retirer 
d'abondants fruits. Car la contemplation de Dieu est la purification même du péché, la purification 
de toute iniquité et la rupture avec le mal. Une telle contemplation est le principe créateur de toute 
vertu, la source de la pureté et du détachement, le donateur de la vie éternelle et d'un royaume 
sans fin. Cultivant cette douce contemplation et tournant notre esprit vers le Christ, comme s'il 
était présent parmi nous, chacun de nous dit, comme David : «Si une armée se campe contre moi, 
mon cœur est sans crainte; si le combat s'élève contre moi, je me confie en lui» (Ps 27,3). Nous 
aussi, frères et sœurs, sommes confrontés à un combat spirituel extérieur, qui se manifeste par 
l'attrait, à travers nos cinq sens, pour le péché de ceux qui n'opposent pas une résistance 
courageuse aux tentations extérieures. Mais ce type de combat ne se produit pas toujours, car, 
d'une part, nos sens ne fonctionnent pas sans cesse, et d'autre part, il arrive que même lorsque 
nos sens sont en action, le péché ne soit pas commis, soit par manque de matière, soit en raison 
de circonstances ou d'un lieu défavorables. Sans ces éléments, ni voleur, ni brigand, ni fornicateur, 
ni adultère, ni prédateur, ni oppresseur ne commettent d'acte illicite. Il existe un autre type de 
combat, le combat spirituel, qui se déroule par nos pensées intérieures. Ce combat est bien plus 
difficile que celui qui vient de l'extérieur, par les sens : car ce combat spirituel est permanent et ne 
requiert ni matière, ni circonstances favorables, ni lieu propice au mal. Le combat contre le péché 
dans le domaine des sens tire son origine des choses et des impressions auditives, visuelles et 
autres qui leur sont liées. Mais le combat spirituel, celui qui se livre en nous, est directement 
déclenché par les esprits mauvais, par leurs attaques et leurs incitations. Même victorieux dans ce 
combat sensoriel, celui qui triomphe ne sera pas invincible dans le combat spirituel. Celui qui a 
triomphé dans le combat intérieur écrase puissamment ses ennemis dans le combat extérieur. 
C'est ce que dit l'Apôtre : «Marchez selon l'Esprit, et n'accomplissez pas les désirs de la chair» (Gal 
5,16). 
 La Loi ancienne, en nous commandant d'éviter le péché, a largement armé l'homme pour le 
combat extérieur, celui que nous connaissons dans le domaine des sens. Mais pour le combat 
intérieur, celui qui se déroule en nous-mêmes, nous sommes équipés par la Loi de la Grâce, 
l'enseignement de l'Évangile, qui interdit la colère, l'adultère et la convoitise dans le cœur, suscités 
par les attaques du diable, et qui nous arme et nous élève pour les repousser, comme le dit 
l'Apôtre dans l'Épître aux Éphésiens : «Revêtez-vous de toutes les armes de Dieu, afin de pouvoir 
tenir ferme contre les ruses du diable. Car nous n'avons pas à lutter contre la chair et le sang, 
mais contre les principautés, contre les pouvoirs, contre les dominateurs des ténèbres de ce 
monde, contre les esprits du mal dans les lieux célestes» (Éph 6,11-12). Car ces créatures ont du 
mal à laisser quoi que ce soit leur échapper, et elles nous livrent une guerre acharnée, à nous qui, 
par l'aspiration de notre esprit vers Dieu, résidons au ciel. C'est pourquoi, je vous exhorte à vous 
abstenir avec diligence de l'ivrognerie et des plaisirs, des paroles, des écoutes et des spectacles 
honteux : car ils excitent notre chair, nous incitent à un combat qui nous est totalement étranger 
et nous empêchent de discerner et de mener correctement notre combat intérieur. C'est pourquoi il 
arrive inévitablement que nous soyons vaincus et que nous tombions, et que, le plus souvent, 
nous soyons capturés par le péché, nous qui sommes aveugles à nos ennemis intérieurs, 
entièrement dévoués aux ennemis extérieurs. Mais nous, ayant renoncé aux plaisirs laids et 
superflus de la chair, nous nous élèverons contre les principautés, contre les dominateurs des 
ténèbres terribles, qui instillent dans nos cœurs des pensées passionnées et des désirs mauvais. 

3



Saint Grégoire Palamas

Ce sont là, bien sûr, des démons, les chefs du mal absolu, les premiers à l'embrasser, et les maîtres 
du monde – mais seulement ceux à qui les paroles du Maître, «Vous n'êtes pas du monde, mais je 
vous ai choisis du milieu du monde» (Jn 15,19), ne s'appliquent pas. Après vous avoir régénérés 
par sa grâce, il se les est appropriés. Ainsi, sur ces personnes, auxquelles ce qui précède ne peut 
en aucun cas s'appliquer, les esprits du mal règnent, comme sur ceux qui se sont soumis à eux 
volontairement. Mais si nous sommes vigilants et que nous fixons nos regards sur le Maître qui 
nous a rachetés de l'esclavage amer du diable, et si nous l'écoutons, comme s'il était toujours 
présent avec nous, nous ne craindrons pas, comme le dit le psalmiste, «la flèche qui vole de jour, 
ni la chose qui vient dans les ténèbres, ni l'attaque, ni le démon du midi» (Ps 110,6). Mais ceux qui 
tenteront de nous approcher tomberont, et ils ne pourront ni nous atteindre ni ébranler les 
fondements et les refuges que la vertu a établis, comme le psalmiste le dit lui-même : «J’ai 
constamment le Seigneur devant moi, car il est à ma droite, afin que je ne sois pas ébranlé» (Ps 
16,8). Ainsi, si nous aussi, comme devant nous, nous le contemplons sans cesse, tantôt le louant, 
tantôt priant, et tantôt, selon nos forces, lui rendant grâce, alors lui aussi prendra chacun de nous 
par la main droite et nous conduira selon sa volonté et sa puissance, nous délivre du pouvoir des 
ténèbres et nous élève jusqu’à son royaume, nous accordant la vie véritable et éternelle, que nous 
recevions tous à sa gloire et à celle de son Père sans commencement et du saint Esprit, Esprit 
coéternel et vivifiant, maintenant et toujours et dans les siècles des siècles. Amen.

4


