Saint Grégoire Palamas

Sur I'Evangile de la quatriéme semaine du Caréme, qui nous invite aussi a la
diligence dans la priére

Dans nos réponses principales, adressées a Dieu et en ces jours saints, nous avons abordé
le je(ne et la priere, les dons qu'ils accordent a ceux qui les aiment et les nombreux bienfaits qu'ils
procurent a ceux qui les pratiquent. Mais ce dont témoigne la voix du Seigneur, lu dans I'Evangile
d'aujourd'hui, nous ne l'avons pas encore présenté a vos ames pieuses. De quoi s'agit-il ? C'est
grand, plus grand que tout ! Car, outre d'autres bienfaits, la priére et la priere conférent le pouvoir
d'agir sur les esprits impurs, de les chasser et de libérer les possédés de leurs attaques. Lorsque
les disciples du Seigneur demandérent au sujet de I'esprit muet et sourd : «Comment se fait-il que
nous n'ayons pas pu le chasser ?», le Seigneur leur répondit : «Cette espece d'esprit ne peut sortir
que par le jeQine et la priere» (Marc 9, 28-29). Or, apres étre descendu de la montagne, au milieu
de la manifestation de la lumiére divine, il se rendit soudain au lieu ou il était tourmenté par cet
esprit. Apparaissant au milieu des disciples choisis, il monta sur la montagne pour prier, et
resplendit comme le soleil. Et voici que Moise et Elie apparurent, ayant jeiné plus que la plupart
des hommes, et conversant avec lui. Ils manifestaient, par leur priere méme, la similitude et le lien
entre le jeline et la priere, de sorte que le jeline semble dialoguer avec la priere, dialoguer avec le
Seigneur. Car si la voix du sang d'Abel souffrant crie vers le Seigneur, comme il le fait pour Cain,
comme Moise le sait, alors de toutes les maniéres, les membres du corps et toutes les articulations
qui souffrent par le jeline crient vers le Seigneur, et, conversant avec la priere de celui qui jeline,
comme s'ils priaient ensemble, ils le rendront justement agréable et justifieront le travail volontaire
du jeline. Apres avoir prié et regu la lumiére divine, le Seigneur descendit de la montagne et alla
vers le peuple et les disciples auxquels on avait amené celui qui était possédé par un esprit impur.
Ainsi, de méme qu'il avait démontré sur la montagne que la récompense du jeline et de la priere
est non seulement grande, mais immense, car il avait manifesté la véritable splendeur de Dieu et
leurs bienfaits, de méme, en descendant, il montra leurs bienfaits et leur puissance contre les
esprits impurs. Puisque, en ce jour de je(ine du Seigneur, il est d'usage a I'église de lire I'Evangile
relatant ce miracle, approfondissons le passage qui I'annonce. Car Jésus s'adressa aux disciples et
a ceux qui étaient avec eux, et leur demanda : «Quel est le sujet de controverse parmi vous ?»
Quelqu'un répondit : «Maitre, je t'ai amené mon fils, qui est possédé par un esprit muet; chaque
fois qu'il le prend, il est dévasté, il écume de rage, il grince des dents et il devient muet» (Mc
9,17-18). Comment expliquer alors sa rage, ses grincements de dents et son mutisme ? Lorsqu'on
souffre spirituellement, le cerveau est le premier touché, et plus que les autres parties du corps;
car l'esprit, dans cet esprit vital, I'utilise comme siége et, tel une forteresse, exerce une violence
sur tout le corps. Lorsque le cerveau souffre, une certaine quantité de mucus et de substances
inflammatoires s'écoule vers les nerfs et les muscles, obstruant les voies de I'esprit vital.

Cela provoque des tremblements, des ruptures et une limitation des mouvements dans
tous les membres libres, en particulier au niveau des joues, car elles sont proches du membre
principalement affecté. Lorsqu'une grande quantité de mucus s'accumule autour de la bouche par
les pores et prés du cerveau, et que la respiration est entravée par les mouvements irréguliers des
organes, cela provoque une accumulation importante de mucus chez les personnes souffrantes.
Ainsi, celui qui était tourmenté par I'esprit écumait et grincait des dents, qui s'entrechoquaient
violemment et claquaient furieusement; puis il fut paralysé par la puissante attaque de I'esprit. Car,
de méme que les vapeurs qui se déplacent sous l'effet de la chaleur des rayons du soleil, lorsque
celle-ci devient intense, se dispersent et se cachent de lui, de méme I'humidité produite par
I'attaque de I'esprit, lorsqu'elle s'intensifie fortement, épuise une grande partie de la seve naturelle
du corps, et celui qui était tourmenté par I'esprit devient paralysé. Le pére le présenta au Seigneur,
disant : «Comme il I'avait dit aux disciples : “Qu'ils le chassent”, mais ils n'y sont pas parvenus.» Et
le Seigneur, non seulement le péere, mais tous, les réprimanda en disant : «Génération infidele,
jusqu'a quand serai-je avec vous ? Jusqu'a quand vous supporterai-je ?» (Mc 9,19). Il me semble
que les Juifs présents, ayant eu l'occasion de le faire puisque les disciples étaient incapables de
chasser l'esprit, les réprimanderent par des paroles trés blasphématoires. Car que pouvaient bien
dire ceux qui, méme en accomplissant des miracles, ne pouvaient s'empécher de blasphémer,
lorsqu'ils en avaient I'occasion ? Mais le Seigneur, voyant de loin leurs murmures et leurs insultes,



Saint Grégoire Palamas

les réprimanda et les confondit non seulement par des paroles acerbes, mais aussi par des actes et
des paroles emplis d'amour pour I'hnumanité. Car il leur ordonna : «Amenez-le-moi», et ils obéirent.
Voyant I'Esprit du Seigneur, I'homme fut ébranlé, tomba et se vautra dans I'écume (Mc 9,20). Car
le Seigneur lui permit de manifester sa méchanceté. Le Seigneur demanda alors au pére de
I'enfant : «Quel age a-t-il, et depuis combien de temps souffre-t-il ?» Il posa cette question par
amour pour I'humanité, l'incitant a la foi et a la supplication, unies a la foi, qui est la mere des
miracles. Car I'nomme était si loin de la foi qu'il n'avait méme pas demandé la guérison de I'enfant.
Il leur avait dit de chasser I'esprit, sans se prosterner, sans adorer, sans prier; il sesmble méme qu'il
n'ait pas prié le Seigneur. C'est pourquoi le Seigneur, laissant I'enfant prosterné sous ses yeux,
s'adressa au pere, l'interrogeant sur la durée de sa souffrance et l'invitant a le supplier. Il répondit
alors : «Cela lui arrivait dés son enfance, et souvent il le jetait dans le feu et dans I'eau pour le
perdre. Mais si tu peux, aie compassion de nous» (Mc 9,21-22). Voyez-vous a quel point cet
homme était incrédule ? Car en disant : «Si tu peux», il montrait clairement qu'il ne croyait pas en
sa propre capacité. Le Seigneur dit : «Si tu peux croire quelque chose, tout est possible a celui qui
croit» (Marc 9,23). Il dit cela non pas parce qu’il ignorait son incrédulité, mais comme s'il le
conduisait progressivement a la foi, et montrait que son incrédulité était la raison pour laquelle les
disciples n’avaient pas chassé |'esprit. Interrogez I'évangéliste; car il n‘a pas dit que le Seigneur
avait parlé au pére du garcon : «Si tu peux croire», mais «Si tu es capable de croire», comme si le
Christ exigeait toujours la foi de ceux qui cherchaient la guérison; car, étant le Maitre et le
Protecteur des ames, il s'efforcait de les guérir par la foi. Mais le pére du garcon, des qu'il entendit
que la guérison suivrait la foi en Lui, dit en larmes : «Seigneur, je crois; viens en aide a mon
incrédulité» (Mc 9,24). Voyez-vous le changement positif dans sa moralité ? Car non seulement il
croyait a la guérison du garcon, mais il croyait aussi que le Seigneur pouvait vaincre son
incrédulité, s'il le voulait. Lorsque les gens commencérent a se disputer a propos de ces paroles, le
Seigneur réprimanda I'esprit impur en disant : «Esprit sourd et muet, je te l'ordonne, sors de cet
homme et n'y rentre plus» (Mc 9,25). Bien que cet esprit semblat tres agité et violent, la fermeté
de la réprimande et I'ordre de «ne plus y entrer» apaisérent sa violence; car sans cela, méme
chassé, il serait revenu. Il avait occupé une grande partie de I'homme, le possédant sans relache,
et était sourd et muet, de sorte que la nature, incapable de se soumettre a son extraordinaire
violence, souffrait d'une insensibilité presque totale. C'est pourquoi, aprés avoir crié et s'étre
beaucoup débattu, il sortit; et I'hnomme devint comme mort. Comment plusieurs peuvent-ils dire :
«Je suis mort» ? (Mc 9,26). Mais les pleurs ne contredisent pas le fait que I'esprit soit muet; car la
parole est une voix, signifiant une pensée; les pleurs, en revanche, sont une voix qui ne signifie
rien. Il est permis a l'esprit de tourmenter un homme au point de le laisser pour mort, afin que
toute sa méchanceté soit connue. Mais le Seigneur, prenant I'hnomme par la main, le releva, et il se
leva, manifestant ainsi sa double puissance. Car ce qu'il prit de sa main était un acte créateur
accompli pour nous; et le fait qu'il I'ait relevé alors qu'il souffrait était un signe de la puissance
divine incréée. Lorsque les disciples demanderent plus tard pourquoi ils ne pouvaient pas chasser
cet esprit, il leur répondit que rien ne pouvait I'exorciser, si ce n'est le jeline et la priere. Certains
disent cependant que le jeline et la priere doivent venir de celui qui souffre. Or, cela est faux; car
comment celui qui est affligé par un esprit mauvais, ou par un esprit semblable, étant son
instrument et subissant sa violence, pourrait-il prier ou jeliner efficacement ? Il semble que cet
esprit malin soit I'esprit d'intempérance, qui parfois précipite le possédé dans les flammes; car cet
amour passionné et destructeur le noie parfois dans I'eau par la gourmandise, l'ivresse et les
festins excessifs. Mais méme chez ces personnes, un esprit sourd et muet est présent; car celui qui
suit les conseils de cet esprit n'entend ni ne parle des choses divines. Mais si quelqu'un, non
possédé par cet esprit malin, mais guidé par ses conseils, considere sa conversion, il conserve sa
liberté. Il lui faut immédiatement jeliner et prier, afin que par le je(ne il puisse maitriser le corps et
dompter ses rébellions, et que par la priére il puisse détruire les désirs de I'ame et apaiser les
pensées qui incitent a la passion, et ainsi se libérer de la passion, repoussant les attaques
sataniques et la violence par la priere et le jelne. Si, en revanche, il n'est pas guidé par les
incitations de I'esprit, mais que celui-ci demeure en lui, il ne souffre plus pour les autres, et il ne
peut plus contribuer lui-méme a sa propre guérison. Mais ce qu'il aurait da faire si son esprit avait
été libre, méme ce qui est porté a la perfection par des pensées libres et divinement inspirées,
contribuera grandement a I'exorcisme de I'esprit. Car méme si nous pouvions l'exorciser, cela nous
serait inutile si nous menions une vie insouciante. Car beaucoup, dit-il, diront en ce jour-la :
2



Saint Grégoire Palamas

«Seigneur, n‘avons-nous pas prophétisé en ton nom et chassé des démons en ton nom ?» Et je
leur dis : «Je ne vous connais pas; éloignez-vous de moi, vous qui pratiquez l'iniquité» (Mt
7,22-23). 1l est donc bien plus profitable de s'efforcer de chasser de son ame les passions de la
fornication, de la colere, de la haine et de l'orgueil, que de chasser les esprits. Car il ne suffit pas
d'éviter le péché du corps, mais il faut aussi purifier la puissance intérieure de I'ame, car c’est du
coeur que proviennent les mauvaises pensées : adultere, fornication, meurtre, vol, extorsion et
autres. Voila ce qui souille I'nomme (Mt 15,19-20). Et celui qui regarde une femme pour la
convoiter a déja commis I'adultére avec elle dans son cceur (Mt 5,28). Car tant que le corps est
inactif, il est possible de pécher mentalement. Mais lorsque I'ame, intérieurement, par la priere, la
méditation, le souvenir de la mort, la compassion pour Dieu et la pauvreté, terrasse la violence du
malin, alors le corps, désirant étre préservé des calamités, participe a la sainteté. Et voici ce que le
Seigneur a dit : «Celui qui a purifié I'extérieur du vase a aussi purifié l'intérieur; mais purifiez
I'intérieur, et tout sera pur» (Mt 23,25-26). Efforcez-vous donc d’avoir un zele intérieur pour Dieu,
apres avoir vaincu les passions du ceeur. Car si la racine est sainte, les branches le sont aussi; et si
le levain est saint, le levain I'est aussi. Car, dit Paul, «marchez selon I'Esprit, et n‘accomplissez pas
les désirs de la chair» (Gal 5,16). C'est pourquoi le Christ n’est pas venu abolir la circoncision juive,
mais I'accomplir; car il dit lui-méme : «Je ne suis pas venu abolir la loi, mais I'accomplir» (Mt
5,17). Comment l'a-t-il accomplie ? C'était le sceau, le signe et I'enseignement mystique de la
circoncision du cceur, empli de mauvaises pensées. Les Juifs, insouciants, furent couverts de honte
par les Propheétes, car leur coeur était incirconcis, et par Celui qui voit le coeur, ils furent hais et
finalement méprisés. Car 'homme regarde le visage, mais Dieu regarde le cceur; et si celui-ci est
rempli de pensées impures et mauvaises, alors une telle personne devient digne de I'aversion de
Dieu. C'est pourquoi I'Apbtre nous exhorte a nouveau a prier sans colére ni pensées négatives.
Nous enseignant a veiller a la circoncision de notre coeur en esprit, le Seigneur bénit les coeurs
purs et les esprits pauvres, et affirme que la récompense de cette pureté est la vision de Dieu. Aux
pauvres, Il promet le royaume des cieux, qu'll appelle ceux qui vivent dans la pauvreté et la
frugalité. Il bénit ceux qui vivent simplement, mais surtout ceux qui, selon I'humilité et la bonne
volonté de leur coeur, disposent de leurs biens matériels. Il interdit non seulement le meurtre, mais
aussi la colere, et nous ordonne de pardonner a ceux qui ont aigri nos cceurs; il n‘accepte pas non
plus le don que nous lui offrons tant que nous ne sommes pas réconciliés et que nous n‘avons pas
renoncé a la colére. Il parle de méme des passions de la fornication, car il a qualifié d’adultére la
vision la plus perverse et la convoitise qui en découle, et, concluant d'une maniére générale a leur
sujet, il a dit : «Si la lumiere qui est en vous, c'est-a-dire votre esprit et votre raison, est ténebres»
(Luc 11,35), de ces attaques obscures qui occupent des lieux... Si vous étes plongés dans les
ténebres, votre corps et vos sens le sont d'autant plus, car ils sont dépourvus de la lumiére
intellectuelle qui engendre la vérité et le détachement. Mais si la lumiére qui est en vous est pure,
non obscurcie par la sagesse charnelle, alors votre ame est pleinement illuminée, comme
lorsqu'une lampe brille sur vous (Luc 11,36). Telle est la circoncision du cceur par I'Esprit, par
laquelle le Seigneur a accompli la circoncision légale de la chair, qu'il a enseignée aux Juifs comme
un signe la démontrant et y conduisant. Ceux qui ne s'efforcaient pas d'obtenir cette circoncision
étaient, comme le dit Paul, «circoncis par l'incirconcision» (Rom 2,25), et ils étaient éloignés de
Dieu, non pas en personne, c'est-a-dire non pas en ce qui concerne les justifications visibles de la
chair, mais en ce qui concerne les choses cachées et les mouvements de nos pensées. Je prie donc
pour que nous aussi, nous nous retournions avec attention et purifiions nos coeurs de toute
impureté, de peur gqu'elle ne nous soit imputée, a nous qui sommes condamnés. Car si la loi
prononcée par Moise avait été connue, et si toute transgression et toute désobéissance justifiée
avaient recu une rétribution, comment fuirions-nous, négligeant notre salut, que le Seigneur nous
a annoncé a ceux qui l'ont entendu en nous, rendant témoignage a Dieu par des signes, des
prodiges et divers miracles, et par le Saint-Esprit de diverses maniéres ? (Héb 2,2-4). Craignons
donc celui qui sonde les cceurs et les reins, apaisons le Seigneur de la vengeance, établissons en
nous la paix, la sainteté et la priere avec un coeur contrit, sans quoi nul ne verra le Seigneur;
désirons avec la fermeté de la foi la vision promise a un cceur pur. Efforcons-nous d'étre rendus
dignes de la vie éternelle, de la beauté impérissable, de la richesse inépuisable, de la joie éternelle
et de la gloire du regne, afin de tout obtenir en Christ, Roi des siécles, a qui seul appartiennent
toute gloire, tout honneur et toute adoration, avec son Pére sans commencement et son Esprit
vivifiant pour I'éternité. Amen. -

3 - '/ ,



