
Saint Grégoire Palamas

Homélie pour la deuxième semaine du Carême  1

 Pour commencer ce sermon, je prononcerai sur vos cœurs les paroles les plus divines, ou 
plutôt, le tout début du sermon sur l'Évangile : «Repentez-vous, car le royaume des cieux est 
proche» (My 3,2). Non seulement il s'est approché, mais il est déjà en nous. «Car voici, le royaume 
de Dieu est au milieu de vous», dit encore le Seigneur (Luc 17,21). Et non seulement il est en 
nous, mais c'est pour cette raison qu'il se manifeste plus visiblement, détruisant tout principe, 
toute autorité et toute puissance (de l'ennemi). Cela ne s'applique cependant qu'à ceux qui vivent 
selon Dieu et mènent une vie qui lui soit agréable. Puisque le Royaume de Dieu s'est approché et 
est en nous, raison pour laquelle il vient, rendons-nous dignes de lui par des actes de repentance; 
efforçons-nous de rejeter les mauvaises volontés et les mauvaises habitudes; car le Royaume des 
Cieux est forcé, et ceux qui usent de la force s'en emparent par la force. Imitons la patience, 
l'humilité et la foi même de nos Pères, porteurs de Dieu; car, comme le dit l'Apôtre : «Que leur foi 
imite celle de ceux qui veillent à la fin de leur vie» (Héb 13,7). Mortifions ce qui, en nous, est 
terrestre : la fornication, l'impureté, les passions, les mauvais désirs et la cupidité – surtout durant 
ces jours sacrés du Carême. Car c'est dans ce but que la grâce de l'Esprit, après nous avoir 
d'abord informés du redoutable jugement à venir de Dieu, puis nous avoir rappelé l'expulsion 
d'Adam, et enfin, après cela, nous a présenté l'essence d'une foi inébranlable. Afin que, mus par la 
crainte du Jugement dernier et déplorant notre expulsion du Paradis, et demeurant fermes dans la 
foi, nous nous maîtrisions et ne cédions pas à l'intempérance, n'ouvrions pas, par un ventre 
insatiable, les portes de toutes les passions et ne nous y abandonnions pas, nous retrouvant ainsi 
sur le large chemin, à périr avec les prétendus plaisirs. Mais, ayant aimé le chemin étroit qui mène 
à la vie éternelle, dont le commencement et la première étape est le jeûne, accomplissons avec 
zèle ces quarante jours de jeûne. 
 Car si, comme le dit Salomon, il y a un temps pour tout, et pour tout une heure, alors pour 
celui qui recherche le temps favorable à la pratique de la vertu, ce temps est celui-ci : ces 
quarante jours. Si toute la vie d’une personne est un temps favorable pour atteindre le salut, 
combien plus encore ce temps du Carême l’est-il ? Car le Christ, Auteur et Capitaine de notre salut, 
a commencé par le jeûne, et, par sa pratique, il a vaincu et confondu le diable, instigateur des 
passions, qui l’attaquait de toutes parts. De même que l’intempérance, destructive des vertus, est 
la mère des passions, de même, inversement, l’abstinence, détruisant les impuretés qui nous sont 
parvenues par l’intempérance, est la mère du détachement. Si, même en l’absence de passions, 
l’intempérance les introduit et les a introduites, comment pourrait-elle ne pas les accroître et les 
renforcer lorsqu’elles sont déjà présentes, tandis que le jeûne les diminue et les détruit ? Le jeûne 
et l'abstinence (générale) sont indissociables, bien que, selon les circonstances, ceux qui les 
observent avec sagesse privilégient parfois l'un, parfois l'autre. 
 À proprement parler, nous ne les séparerons pas; mais durant les cinq jours ouvrables de la 
semaine, nous nous attacherons davantage au jeûne (dans toute sa rigueur), et le samedi et le 
dimanche, nous privilégierons l'abstinence (c'est-à-dire la modération alimentaire), afin de pouvoir 
entendre avec sagesse les paroles de l'Évangile, qui nous annoncent aujourd'hui la guérison 
miraculeuse accomplie par le Seigneur non pas à Jérusalem, mais à Capharnaüm. Car, comme le 
dit Marc, «quelques jours plus tard, Jésus revint à Capharnaüm» (Mc 2,1). Matthieu appelle cette 
même ville de Capharnaüm la ville du Seigneur (Jésus); car lui aussi, relatant l'histoire du même 
paralytique, dit : «Jésus vint dans sa ville» (Mt 9,1). Après avoir été baptisé dans le Jourdain par 
Jean, et après que l'Esprit fut descendu du ciel sur lui, après avoir été conduit au désert pour être 
tenté par le diable, et après avoir vaincu le tentateur, il retourna aux abords du Jourdain, et 
parcourut les régions voisines, recevant à plusieurs reprises le témoignage de Jean-Baptiste, 
jusqu'à ce qu'Hérode fasse emprisonner Jean. Après cela, le Christ, comme le dit Matthieu, «se 
retira en Galilée; et, quittant Nazareth, il vint habiter à Capernaüm, qui est au bord de la mer» (Mt 
4,12-13). 
 Et de cette ville, il allait au désert pour prier, ou dans les villes voisines pour prêcher, puis il 
revenait à Capernaüm. C'est pourquoi l'évangéliste Matthieu appelle cette ville «sa ville». Marc 

 PG.151:112–1241

1



Saint Grégoire Palamas

rapporte : «Le lendemain, il revint à Capernaüm. Or, on apprit qu’il y avait un problème dans la 
maison. Aussitôt, une foule se rassembla, car il n’y avait plus de place aux portes» (Mc 2,1-2). Le 
Christ ayant passé la majeure partie de son temps dans cette ville, en raison de ses nombreux et 
grands miracles et de ses enseignements, il y était plus connu qu’ailleurs, et particulièrement de la 
population locale. Aussi, lorsqu’ils apprirent qu’il était de retour, tout le peuple accourut vers lui. Et, 
comme le dit Luc, ceux qui étaient venus venaient de toutes les villes; il y avait parmi eux des 
scribes, des pharisiens et des docteurs de la loi. Et lui, comme le rapporte l’évangéliste, «leur 
adressa la parole» (Mc 2,2). Car il était, au plus haut point, celui qu’il présentait dans sa parabole, 
disant : «Le semeur sortit pour semer sa semence» (Luc 8,5), c’est-à-dire la parole de 
l’enseignement, et qui dit : «Je suis venu appeler les pécheurs à la repentance.» (Mt 9,13; Mc 
2,17); et l’appel s’accomplit par la parole de l’enseignement. Paul le démontre également lorsqu’il 
dit : «La foi vient de ce qu’on entend, et ce qu’on entend vient de la parole de Dieu» (Rom10,17). 
 Le Seigneur, en vérité, a prononcé la parole de la repentance, l'Évangile du salut, les 
paroles de la vie éternelle, s'adressant à tous sans distinction. Et, en effet, tous ont écouté, mais 
tous n'ont pas obéi. Car nous aimons tous entendre et voir, mais tous n'aiment pas la vertu. Nous 
avons tous en nous le désir de savoir, entre autres, ce qui est nécessaire au salut. C'est pourquoi 
beaucoup non seulement écoutent avec plaisir l'enseignement sacré, mais étudient aussi 
attentivement les principes, afin que nul ne soit dans l'ignorance quant à leur compréhension. Mais 
pour mettre ces principes en pratique, ou pour que la foi parfaite porte du fruit sur leur 
fondement, la prudence et la bonne volonté sont nécessaires, qualités difficiles à trouver, surtout 
chez ceux qui se justifient eux-mêmes et se croient sages. Tels étaient les scribes et les pharisiens 
juifs. Aussi, tout en écoutant la parole et en voyant les miracles accomplis, ils blasphémaient au 
lieu de louer Celui qui dispensait les bienfaits par ses actes et par ses paroles. Ainsi, tandis que le 
Seigneur enseignait et que tous, ou presque, écoutaient attentivement les paroles de grâce qui 
sortaient de sa bouche, «certains vinrent à lui», rapporte l’évangéliste, «portant un paralytique, 
portés par quatre personnes. Ceux qui ne pouvaient l’approcher à cause de la foule découvrirent le 
voile qui était là, creusèrent un trou et y installèrent le brancard sur lequel était couché le 
paralytique» (Mc 2,3-4). On pourrait imaginer que tout cela n’était qu’une manifestation de foi de 
la part de ceux qui avaient amené le paralytique et que, satisfait de leur foi, le Seigneur lui avait 
alors accordé la guérison. Mais je pense qu’il en est autrement. En effet, en guérissant le fils du 
chef de la synagogue, le Seigneur n’a pas exigé de foi de ce garçon, pas plus qu’il n’en a exigé de 
la fille de la Cananéenne ou de la fille de Jaïrus. Mais le premier était mort, tandis que la seconde 
– la fille de la Cananéenne – était folle, et le fils du chef de la synagogue était absent. Par 
conséquent, le Seigneur ne pouvait attendre d'eux la foi, et la foi de leurs proches suffisait à leur 
salut. Mais ce paralytique était présent et maître de son esprit, bien que physiquement paralysé. Il 
me semble donc que c'est précisément grâce à sa ferme espérance et à sa foi que la foi a pris 
racine chez ceux qui l'ont amené et encouragé à venir, et, persuadés par ce paralytique, de le 
transporter sur le toit et de le descendre devant le Seigneur. Car ils n'ont pas agi contre sa volonté, 
et la faiblesse du paralytique n'était pas une faiblesse d'esprit, mais plutôt, plus exactement, il était 
clairement au-dessus de ce qui obscurcit et entrave la foi. Tandis que l'amour de la gloire humaine 
éloignait les pharisiens de la foi dans le Seigneur, il leur dit : «Comment pouvez-vous croire, 
recevant la gloire les uns des autres, et ne pas rechercher la gloire qui vient du seul Dieu ?» (Jn 
5,44). 
 Et pour d'autres, les biens matériels, le mariage et les soucis des affaires de ce monde ont 
constitué des obstacles à leur conversion au Seigneur. Tout cela fut écarté, comme coupé des 
pensées du paralytique par sa faiblesse intrinsèque. C'est pourquoi, parfois, il vaut mieux pour les 
pécheurs être malades que bien portants, lorsque la maladie contribue à leur salut. Car la maladie 
émousse l'inclination innée au mal, et en endurant les souffrances qui y sont liées, elle, comme 
pour expier les péchés commis, rend capable d'accepter d'abord la santé de l'âme, puis, ô miracle, 
celle du corps. Cela se produit surtout lorsque le malade, comprenant que la santé dépend de 
Dieu, endure vaillamment l'adversité et, avec foi, se prosterne devant Dieu et, par ses actes, 
autant que ses forces le lui permettent, implore sa miséricorde. Le paralytique le démontra par ses 
actions, du mieux qu'il put, et le Seigneur le révéla par ses actes et par ses paroles sincères, bien 
que les pharisiens, incapables de comprendre, blasphémèrent et murmurèrent. Car, est-il dit : 
«Voyant leur foi, tant lorsqu’il descendit le paralytique couché sur son lit que lorsqu’on le descendit 
du toit, Jésus dit au paralytique : “Mon enfant, tes péchés te sont pardonnés”» (Mc 2,5). Ô paroles 

2



Saint Grégoire Palamas

bénies ! «Enfant», entend-il s’adresser à lui, et (par là) il est adopté par le Père céleste, entrant 
dans une relation intime avec le Dieu sans péché, devenant lui-même aussitôt sans péché, grâce à 
la rémission de ses péchés; et afin que le renouvellement du corps puisse suivre, il reçoit d’abord 
une âme élevée au-dessus du péché, de Celui qui sait que, parce que l’âme est d’abord tombée 
dans le piège du péché, ont suivi, par son juste jugement, les maladies du corps et la mort. 
 Mais les scribes, entendant ces paroles, «raisonnaient en eux-mêmes : “Pourquoi cet 
homme profère-t-il de tels blasphèmes ? Qui peut pardonner les péchés, sinon Dieu seul ?”» (Mc 
2,6-7). Le Seigneur, Créateur des cœurs et Celui qui connaît les pensées cachées du cœur des 
scribes, leur dit : «Pourquoi raisonnez-vous ainsi en vous-mêmes ? Qu’est-ce qui est le plus 
convenable ? Dire au paralytique : “Tes péchés te sont pardonnés”, ou lui dire : “Lève-toi, prends 
ton lit et marche ?”» (Mc 2,8-9). Il semblait aux scribes que le Seigneur, ne pouvant guérir le 
paralytique, avait eu recours à quelque chose d’inaccessible – à savoir l’absolution des péchés –, 
ce qui, prononcé d’un seul mot et sur un ton autoritaire et impérieux, est non seulement un 
blasphème, mais aussi parfaitement accessible à quiconque le désire. C’est pourquoi le Seigneur 
leur dit : «Si je voulais prononcer des paroles vaines et sans effet pratique, j’aurais pu tout aussi 
bien ne pas associer la guérison du paralytique à la rémission de ses péchés. Mais je le fais 
intentionnellement, afin que vous sachiez que ma parole n’est pas vaine. Ce n’est pas parce que je 
suis incapable de guérir un malade que j’ai eu recours à la rémission des péchés, mais parce que 
je possède l’autorité divine sur la terre, en tant que Fils, consubstantiel au Père céleste, bien que, 
dans la chair, je sois devenu consubstantiel à vous, ingrats.» Puis il dit au paralytique : «Je te le 
dis, lève-toi, prends ton lit et rentre chez toi.» Aussitôt, il se leva, prit son lit et sortit au milieu de 
tous. (Mc 2,11-12) Ces paroles et ce miracle réfutaient les idées des scribes, et pourtant, d'une 
certaine manière, elles s'y accordaient : car il est vrai que nul ne peut pardonner les péchés de sa 
propre autorité. Mais l'erreur et la folie des pharisiens résidaient précisément dans leur croyance 
que le Christ n'était qu'un simple homme, et ils ne reconnaissaient pas en lui le Dieu Tout-Puissant. 
Car ce qui n'avait jamais été vu ni entendu auparavant venait de se produire : Dieu et Homme 
étaient apparus, possédant une double nature et une double action («énergie») : parlant avec 
vérité, comme il est naturel à nous autres humains, faisant tout ce qu'il veut – par la parole et un 
seul commandement, comme le fait Dieu – et prouvant par ses actes qu'il est celui qui a créé 
toutes choses au commencement, comme le dit le psaume : «Il a parlé, et ils ont été faits; il a 
commandé, et ils ont été créés» (Ps 33,9). Ainsi, en cette circonstance également, sa parole fut 
immédiatement suivie d'actes. «Puis il prit son lit et sortit devant tous, afin qu’ils soient 
émerveillés» (Mc 2,12). Car même entre hommes, le pardon des offenses, si quelqu’un a offensé 
autrui, s’accomplit souvent par une parole. Mais qu’une maladie, et même une telle maladie, soit 
vaincue par la puissance d’un seul commandement et d’une seule parole, cela n’est possible 
qu’avec Dieu. C’est pourquoi, l’évangéliste dit, en relatant que tous ceux qui furent témoins de la 
guérison du paralytique par le Seigneur furent stupéfaits et glorifièrent Dieu, c’est-à-dire Lui, bien 
sûr, le Créateur de ce miracle ineffable, ou plutôt, l’Accomplis d’innombrables actes glorieux et 
terribles, disant : «Car jamais nous n’avons vu pareille chose» (Mc 2,12). Mais ces gens, rendant 
véritablement gloire par leurs paroles et proclamant un miracle plus grand que tous les miracles 
précédents, dirent : «Jamais nous n’avons vu pareille chose.» Nous ne pouvons plus parler ainsi, 
car nous voyons de nombreux actes bien plus grands accomplis non seulement par le Christ, mais 
aussi par ses disciples et leurs successeurs, et ces actes accomplis par la seule invocation du nom 
du Christ. C'est pourquoi, frères et sœurs, nous le glorifierons maintenant par nos actions, en 
contemplant ce miracle comme un exemple de vertu. Car quiconque se livre aux plaisirs s'affaiblit 
spirituellement, couché sur un lit de sensualité, avec une licence corporelle correspondante. Mais 
lorsque, convaincu par les exhortations de l'Évangile, il triomphe avec repentir de ses péchés et de 
l'âme affaiblie qu'ils engendrent, alors il est offert au Seigneur par ces quatre choses : le mépris de 
soi-même, la confession des péchés, la promesse de s'abstenir du mal à l'avenir et la prière à Dieu. 
Mais ils ne peuvent s'approcher de Dieu sans avoir découvert le toit, sans avoir balayé les tuiles, 
l'argile et autres matières. Le toit intérieur représente la partie intellectuelle de l'âme, qui recouvre 
tout ce qui est en nous; il contient, pour ainsi dire, une multitude de matières accumulées liées 
aux passions et aux choses terrestres. Ainsi, lorsque cet état est dévoilé et détruit par les quatre 
points mentionnés précédemment, alors nous pouvons véritablement nous abaisser, c'est-à-dire 
nous humilier sincèrement, nous prosterner et nous approcher du Seigneur, lui demander et 
recevoir la guérison. 

3



Saint Grégoire Palamas

 Mais quand ces œuvres de repentance sont-elles accomplies ? Lorsque Jésus est venu 
«dans sa ville», c'est-à-dire lorsqu'il est venu en chair et en os dans le monde, qui est sa propriété, 
sa création, comme le dit l'évangéliste à son sujet : «Il est venu chez les siens, et les siens ne l'ont 
pas reçu.» «Mais à tous ceux qui l'ont reçu, à ceux qui croient en son nom, il a donné le pouvoir 
de devenir enfants de Dieu» (Jn 1,11-12). Ainsi, même le paralysé spirituellement, tombant ainsi 
dans la foi, entend aussitôt de Lui, «Enfant», et reçoit à la fois la rémission des péchés et la 
guérison, et non seulement cela, mais aussi la force de soulever son lit, auquel il était enchaîné, et 
de le porter. Par «lit», il faut entendre le corps, dans lequel repose l’esprit, guidé par les désirs 
charnels, et qui, opprimé par le corps, s’attache aux actes pécheurs. Mais après la guérison, notre 
esprit guide et soutient le corps, lui révélant les fruits et les œuvres de la repentance, afin que 
ceux qui le voient glorifient Dieu. Ils voient aujourd'hui un évangéliste qui hier était publicain, un 
apôtre – un persécuteur, un théologien – un voleur, un fils du Père céleste – celui qui, peu de 
temps auparavant, vivait parmi les porcs – et (non seulement un fils du Père céleste, mais aussi) 
quelqu'un qui porte en son cœur l'aspiration à l'ascension, allant de gloire en gloire et 
s'épanouissant jour après jour. C'est pourquoi le Seigneur dit aux siens : «Que votre lumière brille 
ainsi devant les hommes, afin qu'ils voient vos bonnes œuvres et glorifient votre Père qui est dans 
les cieux» (Mt 5,16). Il ne s'agit pas ici de se mettre en avant, mais de vivre d'une manière qui lui 
soit agréable. Mais de même que la lumière, sans lien avec le monde extérieur, attire le regard de 
ceux qui la voient, de même une vie agréable à Dieu attire l'âme des hommes autant que leurs 
yeux. Et encore : de même que, sous la lumière du soleil, nous ne louons pas l'air, qui participe à 
l'éclat, mais le soleil, qui possède la lumière et la répand; et si nous louons l'éther comme 
lumineux, combien plus louons-nous le soleil ! Il en est de même pour celui qui, par ses actes 
vertueux, révèle l'éclat du Soleil de Justice : car une telle personne, dès qu'elle est remarquée, 
élève les hommes à la louange du Père céleste, le Soleil de Justice – le Christ. Et sans parler de 
grandes vertus, je dirai que lorsque je me tiens avec vous devant Dieu dans la sainte Église, me 
retournant, je regarde ceux qui, avec compréhension et contrition, offrent des hymnes et des 
prières à Dieu, ou je vois quelqu'un debout, écoutant en silence et recueilli, alors cette simple 
vision m'inspire et je suis rempli de contentement et je glorifie le Père, qui est au Ciel – le Christ, 
sans qui personne ne peut rien faire de noble et par qui toute action réussie est produite chez les 
hommes. 
 Mais que dire de ceux qui ne demeurent pas silencieux, qui ne participent pas aux 
louanges, mais conversent entre eux, mêlant leur prière à des bavardages futiles, sans écouter la 
Parole sacrée et divinement inspirée, et empêchant ceux qui désirent l'entendre ? Jusqu'à quand, ô 
vous, boiterez-vous, comme le disait Élie le Thisbite, désirant participer simultanément à la prière 
et à des conversations terrestres et inopportunes, sans vous corriger les uns les autres, comme il 
convient, mais en vous détruisant mutuellement de toutes manières, ou plutôt, en étant détruits 
les uns par les autres ? Jusqu'à quand ne vous abstiendrez-vous pas de paroles vaines, mais ferez-
vous de la Maison de prière une maison de commerce ou de conversations passionnées, une 
Maison où les paroles de la vie éternelle sont prononcées et entendues ? Cette vie éternelle, nous 
la demandons à Dieu avec une espérance sans honte. Mais, de la part de Dieu, elle est accordée à 
ceux qui la prient de toute leur âme et de tout leur esprit, et non à ceux qui, pour ainsi dire, ne 
daignent même pas prononcer une prière. Or, mes frères, chez nous, le sacrifice n'est plus offert 
par le feu, comme sous Moïse, mais accompli par la parole. C'est pourquoi, tandis que le sacrifice 
offert à Dieu par le feu était agréé, ceux qui apportèrent un feu étranger, ainsi que Coré, qui se 
rebella contre Moïse, furent consumés par le feu sacré allumé contre eux. 
 Craignons donc, nous aussi, de peur qu'en introduisant des paroles étrangères sur ce saint 
Autel divin – je parle de l'Église – nous ne soyons totalement condamnés par les paroles divines 
qui y sont présentes, nous rendant ainsi dignes de malédictions et de condamnation. Oh ! 
craignons, je vous en prie, et tant que nous restons ici, devant Dieu avec crainte, offrons nos 
prières. En quittant ce lieu, manifestons dès maintenant un changement positif dans notre vie; ne 
nous laissons pas tenter par les gains, et surtout par les injustes. Fuyons les serments, et surtout 
les mensonges; abstenons-nous des paroles honteuses, et plus encore des actes qui leur 
correspondent : la calomnie, la tromperie, la vantardise; soumettons chaque membre, chaque 
sens, à la conduite d'un esprit pieux; portons notre corps avec prudence et dans la crainte de 
Dieu, ou plutôt, non pas le porter, mais l'exalter, sans pour autant nous y soumettre, en nous 
abaissant à ses instincts vils et répugnants et en nous laissant posséder par eux – étant enseignés 

4



Saint Grégoire Palamas

par Paul et sachant que si nous vivons selon la chair, nous mourrons; mais si, par l'Esprit, nous 
faisons mourir les œuvres de la chair, nous vivrons éternellement. Et maintenant, pour la gloire de 
Dieu, émerveillons tous ceux qui nous regardent, sachant que cette Maison porte en elle le Christ, 
qui fortifie les âmes faibles et nous commande d'apporter et d'élever vers Lui nos sens et 
sensations corporelles, sans nous laisser follement emporter et avilir par eux. Ainsi, élevons-nous 
vers notre véritable Demeure – je veux dire le royaume céleste et supra-céleste, où réside 
désormais le Christ, notre Héritier et Donateur de l’Héritage, à qui conviennent gloire, 
souveraineté, honneur et adoration, avec son Père sans commencement et le saint Esprit, saint, 
bon et vivifiant, maintenant et toujours, et dans les siècles des siècles. Amen.

5


