Saint Grégoire Palamas

boMmELic POUR LA DCcuXieme sEMAINDES DU CAREMC!

Pour commencer ce sermon, je prononcerai sur vos ceceurs les paroles les plus divines, ou
plutot, le tout début du sermon sur I'Evangile : «Repentez-vous, car le royaume des cieux est
proche» (My 3,2). Non seulement il s'est approché, mais il est déja en nous. «Car voici, le royaume
de Dieu est au milieu de vous», dit encore le Seigneur (Luc 17,21). Et non seulement il est en
nous, mais c'est pour cette raison qu'il se manifeste plus visiblement, détruisant tout principe,
toute autorité et toute puissance (de I'ennemi). Cela ne s'applique cependant qu'a ceux qui vivent
selon Dieu et menent une vie qui lui soit agréable. Puisque le Royaume de Dieu s'est approché et
est en nous, raison pour laquelle il vient, rendons-nous dignes de lui par des actes de repentance;
efforgons-nous de rejeter les mauvaises volontés et les mauvaises habitudes; car le Royaume des
Cieux est forcé, et ceux qui usent de la force s'en emparent par la force. Imitons la patience,
I'humilité et la foi méme de nos Péres, porteurs de Dieu; car, comme le dit I'Ap6tre : «Que leur foi
imite celle de ceux qui veillent a la fin de leur vie» (Héb 13,7). Mortifions ce qui, en nous, est
terrestre : la fornication, I'impureté, les passions, les mauvais désirs et la cupidité — surtout durant
ces jours sacrés du Caréme. Car c'est dans ce but que la grace de I'Esprit, aprés nous avoir
d'abord informés du redoutable jugement a venir de Dieu, puis nous avoir rappelé I'expulsion
d'Adam, et enfin, aprés cela, nous a présenté I'essence d'une foi inébranlable. Afin que, mus par la
crainte du Jugement dernier et déplorant notre expulsion du Paradis, et demeurant fermes dans la
foi, nous nous maitrisions et ne cédions pas a l'intempérance, n'ouvrions pas, par un ventre
insatiable, les portes de toutes les passions et ne nous y abandonnions pas, nous retrouvant ainsi
sur le large chemin, a périr avec les prétendus plaisirs. Mais, ayant aimé le chemin étroit qui mene
a la vie éternelle, dont le commencement et la premiéere étape est le jeline, accomplissons avec
zéle ces quarante jours de jeline.

Car si, comme le dit Salomon, il y a un temps pour tout, et pour tout une heure, alors pour
celui qui recherche le temps favorable a la pratique de la vertu, ce temps est celui-ci : ces
quarante jours. Si toute la vie d'une personne est un temps favorable pour atteindre le salut,
combien plus encore ce temps du Caréme l'est-il ? Car le Christ, Auteur et Capitaine de notre salut,
a commencé par le jeline, et, par sa pratique, il a vaincu et confondu le diable, instigateur des
passions, qui I'attaquait de toutes parts. De méme que l'intempérance, destructive des vertus, est
la mere des passions, de méme, inversement, I'abstinence, détruisant les impuretés qui nous sont
parvenues par lintempérance, est la mere du détachement. Si, méme en I'absence de passions,
I'intempérance les introduit et les a introduites, comment pourrait-elle ne pas les accroitre et les
renforcer lorsqu’elles sont déja présentes, tandis que le jeline les diminue et les détruit ? Le jeline
et l'abstinence (générale) sont indissociables, bien que, selon les circonstances, ceux qui les
observent avec sagesse privilégient parfois I'un, parfois I'autre.

A proprement parler, nous ne les séparerons pas; mais durant les cing jours ouvrables de la
semaine, nous nous attacherons davantage au jeline (dans toute sa rigueur), et le samedi et le
dimanche, nous privilégierons |'abstinence ,(c'est-é-dire la modération alimentaire), afin de pouvoir
entendre avec sagesse les paroles de I'Evangile, qui nous annoncent aujourd'hui la guérison
miraculeuse accomplie par le Seigneur non pas a Jérusalem, mais a Capharnaiim. Car, comme le
dit Marc, «quelques jours plus tard, Jésus revint a Capharnaiim» (Mc 2,1). Matthieu appelle cette
méme ville de Capharnalim la ville du Seigneur (Jésus); car lui aussi, relatant I'histoire du méme
paralytique, dit : «Jésus vint dans sa ville» (Mt 9,1). Apres avoir été baptisé dans le Jourdain par
Jean, et apres que I'Esprit fut descendu du ciel sur lui, aprés avoir été conduit au désert pour étre
tenté par le diable, et aprés avoir vaincu le tentateur, il retourna aux abords du Jourdain, et
parcourut les régions voisines, recevant a plusieurs reprises le témoignage de Jean-Baptiste,
jusqu'a ce qu'Hérode fasse emprisonner Jean. Apres cela, le Christ, comme le dit Matthieu, «se
retira en Galilée; et, quittant Nazareth, il vint habiter a Capernalim, qui est au bord de la mer» (Mt
4,12-13).

Et de cette ville, il allait au désert pour prier, ou dans les villes voisines pour précher, puis il
revenait a Capernalim. C'est pourquoi I'évangéliste Matthieu appelle cette ville «sa ville». Marc

1PG.151:112-124



Saint Grégoire Palamas

rapporte : «Le lendemain, il revint a Capernalim. Or, on apprit qu'il y avait un probleme dans la
maison. Aussitot, une foule se rassembla, car il n'y avait plus de place aux portes» (Mc 2,1-2). Le
Christ ayant passé la majeure partie de son temps dans cette ville, en raison de ses nombreux et
grands miracles et de ses enseignements, il y était plus connu qu‘ailleurs, et particulierement de la
population locale. Aussi, lorsqu'ils apprirent qu’il était de retour, tout le peuple accourut vers lui. Et,
comme le dit Luc, ceux qui étaient venus venaient de toutes les villes; il y avait parmi eux des
scribes, des pharisiens et des docteurs de la loi. Et lui, comme le rapporte I'évangéliste, «leur
adressa la parole» (Mc 2,2). Car il était, au plus haut point, celui qu'il présentait dans sa parabole,
disant : «Le semeur sortit pour semer sa semence» (Luc 8,5), c'est-a-dire la parole de
I'enseignement, et qui dit : «Je suis venu appeler les pécheurs a la repentance.» (Mt 9,13; Mc
2,17); et I'appel s'accomplit par la parole de I'enseignement. Paul le démontre également lorsqu'il
dit : «La foi vient de ce qu’on entend, et ce qu’on entend vient de la parole de Dieu» (Rom10,17).

Le Seigneur, en vérité, a prononcé la parole de la repentance, I'Evangile du salut, les
paroles de la vie éternelle, s'adressant a tous sans distinction. Et, en effet, tous ont écouté, mais
tous n'ont pas obéi. Car nous aimons tous entendre et voir, mais tous n'aiment pas la vertu. Nous
avons tous en nous le désir de savoir, entre autres, ce qui est nécessaire au salut. C'est pourquoi
beaucoup non seulement écoutent avec plaisir l'enseignement sacré, mais étudient aussi
attentivement les principes, afin que nul ne soit dans l'ignorance quant a leur compréhension. Mais
pour mettre ces principes en pratique, ou pour que la foi parfaite porte du fruit sur leur
fondement, la prudence et la bonne volonté sont nécessaires, qualités difficiles a trouver, surtout
chez ceux qui se justifient eux-mémes et se croient sages. Tels étaient les scribes et les pharisiens
juifs. Aussi, tout en écoutant la parole et en voyant les miracles accomplis, ils blasphémaient au
lieu de louer Celui qui dispensait les bienfaits par ses actes et par ses paroles. Ainsi, tandis que le
Seigneur enseignait et que tous, ou presque, écoutaient attentivement les paroles de grace qui
sortaient de sa bouche, «certains vinrent a lui», rapporte I'évangéliste, «portant un paralytique,
portés par quatre personnes. Ceux qui ne pouvaient I'approcher a cause de la foule découvrirent le
voile qui était la, creuserent un trou et y installerent le brancard sur lequel était couché le
paralytique» (Mc 2,3-4). On pourrait imaginer que tout cela n'était qu’'une manifestation de foi de
la part de ceux qui avaient amené le paralytique et que, satisfait de leur foi, le Seigneur lui avait
alors accordé la guérison. Mais je pense qu'il en est autrement. En effet, en guérissant le fils du
chef de la synagogue, le Seigneur n‘a pas exigé de foi de ce garcon, pas plus qu'il n’en a exigé de
la fille de la Cananéenne ou de la fille de Jairus. Mais le premier était mort, tandis que la seconde
— la fille de la Cananéenne — était folle, et le fils du chef de la synagogue était absent. Par
conséquent, le Seigneur ne pouvait attendre d'eux la foi, et la foi de leurs proches suffisait a leur
salut. Mais ce paralytique était présent et maitre de son esprit, bien que physiquement paralysé. Il
me semble donc que c'est précisément grace a sa ferme espérance et a sa foi que la foi a pris
racine chez ceux qui I'ont amené et encouragé a venir, et, persuadés par ce paralytique, de le
transporter sur le toit et de le descendre devant le Seigneur. Car ils n'ont pas agi contre sa volonté,
et la faiblesse du paralytique n'était pas une faiblesse d'esprit, mais plutot, plus exactement, il était
clairement au-dessus de ce qui obscurcit et entrave la foi. Tandis que I'amour de la gloire humaine
éloignait les pharisiens de la foi dans le Seigneur, il leur dit : «Comment pouvez-vous croire,
recevant la gloire les uns des autres, et ne pas rechercher la gloire qui vient du seul Dieu ?» (Jn
5,44).

Et pour d'autres, les biens matériels, le mariage et les soucis des affaires de ce monde ont
constitué des obstacles a leur conversion au Seigneur. Tout cela fut écarté, comme coupé des
pensées du paralytique par sa faiblesse intrinseque. C'est pourquoi, parfois, il vaut mieux pour les
pécheurs étre malades que bien portants, lorsque la maladie contribue a leur salut. Car la maladie
émousse l'inclination innée au mal, et en endurant les souffrances qui y sont liées, elle, comme
pour expier les péchés commis, rend capable d'accepter d'abord la santé de I'ame, puis, 6 miracle,
celle du corps. Cela se produit surtout lorsque le malade, comprenant que la santé dépend de
Dieu, endure vaillamment Il'adversité et, avec foi, se prosterne devant Dieu et, par ses actes,
autant que ses forces le lui permettent, implore sa miséricorde. Le paralytique le démontra par ses
actions, du mieux qu'il put, et le Seigneur le révéla par ses actes et par ses paroles sinceres, bien
que les pharisiens, incapables de comprendre, blasphémérent et murmurérent. Car, est-il dit :
«Voyant leur foi, tant lorsqu'il descendit le paralytique couché sur son lit que lorsqu’on le descendit
du toit, Jésus dit au paralytique : “Mon enfant, tes péchés te sont pardonnés”» (Mc 2,5). O paroles

2



Saint Grégoire Palamas

bénies ! «Enfant», entend-il s'adresser a lui, et (par 1a) il est adopté par le Pere céleste, entrant
dans une relation intime avec le Dieu sans péché, devenant lui-méme aussitot sans péché, grace a
la rémission de ses péchés; et afin que le renouvellement du corps puisse suivre, il regoit d'abord
une ame élevée au-dessus du péché, de Celui qui sait que, parce que I'ame est d'abord tombée
dans le piege du péché, ont suivi, par son juste jugement, les maladies du corps et la mort.

Mais les scribes, entendant ces paroles, «raisonnaient en eux-mémes : “Pourquoi cet
homme profere-t-il de tels blasphémes ? Qui peut pardonner les péchés, sinon Dieu seul ?"» (Mc
2,6-7). Le Seigneur, Créateur des cceurs et Celui qui connait les pensées cachées du coeur des
scribes, leur dit : «Pourquoi raisonnez-vous ainsi en vous-mémes ? Qu'est-ce qui est le plus
convenable ? Dire au paralytique : “Tes péchés te sont pardonnés”, ou lui dire : “Leve-toi, prends
ton lit et marche ?”"» (Mc 2,8-9). Il semblait aux scribes que le Seigneur, ne pouvant guérir le
paralytique, avait eu recours a quelque chose d’inaccessible — a savoir I'absolution des péchés —,
ce qui, prononcé d'un seul mot et sur un ton autoritaire et impérieux, est non seulement un
blaspheme, mais aussi parfaitement accessible a quiconque le désire. C'est pourquoi le Seigneur
leur dit : «Si je voulais prononcer des paroles vaines et sans effet pratique, j'aurais pu tout aussi
bien ne pas associer la guérison du paralytique a la rémission de ses péchés. Mais je le fais
intentionnellement, afin que vous sachiez que ma parole n’est pas vaine. Ce n'est pas parce que je
suis incapable de guérir un malade que j'ai eu recours a la rémission des péchés, mais parce que
je possede I'autorité divine sur la terre, en tant que Fils, consubstantiel au Pére céleste, bien que,
dans la chair, je sois devenu consubstantiel a vous, ingrats.» Puis il dit au paralytique : «Je te le
dis, leve-toi, prends ton lit et rentre chez toi.» Aussitt, il se leva, prit son lit et sortit au milieu de
tous. (Mc 2,11-12) Ces paroles et ce miracle réfutaient les idées des scribes, et pourtant, d'une
certaine maniere, elles s'y accordaient : car il est vrai que nul ne peut pardonner les péchés de sa
propre autorité. Mais l'erreur et la folie des pharisiens résidaient précisément dans leur croyance
que le Christ n'était qu'un simple homme, et ils ne reconnaissaient pas en lui le Dieu Tout-Puissant.
Car ce qui n'avait jamais été vu ni entendu auparavant venait de se produire : Dieu et Homme
étaient apparus, possédant une double nature et une double action («énergie») : parlant avec
vérité, comme il est naturel a nous autres humains, faisant tout ce qu'il veut — par la parole et un
seul commandement, comme le fait Dieu — et prouvant par ses actes qu'il est celui qui a créé
toutes choses au commencement, comme le dit le psaume : «II a parlé, et ils ont été faits; il a
commandé, et ils ont été créés» (Ps 33,9). Ainsi, en cette circonstance également, sa parole fut
immédiatement suivie d'actes. «Puis il prit son lit et sortit devant tous, afin qu’ils soient
émerveillés» (Mc 2,12). Car méme entre hommes, le pardon des offenses, si quelqu’un a offensé
autrui, s'accomplit souvent par une parole. Mais qu’une maladie, et méme une telle maladie, soit
vaincue par la puissance d'un seul commandement et d’'une seule parole, cela n'est possible
qu‘avec Dieu. C'est pourquoi, I'évangéliste dit, en relatant que tous ceux qui furent témoins de la
guérison du paralytique par le Seigneur furent stupéfaits et glorifierent Dieu, c’est-a-dire Lui, bien
sr, le Créateur de ce miracle ineffable, ou plutdt, I’Accomplis d’innombrables actes glorieux et
terribles, disant : «Car jamais nous n‘avons vu pareille chose» (Mc 2,12). Mais ces gens, rendant
véritablement gloire par leurs paroles et proclamant un miracle plus grand que tous les miracles
précédents, dirent : «Jamais nous n‘avons vu pareille chose.» Nous ne pouvons plus parler ainsi,
car nous voyons de nombreux actes bien plus grands accomplis non seulement par le Christ, mais
aussi par ses disciples et leurs successeurs, et ces actes accomplis par la seule invocation du nom
du Christ. C'est pourquoi, fréres et sceurs, nous le glorifierons maintenant par nos actions, en
contemplant ce miracle comme un exemple de vertu. Car quiconque se livre aux plaisirs s'affaiblit
spirituellement, couché sur un lit de sensualité, avec une licence corporelle correspondante. Mais
lorsque, convaincu par les exhortations de I'Evangile, il triomphe avec repentir de ses péchés et de
I'ame affaiblie qu'ils engendrent, alors il est offert au Seigneur par ces quatre choses : le mépris de
soi-méme, la confession des péchés, la promesse de s'abstenir du mal a I'avenir et la priére a Dieu.
Mais ils ne peuvent s'approcher de Dieu sans avoir découvert le toit, sans avoir balayé les tuiles,
I'argile et autres matiéres. Le toit intérieur représente la partie intellectuelle de I'ame, qui recouvre
tout ce qui est en nous; il contient, pour ainsi dire, une multitude de matieres accumulées liées
aux passions et aux choses terrestres. Ainsi, lorsque cet état est dévoilé et détruit par les quatre
points mentionnés précédemment, alors nous pouvons véritablement nous abaisser, c'est-a-dire
nous humilier sincérement, nous prosterner et nous approcher du Seigneur, lui demander et
recevoir la guérison.

3



Saint Grégoire Palamas

Mais quand ces ceuvres de repentance sont-elles accomplies ? Lorsque Jésus est venu
«dans sa ville», c'est-a-dire lorsqu'il est venu en chair et en os dans le monde, qui est sa propriété,
sa création, comme le dit I'évangéliste a son sujet : «II est venu chez les siens, et les siens ne I'ont
pas recu.» «Mais a tous ceux qui l'ont regu, a ceux qui croient en son nom, il a donné le pouvoir
de devenir enfants de Dieu» (Jn 1,11-12). Ainsi, méme le paralysé spirituellement, tombant ainsi
dans la foi, entend aussitot de Lui, «Enfant», et recoit a la fois la rémission des péchés et la
guérison, et non seulement cela, mais aussi la force de soulever son lit, auquel il était enchainé, et
de le porter. Par «lit», il faut entendre le corps, dans lequel repose I'esprit, guidé par les désirs
charnels, et qui, opprimé par le corps, s'attache aux actes pécheurs. Mais apres la guérison, notre
esprit guide et soutient le corps, lui révélant les fruits et les ceuvres de la repentance, afin que
ceux qui le voient glorifient Dieu. Ils voient aujourd'hui un évangéliste qui hier était publicain, un
apbtre — un persécuteur, un théologien — un voleur, un fils du Pére céleste — celui qui, peu de
temps auparavant, vivait parmi les porcs — et (non seulement un fils du Pére céleste, mais aussi)
quelqu'un qui porte en son cceur l'aspiration a l'ascension, allant de gloire en gloire et
s'épanouissant jour apres jour. C'est pourquoi le Seigneur dit aux siens : «Que votre lumiére brille
ainsi devant les hommes, afin qu'ils voient vos bonnes ceuvres et glorifient votre Pere qui est dans
les cieux» (Mt 5,16). Il ne s'agit pas ici de se mettre en avant, mais de vivre d'une maniere qui lui
soit agréable. Mais de méme que la lumiére, sans lien avec le monde extérieur, attire le regard de
ceux qui la voient, de méme une vie agréable a Dieu attire I'ame des hommes autant que leurs
yeux. Et encore : de méme que, sous la lumiére du soleil, nous ne louons pas l'air, qui participe a
I'éclat, mais le soleil, qui posséde la lumiére et la répand; et si nous louons I'éther comme
lumineux, combien plus louons-nous le soleil ! Il en est de méme pour celui qui, par ses actes
vertueux, révele I'éclat du Soleil de Justice : car une telle personne, dés qu'elle est remarquée,
éleve les hommes a la louange du Pére céleste, le Soleil de Justice — le Christ. Et sans parler de
grandes vertus, je dirai que lorsque je me tiens avec vous devant Dieu dans la sainte Eglise, me
retournant, je regarde ceux qui, avec compréhension et contrition, offrent des hymnes et des
prieres a Dieu, ou je vois quelqu'un debout, écoutant en silence et recueilli, alors cette simple
vision m'inspire et je suis rempli de contentement et je glorifie le Pere, qui est au Ciel — le Christ,
sans qui personne ne peut rien faire de noble et par qui toute action réussie est produite chez les
hommes.

Mais que dire de ceux qui ne demeurent pas silencieux, qui ne participent pas aux
louanges, mais conversent entre eux, mélant leur priére a des bavardages futiles, sans écouter la
Parole sacrée et divinement inspirée, et empéchant ceux qui désirent I'entendre ? Jusqu'a quand, 6
vous, boiterez-vous, comme le disait Elie le Thisbite, désirant participer simultanément a la priere
et a des conversations terrestres et inopportunes, sans vous corriger les uns les autres, comme il
convient, mais en vous détruisant mutuellement de toutes maniéeres, ou plutdt, en étant détruits
les uns par les autres ? Jusqu'a quand ne vous abstiendrez-vous pas de paroles vaines, mais ferez-
vous de la Maison de priere une maison de commerce ou de conversations passionnées, une
Maison ou les paroles de la vie éternelle sont prononcées et entendues ? Cette vie éternelle, nous
la demandons a Dieu avec une espérance sans honte. Mais, de la part de Dieu, elle est accordée a
ceux qui la prient de toute leur ame et de tout leur esprit, et non a ceux qui, pour ainsi dire, ne
daignent méme pas prononcer une priére. Or, mes freres, chez nous, le sacrifice n'est plus offert
par le feu, comme sous Moise, mais accompli par la parole. C'est pourquoi, tandis que le sacrifice
offert a Dieu par le feu était agréé, ceux qui apportérent un feu étranger, ainsi que Coré, qui se
rebella contre Moise, furent consumés par le feu sacré allumé contre eux.

Craignons donc, nous aussi, de peur qu'en introduisant des paroles étrangéres sur ce saint
Autel divin — je parle de I'Eglise — nous ne soyons totalement condamnés par les paroles divines
qui y sont présentes, nous rendant ainsi dignes de malédictions et de condamnation. Oh !
craignons, je vous en prie, et tant que nous restons ici, devant Dieu avec crainte, offrons nos
prieres. En quittant ce lieu, manifestons dés maintenant un changement positif dans notre vie; ne
nous laissons pas tenter par les gains, et surtout par les injustes. Fuyons les serments, et surtout
les mensonges; abstenons-nous des paroles honteuses, et plus encore des actes qui leur
correspondent : la calomnie, la tromperie, la vantardise; soumettons chaque membre, chaque
sens, a la conduite d'un esprit pieux; portons notre corps avec prudence et dans la crainte de
Dieu, ou plutdt, non pas le porter, mais I'exalter, sans pour autant nous y soumettre, en nous
abaissant a ses instincts vils et répugnants et en nous laissant posséder par eux — étant enseignés

4



Saint Grégoire Palamas

par Paul et sachant que si nous vivons selon la chair, nous mourrons; mais si, par I'Esprit, nous
faisons mourir les ceuvres de la chair, nous vivrons éternellement. Et maintenant, pour la gloire de
Dieu, émerveillons tous ceux qui nous regardent, sachant que cette Maison porte en elle le Christ,
qui fortifie les ames faibles et nous commande d'apporter et d'élever vers Lui nos sens et
sensations corporelles, sans nous laisser follement emporter et avilir par eux. Ainsi, élevons-nous
vers notre véritable Demeure — je veux dire le royaume céleste et supra-céleste, ou réside
désormais le Christ, notre Héritier et Donateur de I'Héritage, a qui conviennent gloire,
souveraineté, honneur et adoration, avec son Pére sans commencement et le saint Esprit, saint,
bon et vivifiant, maintenant et toujours, et dans les siecles des siecles. Amen.




