
Saint Grégoire Palamas

Exhortation pour le Carême, qui offre également une brève réflexion sur 
l'existence du monde, prononcée le mercredi de la première semaine. 

 Le serpent, par son intelligence et son origine du mal, est extrêmement rusé et fourbe; 
plus encore, il est d'une fourberie sans bornes. Il a des desseins pour inciter notre intention, dès 
son origine, et notre bonne action. S'il ne peut empêcher son commencement, il tisse d'autres 
ruses pour la rendre vaine au moment même de son achèvement. S'il ne peut la rendre vaine 
pendant qu'elle progresse vers la perfection, il connaît d'autres stratagèmes et d'autres méthodes 
pour détruire notre bonne action, même parfaitement accomplie, la rendant indifférente, voire 
nuisible à ceux qui ne sont pas pleinement attentifs. D'abord, cela montre que la vertu est une 
tâche difficile et ardue. Ensuite, cela engendre en nous désespoir et négligence, comme si nous 
entreprenions une chose difficile et impossible, et que nous ne pouvions donc pas manifester nos 
intentions dans la pratique. Qui plus est, cela engendre un manque de foi dans les récompenses 
promises par Dieu à ceux qui s'efforcent. Mais nous, frères et sœurs, forts de notre courage 
spirituel, de notre bonne volonté et de notre foi, nous briserons ce piège en comprenant que l'âme 
qui ne lutte pas spirituellement n'accomplira rien de pieux ni de salvatrice, tout comme la terre ne 
portera pas de bons fruits sans culture. De plus, on peut trouver des terres impropres à 
l'agriculture, mais toute âme intelligente est fertile en vertu. Puisque notre héritage ancestral nous 
condamne à une vie de labeur et de misère, et que cela est inévitable, pratiquons donc le besoin 
sincère, offrons nos épreuves présentes à Dieu comme si elles étaient de notre plein gré, donnons 
ce qui est temporel en échange de ce qui est éternel, et recevons de grandes bénédictions en 
retour des épreuves endurées, transformant ainsi nos efforts terrestres en un chemin vers la paix 
éternelle. Car si nous aspirons à la vertu ici-bas, nous recevrons assurément, dans le monde à 
venir, la récompense promise; car Celui qui a promis est fidèle et prêt à secourir ceux qui 
s'engagent volontairement dans le combat de la vertu. Et lorsque le Tout-Puissant nous aide, 
quelle est la perfection de tous nos efforts ? Cependant, lorsque, forts de cette conviction, nous 
nous efforçons d'accomplir des actes vertueux, le Malin, sachant que le bien n'est pas bon lorsqu'il 
est accompli avec de mauvaises intentions, s'efforce de nous conseiller d'accomplir une bonne 
action non pour plaire à Dieu, ni pour obtenir sa louange, mais pour paraître aux yeux des 
hommes, afin de nous priver ainsi de la récompense divine et des dons spirituels et célestes. Mais 
nous, frères et sœurs, démontrerons que cette tentative est vaine, considérant la grandeur des 
récompenses préparées pour ceux qui vivent selon la volonté de Dieu et l'insignifiance de la morale 
humaine, qui non seulement ne saurait se comparer à la grandeur future de la gloire divine, mais 
est aussi indigne des souffrances de la chair. Cependant, après cette victoire sur lui, le Malin sème 
à nouveau l’orgueil dans nos cœurs, tel un abîme destructeur, y insufflant des pensées hautaines 
et nous incitant à nous vanter, comme si nous avions atteint la vertu par nos propres forces et 
notre propre diligence. Mais si nous nous souvenons de la vérité la plus profonde, qui dit : «Sans 
moi, vous ne pouvez rien faire» (Jn 15,5) : Rejetons donc les diverses ruses du Malin, en faisant le 
bien avec de bonnes intentions et une modestie convenable. Sachant, en même temps, que de 
même que quelqu'un, ayant un parfum précieux dans un vase, le laisserait à découvert dans un 
endroit pourri, ou y jetterait quelque chose d'impur, le parfum serait aussitôt gâché et deviendrait 
inutile, et n'en retirerait aucun bénéfice, de même, si quelqu'un abandonne la vertu par manque 
de pratique, ou mêle la malice à la pratique de la vertu, dans les deux cas, il la détruit et la rend 
inutile. Je vous parle de cela par amour pour vous, à cause du temps du jeûne, afin que nous le 
préservions purs de tout vice. Car le pharisien mentionné dans l'Évangile ne tirait aucun profit du 
jeûne, bien qu'il jeûnât deux fois le samedi chaque année, car il était accompagné d'orgueil et de 
jugement envers son prochain. C'est pourquoi le jeûne est inutile. Moïse, Élie et le Seigneur lui-
même ont démontré combien le jeûne est bénéfique pour ceux qui le pratiquent avec ferveur et 
justesse. Moïse, jeûnant pendant de nombreux jours sur la montagne (mais, je vous exhorte, 
réveillez-vous et montez dès maintenant, au temps fixé par Moïse, à la montagne vers Dieu, par 
l'ascension, afin que, par ceux qui vous accompagnent en chemin, vous puissiez finalement monter 
avec le Christ, non pas vers cette montagne, mais vers Celui qui monte au ciel et qui nous y 

1



Saint Grégoire Palamas

conduit), Moïse, jeûnant quarante jours sur la montagne, vit Dieu en personne, et non par 
conjecture, conformément aux Écritures, et conversa et parla avec Lui, comme on parle à son ami, 
et apprit de Dieu, et lui enseigna tout à son sujet, qu'Il est éternel, et non seulement ne peut être 
transformé en quelque chose qui n'existe pas, mais aussi appelle à l'existence ce qui n'existe pas, 
fait exister des choses qui n'existent pas, et ne permet pas qu'elles soient changées en quelque 
chose qui n'existe pas; C’est lui qui, par sa seule volonté et son seul désir, créa l’univers à partir de 
choses inexistantes. «Car au commencement, dit-il, Dieu créa le ciel et la terre» (Gen 1,1), 
entièrement informes et remplies, entre autres, de choses indifférentes : la terre était mêlée d’eau 
et portait en elle le fruit de tout air, de toute espèce animale et végétale; et les cieux étaient un 
réceptacle de diverses lumières et de divers feux, dans lesquels toutes choses avaient leur 
existence. Ainsi donc, Dieu créa au commencement le ciel et la terre comme une substance 
certaine, contenant et portant toutes choses par la force, en guise de réfutation pour ceux qui 
supposent qu’une autre matière existait avant celle-ci. Puis, ordonnant et embellissant le monde, Il 
dispensa en six jours un ordre convenable à chacune de Ses créatures qui le peuplent, les unissant 
par un seul commandement. Tels des trésors puisés dans des réserves préparées, Il les offrit à Son 
visage, les distribuant et les assemblant harmonieusement, avec grâce et justesse, les uns aux 
autres, chacun à tous et tous à chacun. Il décrivit la terre immobile comme un point précis au sein 
d'un cercle suprême et la relia sagement au ciel en perpétuel mouvement par l'intermédiaire des 
êtres situés en son centre, afin que le monde lui-même demeure uni et poursuive son mouvement. 
Car lorsque des corps, toujours et rapidement en mouvement, furent placés tout autour du cercle, 
l'immobilité occupait nécessairement une place centrale, à égale distance du mouvement, de peur 
que la belle sphère ne dérive vers un autre lieu comme un cylindre. Ayant attribué cette position à 
chaque extrémité de l'univers, le Créateur infiniment bon, pour ainsi dire, a façonné le monde 
entier avec beauté et l'a mis en mouvement perpétuel. 
 Au centre de ces extrémités, Il a de nouveau assigné à chaque créature sa place, en 
plaçant une autre au sommet et en lui ordonnant de tourner vers le plus haut, décrivant ainsi un 
cercle toujours ordonné et conforme à la limite suprême de toute la création. Ces êtres sont 
légers, dotés d'une force active, et peuvent aisément modifier le cours des choses à leur avantage. 
De plus, par Sagesse, ils sont placés si haut au-dessus du centre qu'ils s'y contentent d'atténuer 
les excès du froid et d'empêcher l'excès de leur propre chaleur d'atteindre la terre. Et eux-mêmes, 
se mouvant à contre-courant, apprivoisent en quelque sorte la fougue du souffle puissant des 
limites supérieures et les maintiennent en place par leur rotation inverse. De plus, ils nous 
montrent les nombreuses variations bénéfiques des saisons, la mesure des distances temporelles 
et la sagesse du Dieu qui a créé, agencé et orné les créatures rationnelles. Pour ce double dessein, 
Il ordonna à ces créatures de décrire ainsi de nombreux cercles célestes, pour la beauté 
universelle et pour de multiples bienfaits. Quant aux autres, lourds et naturellement souffrants, qui 
naissent et se transforment habituellement, et qui aussi s'unissent, croissent et sont capables 
d'une plus grande transformation utile, Il leur donna une demeure en bas, près du centre, les 
disposant convenablement, ainsi que leurs proportions mutuelles, afin que tous puissent 
véritablement être appelés paix. Ainsi fut produit le premier des êtres lors de la création, après le 
premier un autre, puis un autre encore, et enfin et dernier de tous, l'homme, jugé digne, avant et 
après la création, de l'honneur et de la grande providence de Dieu. Car ce monde sensible fut créé 
pour lui avant lui, et le royaume des cieux lui fut soudainement offert, avec la formation du 
monde; un plan fut conçu pour lui, et il fut créé de la main de Dieu et à l'image de Dieu. 
Cependant, son être tout entier ne provient pas de cette matière et du monde sensible, comme 
celui des autres animaux, mais seulement son corps. Il reçut son âme du surnaturel, ou plutôt de 
Dieu lui-même par une inspiration ineffable, comme une chose grande, merveilleuse et parfaite, 
embrassant tout, régnant sur tout, connaissant Dieu et le recevant en elle, et révélant toutes 
choses; en un mot, une création parfaite du grand Bâtisseur demeurant au-dessus des cieux. 
Enfin, il reçut en héritage le paradis, choisi et planté par Dieu, et le jeûne prescrit, afin qu'en 
l'observant, il demeure immortel, innocent et exempt de souffrance. Mais lui, ayant volontairement 
préféré la flatterie du serpent maléfique à ce commandement et à cet enseignement, et ayant 
rompu le jeûne prescrit, au lieu de l'éternité, il reçoit la mort, au lieu d'un jardin de plaisirs 
innocents, cette terre pécheresse, si passionnée et si laborieuse, et il est condamné à l'enfer et 
aux ténèbres qui y règnent. Notre nature serait restée à jamais prisonnière des ténèbres, sous 
l'emprise du serpent qui nous a trompés dès le commencement, si le Christ n'était venu et, 

2



Saint Grégoire Palamas

commençant par le jeûne, n'avait pas finalement vaincu son pouvoir, nous libérant et nous 
ressuscitant. Moïse en fut la préfiguration; car là, jeûnant sur la montagne, il reçut les tables de la 
Loi, créées par Dieu, et la Loi, inscrite sur les secondes tables par le doigt de Dieu. C'est selon 
cette Loi qu'il instruisit ensuite le peuple saint, accomplissant par ses actes tout ce que le Christ 
avait accompli, libérateur et sauveur d'Abraham, comme le Christ est le dernier des hommes. Élie, 
lui aussi, jeûnant quarante jours sur la montagne, vit Dieu, non pas dans le feu, comme les 
anciens d'Israël l'avaient fait auparavant, mais par un jeûne agréable à Dieu, surpassant la vision 
du feu. Il vit Dieu dans la voix d'un souffle subtil, proche de la voix du Seigneur qui disait : «Dieu 
est Esprit, et il faut que ceux qui l'adorent l'adorent en esprit et en vérité» (Jn 4,24). Car cette voix 
préfigurait la vérité et la proclamation de la vérité elle-même, tonnant à travers tous les confins de 
l'univers, et le souffle expiré de l'esprit et de la grâce.  
 Mais Élie reçut aussi, par une vision divine durant le Carême, le pouvoir d'oindre un 
Prophète à sa place, de lui conférer la double grâce qu'il possédait lui-même et de monter de la 
terre au ciel en tous points, préfigurant clairement l'ascension finale du Christ. Le Christ lui-même, 
par son jeûne dans le désert, a vaincu le tentateur et, en renversant son pouvoir sur l'homme et 
en abolissant définitivement son autorité, il libère notre nature et la présente comme une 
prophétie à tous ceux qui désirent vivre selon son Évangile. Il fait des prédictions prophétiques et, 
par ses actes qui les préfigurent, il manifeste la grâce et la vérité. Voyez-vous les bienfaits du 
jeûne, pourquoi, dans quel but et combien il nous a rendus dignes ? Cependant, le bienfait du 
jeûne se fait également sentir contre son ennemi : la gourmandise et l'intempérance. Car, durant 
les deux dernières semaines, la gourmandise et l'intempérance ont largement régné en maître 
dans toute la ville, engendrant émeutes, clameurs, discordes, rébellions, chants obscènes, danses 
sataniques et rires honteux. Mais cette semaine, le jeûne qui a commencé nous ramène tous à la 
piété et, en déracinant les soucis excessifs de la vanité et en apaisant les efforts entrepris pour 
satisfaire notre faim, il nous conduit à la repentance et nous enjoint de préparer une nourriture qui 
ne périt pas, mais qui demeure pour la vie éternelle. Où sont donc passés les animaux abattus, 
l'odeur de la viande, les plats de légumes racines et les préoccupations des cuisiniers ? Où sont 
ceux qui résonnent dans les maisons, ceux qui chantent à table, ceux qui se prélassent et dansent, 
et ceux qui s'empiffrent sans modération au son des tambourins et des trompettes lors des 
festins ? Où sont ceux qui passent leurs jours et leurs nuits à festoyer ? Où sont ceux qui 
recherchent les lieux de beuverie et qui, dans l'ivresse, s'enlacent, consentant aux actes vils qu'elle 
engendre ? Tout mal disparaît, et à sa place succède la bonté en ce temps de Carême. Au lieu de 
chants infâmes, les lèvres entonnent désormais le psaume sacré; au lieu de rires déplacés, les 
visages se parent de tendresse et de larmes; au lieu de vagabonder et de courir désordonnément, 
un chemin unique vers la sainte Église s'offre à tous. Car, de même que la gourmandise engendre 
une multitude de péchés, le jeûne est la source de toutes les vertus et le commencement des 
commandements divins. En vérité, l'intempérance est un mal ancien et nouveau, bien qu'elle ne 
précède pas le jeûne dans le temps. Par l'intempérance de nos ancêtres au Paradis, et par le jeûne 
antique méprisé qui s'y pratiquait, la mort est entrée dans le monde et le péché a régné, 
entraînant la condamnation sur notre nature, d'Adam à Christ. À cause de l'intempérance des 
descendants d'Adam, qui s'est répandue dans tout l'univers, et à cause du mépris de la première 
abstinence, le déluge s'abattit sur toute la terre. Car que dit alors Dieu à Noé ? «Mon Esprit ne 
demeurera pas en ces hommes, car ils ne sont que chair» (Gen 6,3). 
 Quelle est donc la cause des actes charnels ? Est-ce la gourmandise, l’ivrognerie, le luxe et 
autres perversités qui en découlent ? À cause de la luxure et de l’intempérance des Sodomites, le 
feu fut envoyé du ciel sur eux. Car c’est ce que dit le prophète Ézéchiel : «L’iniquité de Sodome est 
comme si, dans l’abondance de pain, ils avaient mené une vie dépravée.» Car, par cette convoitise, 
ignorant de la nature, ils périrent à tous égards, par un mélange contre nature. Qu’est-ce qui a 
privé Ésaü, fils aîné de Jacob, de l’héritage dû au premier-né et a rejeté la bénédiction de son 
père, sinon la gourmandise et une soif insatiable de nourriture ? Qu’est-ce qui a condamné à mort 
les fils d’Éli, le grand prêtre, et, par la proclamation de la mort de ses jeunes gens, a contraint 
celui qui les avait élevés avec une diligence insuffisante à mettre fin à ses jours, sinon le fait 
d’avoir retiré prématurément la viande des chaudrons et de l’avoir consommée ? Mais tout le 
peuple juif, lorsque Moïse jeûna pour eux sur la montagne, se livra au luxe et s'assombrit par la 
gourmandise et l'ivrognerie. Eux aussi, selon les Écritures, atteignirent un point de folie, et même 
le culte des idoles leur paraissait ridicule. Car alors naquit en eux l'intention de se fabriquer un 

3



Saint Grégoire Palamas

veau. Ainsi, le luxe est non seulement la cause du péché, mais aussi de l'impiété. Le jeûne et 
l'abstinence sont bénéfiques non seulement pour la vertu, mais aussi pour le culte de Dieu. De 
plus, l'abstinence doit être associée au jeûne. Pourquoi cela ? Parce que même le contentement 
d'une nourriture simple empêche les larmes purificatrices, le chagrin de l'âme envers Dieu et la 
contrition que la repentance sans repentir engendre pour le salut; car sans contrition du cœur, il 
est impossible d'atteindre une véritable repentance. Mais la consommation frugale de nourriture et 
de sommeil, et la mortification des sentiments envers Dieu, contritent le cœur et le contraignent à 
pleurer sur son propre péché. Car, de même que dans l’Évangile, l’homme riche, se disant en lui-
même : «Mange, bois et réjouis-toi !», devint, malgré sa misère, digne de la flamme éternelle, 
mais indigne de cette vie terrestre (Luc 12,16-20), de même, frères, nous devons nous 
commander de nous abstenir et de jeûner, d’être vigilants et contrit, de nous humilier et d’endurer 
nos malheurs pour le salut. Car c’est ainsi que nous passerons bien notre vie terrestre, dans 
l’amour de Dieu, et que nous hériterons de l’immortalité éternelle, que nous obtiendrons tous par 
la grâce et l’amour pour l’humanité de notre Seigneur Jésus Christ, à qui reviennent la gloire, la 
puissance, l’honneur et l’adoration, avec son Père sans commencement et le saint Esprit qui donne 
la vie, maintenant et toujours et dans les siècles des siècles. Amen.

4


