Saint Grégoire Palamas

CONTRE JEAN BECCUS

L'ouvrage de saint Grégoire Palamas, «Contre Beccus» (titre complet : «Ses propres contre-
arguments, rédigés sous forme de commentaires des commentaires de Beccus en défense des
Latins dans les marges de ses citations bibliques rassemblées, démontrant l'impiété de ces
commentaires et leur contradiction avec les paroles des saints»), est consacré a la défense du
dogme de la Trinité contre la doctrine latine du Filioque. Ce traité, écrit en 1335 ou 1355, est une
polémique contre les arguments de Jean XI Beccus (ancien patriarche de Constantinople) qui, bien
qu'orthodoxe a l'origine, avait accepté la doctrine latine et I'avait activement défendue.

Il l'interpréta en se fondant sur sa propre interprétation des textes patristiques.

La structure de l'ouvrage repose sur le principe du commentaire et de la contre-
argumentation et se compose de douze parties. Les principaux thémes et arguments de saint
Grégoire Palamas sont les suivants :

1. La distinction entre l'origine éternelle (procession) et la manifestation temporelle
(distribution/envoi) du saint Esprit. Lorsque les Peres de I'Eglise parlent de I'Esprit «par le Fils» ou
«du Fils», ils n'entendent pas son existence éternelle en tant qu'hypostase, mais sa manifestation,
sa distribution ou son envoi dans le monde. La procession éternelle de I'Esprit appartient
exclusivement au Pere.

2. Linterprétation des prépositions «du» et «par». En se référant a saint Maxime le
Confesseur et a saint Basile le Grand, il est démontré que «par le Fils» signifie «venue» ou «unité
de volonté», mais non que le Fils soit la cause de l'existence de I'Esprit aux cotés du Pere. 3. Le
monothéisme (monarchie) du Pere comme cause unique (source) de l'existence du Fils et de
I'Esprit.

4. La distinction entre essence et hypostase, ainsi qu'entre nature divine et énergie. Le
saint explique que I'énergie divine est inséparable de la nature divine, mais non identique a elle, et
montre que «de I'essence du Fils» ne signifie pas «de I'hypostase du Fils» au sens d'origine.

5. Une réfutation de l'abus des citations patristiques. Saint Grégoire Palamas montre
comment Jean Beccus déforme le sens des citations de I'Ecriture et des Péres, les sort de leur
contexte ou applique littéralement des expressions métaphoriques pour justifier le Filioque. *Titre
de I'ouvrage en grec — Eic Tag napd Tol Békkou UnEp AaTivwv €ni TdiG oul\eyeioalc nap’ auTol
YPAPIKAIG XpAOEOIV ENypaac avreniypapai deikvioal dSuooeB®dC €xouoad TAg TolauTag nypagac
kai Il s'agit d'une solution a votre probléme.

Ses contre-arguments, rédigés sous forme de commentaires sur les commentaires de
Veccus, défendent les Latins dans les marges de ses citations bibliques rassemblées, démontrant
I'impiété de ces commentaires et leur contradiction avec les paroles des saints.



Saint Grégoire Palamas

Commentaire latin : Premier argument.

Divers exemples tirés des Ecritures sont rassemblés pour prouver I'existence du saint Esprit
venant du Fils, suivis d’'autres qui prouvent son existence venant du Pére par le Fils. Puisque
certains prouvent qu'il existe du Fils, et d'autres qu'il existe par le Fils, alors, pour démontrer
I'équivalence des prépositions «par» et «de», suivent immédiatement d’autres exemples tirés des
Ecritures qui démontrent cette équivalence.

Archevéque Grégoire de Thessalonique, Premier contre-argument.

Lorsque les prépositions «de» et «par» sont appliquées a la théologie avec la méme force,
elles n’indiquent pas la division ou la distinction [des hypostases] de la Sainte Trinité, mais l'unité
et I'immuabilité qui sont [en Elle] par nature et I'unité de volonté. Car il est ici démontré que le
Pére, le Fils et le saint Esprit sont de méme nature, puissance, énergie et volonté. Or, celui qui a
consigné les paroles des saints et a ainsi signé son ouvrage tente perfidlement de démontrer, par
I'équivalence de ces prépositions, la distinction des hypostases divines, et que, prétendument,
I'une des trois hypostases adorées, a savoir le saint Esprit, tirerait son étre de deux hypostases,
chacune d'elles d'une maniere différente. Ainsi, il est clair que les paroles des saints sont pieuses
et bonnes, mais qu'elles sont interprétées de maniere perfide et impie par ceux qui les ont
recueillies et écrites ici. Et que ce «par» indique I'unité et I'immuabilité en toute chose, alors qu'il
équivaut a «de», est clairement démontré par le divin Maxime, écrivant a Marinus au sujet de ceux
qui disaient que I'Esprit est par le Fils : «Ils ont montré qu'ils ne faisaient pas du Fils la cause, car
ils connaissent une seule cause du Fils et de I'Esprit — le Pere, [étant la cause] de I'Un par
génération, et de I'Autre par procession. Mais [ils disaient cela] pour démontrer la venue [de
I'Esprit] par Lui et en méme temps pour présenter le contact étroit et I'immuabilité de I'essence.» Il
s'ensuit que Beccus interprete mal de tels propos : car il tente d'en déduire non pas I'unité et
I'immuabilité qui existent par nature, mais la distinction des hypostases, sans méme écouter le
grand Basile. Car lui aussi dit au chapitre huit a Amphilochius : «Le fait que le Pere crée par le Fils
ne rend pas la création du Pére imparfaite, ni I'’énergie du Fils impuissante, mais établit I'unité de
la volonté.»

Ainsi, celui qui affirme que I'Esprit vient par le Fils et du Fils, au sens de dispensation (karta
Tnv Xopnyiav), établit avec justesse |'unité des volontés du Pére et du Fils. Car, par la grace du
Pére et du Fils, le saint Esprit lui-méme, qui y consent, est donné aux dignes. Mais ces latinistes,
en combinant imprudemment «par le Fils» et «du Fils», présentent a tort le saint Esprit comme
une ceuvre de la volonté divine et, par conséquent, nécessairement comme une créature, et non
comme un fruit de la nature divine. Car, selon saint Damascene, I'ceuvre de la volonté divine est
une créature, non une divinité (quelle idée !) : «car ce n'est pas de la volonté divine, mais de la
nature divine», dit-il encore, «que réside la génération et la procession éternelles et perpétuelles.»

Commentaire latin, deuxiéme édition. )

Puisqu'il existe des exemples dans les Ecritures qui contredisent l'idée que I'Esprit existe
par le Fils et venant du Pere, des exemples bibliques ont été rassemblés pour démontrer que le
Fils provient directement du Pére, a I'appui des passages qui prouvent I'existence de I'Esprit par le
Fils. Car si I'Esprit n'existait pas par le Fils, pourquoi ne serait-il pas dit qu'il existe directement du
Pére ?

Son contre-argument est le second.

Or, il est également dit que le saint Esprit existe directement du Pére, et votre prétexte et
fondement de l'impiété sont complétement anéantis. En effet, Grégoire, qui a donné son nom au
théologien, dans ses «Poemes», affirme que le saint Esprit et le Fils sont tous deux subordonnés
au Pére. Et Grégoire de Nysse, parmi d'autres, affirme que tous les étres humains sont également
liés a une seule Personne, c'est-a-dire au Péere, exception faite de la notion d'existence. Mais il dit :
«En 'homme, tous les étres ne tirent pas leur existence d’une seule et méme personne au sens le
plus immédiat, de sorte qu’en plus des personnes causées et responsables [de I'existence des
premiéres personnes], il y en a plusieurs et différentes. Il n‘en est pas ainsi pour la sainte Trinité,
car il y a une seule et méme personne du Pere, de qui nait le Fils et d'ou procede le saint Esprit.
C'est pourquoi nous pouvons affirmer avec confiance, au sens propre du terme, qu’il n'y a qu’un
seul Dieu, qu'il est l'unique Cause, et que ceux qu'il cause sont la cause.»®

2



Saint Grégoire Palamas

Que dire alors de ceux qui affirment que I'Esprit Saint procéde du Pére et demeure dans le
Fils, qu’il se répand du Pere dans le Fils, qu'il existe du Pére et accompagne le Verbe ? Et de ceux
qui appellent I'Esprit Saint la communion et I'amour du Pére et du Fils ? Et, en plus de ceux-ci, de
ceux qui disent que chacun d’eux a une relation aussi étroite avec l'autre qu’avec lui-méme ? Que
dire de celui qui chante : «Tes mains m’ont fait, et tu me fagonneras» (Psaume 119, 73) ? Tout
cela ne prouve-t-il pas que I'Esprit existe aussi immédiatement du Pere ?

Troisieme commentaire latin. )

Des exemples tirés de I'Ecriture sont également proposés pour confirmer le sens des
citations, prouvant que I'Esprit n‘existe pas immédiatement du Pére, mais par le Fils. Car si I'Esprit
venait immédiatement du Pére, le Fils ne serait pas appelé I'image du Pére, ni I'Esprit I'image du
Fils. et aussi le Fils par I'énergie du Pére, et I'Esprit par I'énergie du Fils; et le Fils par la personne
du Pére, et I'Esprit par la personne du Fils.

Son contre-argument est le troisieme.

Toi qui es si insensé, toi qui as malicieusement copié ici ce que les saints ont pieusement
dit, comment ne peux-tu pas voir que les [propriétés] communes et naturelles du Treés-Haut et de
la Trinité adorée sont indiscernables ? Car il y a un seul Dieu, une seule image, une seule volonté,
une seule énergie du Pére, du Fils et du saint Esprit. Par conséquent, en plus de tout cela, quand
I'un d'eux est appelé la personne de I'autre, c'est une question de nature, non d'hypostase, et ce a
quoi il est fait référence est une ressemblance immuable, et en aucune facon une figure de
I'existence. Et toi, qui appelles I'Autre non pas ainsi la personne, mais au sens d'hypostase, tu ne
peux plus étre un communiant de la Trinité. Car si le Fils est la Personne du Pére, de sorte que
I'Esprit vient de Lui et du Fils, alors le Pere ne sera plus une Personne différente du Fils, ni le Fils
de I'Esprit. Voyez-vous que les paroles des saints — bonnes et pieuses — sont interprétées par vous
d'une maniere mauvaise et impie ?

Commentaire latin, quatrieme.

Puisque certains, qui n'acceptent pas la médiation du Fils dans la Trinité, pourtant
clairement théologisée par les saints, refusent toute notion d'ordre trinitaire, ces exemples
bibliques ont été rassemblés pour prouver que I'Esprit est uni au Pére par le Fils et pour confirmer
que l'ordre trinitaire peut étre clairement établi.

Son quatrieme contre-argument est le suivant :

Tu mens contre les saints, misérable ! Car nous connaissons |'ordre applicable a la Sainte
Trinité, et c'est un ordre pieux. Mais l'ordre qui pose nécessairement le saint Esprit comme
troisieme apres le Pére, ordre que tu privilégies avec Eunomius, nous ne l'acceptons pas, car il est
impie. Et tu dénatures les citations bibliques, car elles parlent non seulement du Fils, mais aussi du
Pere, parfois appelé le juste milieu entre le Fils et I'Esprit, et parfois I'Esprit est appelé le juste
milieu entre le Pere et le Fils, et commun aux Deux; et I'ordre dont tu parles «évidemment» ne
s'applique manifestement pas au Fils et a I'Esprit. La médiation du Fils est également permise,
mais pour ceux qui sont sages dans le domaine divin, elle ne l'est pas en relation avec I'étre du
saint Esprit, mais plutét au sens de la confession. Ils ne placent pas le saint Esprit en proximité
immédiate avec le Pére, de peur qu'il ne paraisse lui aussi engendré. Ainsi, tout cela est bien dit
par les saints, mais celui qui I'a rassemblé et présenté ici en fait un usage mauvais et pervers,
l'intégrant a sa propre impiété.

Commentaire latin, cinquieme. ]

Puisque certains nient que le passage de I'Evangile qualifiant le saint Esprit d'«Esprit de
vérité» (Jn 15,26; 16,13) ait la méme portée que le passage affirmant qu'il «procéde du Pere»
(Jean 15,26), et insistent en outre sur le fait que la procession du Pere et la réception du saint
Esprit du Fils ne sont pas comprises dans le méme sens, des exemples tirés des Ecritures sont
proposés pour prouver |'équivalence de ces citations évangéliques.



Saint Grégoire Palamas

Son contre-argument est le cinquieme.

Quelle insensibilité ! Car les paroles des saints sont équivalentes en ce qu'elles démontrent
la parenté de I'Esprit divin avec le Pere et le Fils, ou — ce qui revient au méme - la
consubstantialité; mais elles different en ce qu'elles ne démontrent pas I'existence du saint Esprit
venant a la fois du Pére et du Fils. Et cela ressort clairement de ces mémes citations des Ecritures,
pourtant celui qui les a rassemblées semble sourd a la nuance entre ces paroles.

Commentaire latin, sixieme.

Puisque certains affirment que les termes «agir», «répandre» et «procéder» sont
différents, les citations de saint Cyrille présentées ici, suivies des citations de théologiens ci-
dessous, ont été choisies pour apporter une preuve irréfutable de leur équivalence, affirmant que
I'Esprit agit, est envoyé et est répandu par le Pere.

Son contre-argument, sixieme.

Quelle insensibilité ! Car qui ignore que I'on dit du Fils qu'il «sort», mais jamais qu'il
«procéde» ou qu'il «est répandu» ? Et que l'expression «est répandu» s'entend avant tout d'une
dispensation, et [seulement] occasionnellement d'une procession ? Et ceux qui philosophent, avec
la perversité et I'impudence propres aux Latins, prétendent que ces mots ne sont en rien distincts
les uns des autres; car les paroles des saints rassemblées ici, lorsqu'elles convergent parfois,
révélant leurs différences, ne les abolissent en rien.

Commentaire latin, septieme.

Puisque certains, entendant que le saint Esprit existe, émane du Fils et procede de Iui,
s'imaginent que ce n'est pas la nature méme de I'Esprit qui émane de I'essence du Fils, mais plutot
le don spirituel accordé aux dignes en raison de la présence relative du saint Esprit en eux, ils le
congoivent comme distinct de I'essence divine de I'Esprit, voici les exemples tirés des Ecritures qui
permettent de discerner que, bien que la présence du saint Esprit en ceux qui sont dignes soit
ineffable, au-dela de la raison et relative, puisque les dons sont répandus la ou son essence divine
réside relativement en eux, alors, quand on dit que le saint Esprit procéde du Fils, il est clair qu'il
s'agit du saint Esprit lui-méme, une personne de la Sainte Trinité et qui compléte son nombre, qui
est de nature divine et Dieu parfait, sesmblable au Pére et au Fils.

Son contre-argument est le septieme.

En vérité, I'auteur de ce commentaire ignore ce qu'il dit et ce qu'il affirme. Car nul, parmi
ceux qui ont choisi la piété, ne considére la grace et I'énergie divines comme dissociées de la
nature divine. Cependant, du fait que I'énergie divine soit inséparable de la nature divine, il ne
s'ensuit pas que I'énergie de la nature soit la nature elle-méme, sans aucune distinction avec elle
(car cela caractérise I'impiété de Barlaam et d'Akindynos). Car I'énergie divine provient de la nature
divine et, selon les théologiens, elle y est contemplée, mais n'existe pas en soi; et la nature divine
ne provient pas de I'énergie, mais existe en soi et est la source des énergies divines. Mais nous
disons aussi que le saint Esprit n'existe pas de I'hypostase du Fils. Mais celui-ci, I'appelant par
nature [du Fils], prétend nous contredire et invente le contraire, pensant, semble-t-il, que la nature
ne différe en rien de I'hypostase, ou bien introduisant de facon insensée une distinction naturelle
par rapport a la Sainte Trinité, puisqu'il y a [en Elle] une distinction d'hypostases.

Commentaire latin, huitieéme.

Pour prouver que le saint Esprit provient du Pere et du Fils, on rassemble de véritables
réfutations des Ecritures, montrant qu'il est une qualité (noidTnc) de l'essence du Peére et du Fils,
ainsi que le parfum, le souffle et I'ardme du Pere et du Fils, et aprés cela — d'autres citations qui
théologisent sur le fait que le Pere est la source du saint Esprit, et le Fils également.

Son contre-argument, huitieme.

Les citations bibliques rassemblées ici, par le biais de similitudes, présentent, autant que
possible, la consubstantialité du saint Esprit avec le Péere et le Fils, car il est impossible de trouver
une ressemblance parfaite avec Dieu. Puisque le saint Esprit est appelé eau vive par grace et
énergie, le Fils, avec le Pere, est aussi appelé la source de cette eau, et parfois méme le saint

4



Saint Grégoire Palamas

Esprit lui-méme. L'auteur de ces citations en a ici ignoré certaines, tout en en déformant d'autres,
espérant ainsi secrétement entrainer les lecteurs dans ses propres desseins maléfiques.

Commentaire latin, neuvieme.

Ces citations bibliques, dans lesquelles les Peres affirment que tout ce qui est propre au
Pére se transmet naturellement au Fils engendré par lui, sont présentées comme preuve que
I'Esprit existe, émane et proceéde du Fils, comme, bien slir, du Pére, selon le divin Cyrille. Car si les
définitions contenues dans ces citations privent le Fils seulement de la paternité et de la propriété
d'engendrer, alors il est clair que le Fils lui-méme ne provient pas du Fils, et que I'Esprit, émanant
de l'essence du Pere, émane également de I'essence non engendrante du Fils.

Son contre-argument est le neuvieme.

En vérité, limpiété est illogique ! Car ce latiniste, entendant que les attributs du Pére se
transmettent naturellement (puoikwg) et essentiellement au Fils, pensait que cela était inhérent a
I'nypostase du Pere, et non a sa nature. Ainsi, selon ses conceptions, tirées de la théologie des
Péres nourriciers, lorsque le divin Cyrille écrit dans ses «Trésors» : «Comment donc I'Esprit ne
pourrait-il pas étre Dieu, possédant en lui essentiellement tout ce qui est propre au Pere et au
Fils ?»11, cela signifie que I'Esprit possédera toutes les propriétés hypostatiques du Pére et du Fils,
qu'il sera le Fils engendré, le Pere et le Pére des lumieres, ayant le pouvoir d’engendrer et de
mettre au monde. Quoi de plus aberrant et d'étrange ? Lui et ceux qui pensent comme Iui sont
enclins a la méme conclusion lorsqu’ils entendent le saint Damascene affirmer au chapitre huit de
son ouvrage dogmatique : «Tout ce que possede le Pere appartient aussi a I'Esprit, excepté
l'ingénitation», et Grégoire, qui tient son nom de la théologie, écrire dans I'«Homélie aux
Egyptiens» : «Tout ce qui [constitue les marques distinctives] du Fils [distingue] aussi I'Esprit,
excepté la filiation»13, Quelle folie, encore une fois, d'entendre «de I'essence» et de penser «de
I'nypostase», comme si Dieu était un en essence et en hypostase, et, de plus, de ne pas voir que,
puisque I'Esprit est appelé le Pere et [existe] du Pere, ceux qui nient que le Fils soit le Pére nient
aussi la participation du Fils a la propriété du Pere d'engendrer.

Commentaire latin, dixieme

Ces citations des Ecritures, ou les péres théologisent que le Fils est propre au Pére, car il
existe de Son essence, et qu'il existe de Lui, étant propre a Son essence, sont offertes ici afin que
quiconque le désire puisse discerner que I'Esprit est également appelé propre au Fils parce qu'll
existe de Son essence, et, de plus, parce qu'll est appelé de I'essence du Fils, étant le Bien propre
de cette méme essence. Ceci révele aussi la consubstantialité de I'Esprit par rapport au Fils. Car si,
dans l'autre sens de la consubstantialité, qui parle de deux consubstantialités, dont I'une n'est pas
par l'autre, I'Esprit était propre au Fils, alors le Fils serait aussi propre a I'Esprit et issu de I'essence
de I'Esprit, en raison de la réversibilité [logique] d'une telle consubstantialité, chose qu'aucun saint
n'a jamais dite et que personne ayant choisi I'orthodoxie ne dira jamais. Et une telle
consubstantialité n'est pas, a proprement parler, consubstantielle, mais unit plutét I'un a l'autre,
comme par l'autre ou de lui, existant de maniéere naturelle et essentielle. Ceci est attesté par la
citation du grand Basile citée ici : «Ne prenons pas pour paires les choses consubstantielles.»1*
D'autres citations sont également proposées, montrant que le Fils est consubstantiel au Pére parce
qu'’il est issu de son essence, de sorte que quiconque le souhaite peut en déduire que I'Esprit est
également consubstantiel au Fils parce qu'il est issu de son essence.

Son contre-argument est le dixieme.

Le Fils est le Fils propre du Pére, engendré de Iui, de méme que le saint Esprit est le
Fils propre du Pére, puisqu'ii procede du méme Pére. Basile I'écrit dans ses chapitres aux
Eunomiens : «Je comprends la parenté de I'Esprit avec le Pere, puisqu'il procéde du Pere.» De
méme, il est appelé I'Esprit du Fils, car Basile lui-méme dit au chapitre dix-huit de son Epitre a
Amphilochius : «II est appelé I'Esprit du Christ, puisqu'il demeure en lui par nature.» Car il est
impossible que des choses identiques par nature ne soient pas l'une de l'autre. Et I'on ne dit pas
que le Fils est I'Esprit, de peur que le saint Esprit ne paraisse étre le Pére, car lorsqu'on dit qu'il est
le fils de quelqu'un, cela désigne le pere du fils. Et ce latiniste ne tire aucune conclusion valable
des propos tenus ici. Cependant, il se contredit lui-méme lorsqu'il affirme que I'Esprit, de par sa

5



Saint Grégoire Palamas

consubstantialité, est dit provenir de I'essence du Fils. Cela signifie qu'il ne peut pas non plus
provenir de I'hypostase : car alors ils devraient provenir I'un de l'autre. Par conséquent, personne
n'a jamais dit que le saint Esprit provient de I'hypostase du Fils, mais [seulement] de I'hypostase
du Peére.

Commentaire latin, onzieme.

Puisque certains, entendant que I'Esprit provient de I'essence du Fils, disent qu'une chose
provient «de l'essence» et une autre «de I'hypostase», sans comprendre que le nom «Fils» est
hypostatique, et que celui qui dit «de I'essence du Fils» se réfere par la au Fils tout entier, c'est-a-
dire a l'essence déshypostasiée, alors, pour réfuter leur raisonnement fallacieux, des exemples
concrets tirés de I'Ecriture ont été rassemblés, montrant que le Fils est engendré de I'essence du
Pére. Et puisqu'il est généralement admis qu'il n'y a qu'une seule génération du Fils issue du Pere,
comment distinguer «de l'essence» et «de I'hypostase», a moins de vouloir impiétément parler
d'une génération du Fils issue de I'essence du Pére et d'une autre issue de I'hypostase ? Viennent
ensuite d'autres citations montrant que le Pére est appelé I'essence parfaite et le Dieu parfait; que
le Fils est appelé I'essence parfaite; et que le saint Esprit est appelé I'essence parfaite.

Son contre-argument est le onzieéme.

Si une chose est d'une seule essence et d'une seule hypostase, alors tout ce qui tire son
étre de cette essence le tire de cette hypostase; et réciproquement, tout ce qui est de cette
hypostase est aussi de cette essence. Si une chose est d'une seule essence, mais non d'une seule
hypostase, mais de plusieurs, alors tout ce qui proceéde de cette essence unique ne provient pas
des autres hypostases, mais de I'une d'elles. Puisque la Trinité trés exaltée et adorée est pour nous
une seule nature en trois hypostases, alors tout ce qui tire son étre de I'essence ne provient pas
des autres hypostases, mais de I'une d'elles, c'est-a-dire le Pére (car il n'est pas permis que cela ne
provienne pas d'Elle), et donc pas d'une autre, mais puisque cela provient d'une seule, alors cela
provient de I'unique. Et cela est clairement visible dans I'exemple des étres humains : apres tout,
chacun de nous provient de I'essence d'’Adam, mais non de son hypostase, puisque les humains
possédent une seule essence, mais de multiples hypostases. Et lorsqu'au commencement il y avait
une seule essence humaine et une seule hypostase, celles d’Adam, alors Eve, provenant de
I'essence d'Adam, provenait également de son hypostase. Mais avant méme l'existence de Cain, il
y avait une seule essence masculine et une seule hypostase — celles d'Adam — et Cain provenait de
cette méme essence masculine et de cette méme hypostase, c'est-a-dire de celles d'Adam. Puis,
lorsque deux hommes existeérent déja dans I'hypostase, alors Hénoc provenait de l'essence
d'’Adam, mais non de son hypostase, seulement de I'hypostase de Cain. Mais ce latiniste, insistant
sur le fait que I'Esprit existe aussi par I'nypostase du Fils, puisqu'il est théologisé qu'il provient de
sa nature, montre qu'il pense, outre I'Esprit divin, que Dieu a une seule nature et une seule
hypostase, rejetant complétement le Pére et montrant qu'il considere, par hypostase, qu'il n'y a
qu'un seul Fils, et présentant le saint Esprit comme n'ayant d'existence que par le Fils seul.< Or,
méme a partir des affirmations théologisées selon lesquelles le Pére est I'essence parfaite, le Fils
est I'essence parfaite, et le saint Esprit aussi, il ne reconnait pas l'unité et l'immuabilité de la
Trinité, mais tente, de maniére irréfléchie, de discerner une sorte de pluralité et, par conséquent,
de diversité.

Commentaire latin, douziéme.

Puisque certains osent affirmer que <«jaillir», «provenir», «resplendir» et «apparaitre» du
Fils, en ce qui concerne I'Esprit, signifient non pas son existence essentielle et hypostatique a
partir du Fils, mais plutot la dispensation de dons spirituels venant de lui, alors, pour réfuter une
telle erreur, des citations bibligues ont été rassemblées, démontrant que le Fils «qjaillit»,
«resplendit» et «apparait» a partir du Pere. Car nul ne prétendra que ce n'est pas le Fils qui,
essentiellement et hypostatiquement, jaillit, resplendit et apparait a partir du Pere, mais plutot les
dons du Fils.

Son contre-argument est le douzieme.
Ce qui tire son étre de quelque chose par génération ou procession est appelé «provenir»,
«étre envoyé» ou «resplendir» a partir de lui, s'il s'agit de lumiere ou d'une chose semblable.

6



Saint Grégoire Palamas

Cependant, tout ce qui émerge, est envoyé ou rayonne de quelque chose ne tire pas son étre de
cette chose, a la maniére d'une génération ou d'une procession, et n'apparait pas dans une
hypostase distincte. Et ce méme auteur de ces commentaires reproche a ceux qui philosophent
avec piété et sagesse leur audace, alors que lui-méme fait preuve d'impiété avec audace.



