Saint Grégoire Palamas

bomeELie surR L'ASCEDSION O€ jE€EsUS ChRIsT:

Les Juifs célébraient la Paque de la Loi : le voyage d'Egypte en Palestine. Nous aussi, nous
célébrons la Paque de I'Evangile : le passage de notre nature en Christ de la mort a la vie, de la
corruption a l'incorruptibilité. Quel mot pourrait exprimer cette différence profonde, manifestant la
supériorité infinie des objets de nos célébrations par rapport aux fétes de I'Ancien Testament ?
Puisque les mots humains sont incapables d'exprimer pleinement une telle supériorité, la Sagesse
supréme et consubstantielle du Pére, le Verbe éternel et préexistant de Dieu, qui s'est uni a nous
par amour et a habité parmi nous, a révélé par ses actes l'objet de la féte et a clairement
manifesté la plénitude de cette supériorité. Aujourd'hui, nous célébrons la transgression de notre
nature en Lui, non pas des profondeurs de la terre a la terre elle-méme, mais de la terre au ciel
des cieux, et enfin au Trone de Celui qui regne sur tout. Car aujourd'hui, le Seigneur n'était pas
seulement au milieu de ses disciples, mais il les quitta aussi sous leurs yeux. Il monta au ciel, entra
dans le Saint des Saints et s'assit a la droite du Pere, au-dessus de toute puissance et de toute
autorité, de tout nom et de toute gloire connus et nommés, tant dans ce monde que dans le
monde a venir. De méme qu'il y eut plusieurs résurrections avant la Résurrection du Seigneur, il y
eut aussi plusieurs ascensions avant son Ascension. L'Esprit enleva le prophéte Jérémie, I'ange
enleva Habacuc, et surtout, comme il est écrit, Elie fut enlevé dans un char de feu. Mais lui aussi
ne franchit pas les limites de la terre ; ce n'était qu'une sorte de passage, une ascension pour
chacun d'eux, qui les souleva de la terre, sans toutefois s'étendre au-dela de ses frontiéres. De
méme, ceux qui sont ressuscités sont retournés a la terre, et tous sont morts. Mais comme le
Christ est ressuscité des morts et que la mort ne le possede plus, de méme, lorsqu'il est monté au
ciel et s'est assis dans les hauteurs, toute la hauteur est sous ses pieds, témoignant a tous qu'il est
Dieu au-dessus de tout. Et c'était la «<montagne manifeste de Dieu», comme le dit Isaie (Is 2,2), et
au sommet de toutes les montagnes raisonnables — la «maison de Dieu» — le Corps du Trés-Haut.
Car ce n'est ni un ange, ni un homme, mais le Seigneur lui-méme qui est venu en chair et en os et
nous a sauvés, devenant pour nous semblable a nous et, en méme temps, demeurant
immuablement Dieu. De méme que, lorsqu'il est descendu, il n'a pas changé de demeure, mais
s'est abaissé, de méme, en remontant, il n'est pas retourné a la divinité, mais a fait asseoir sur le
trone céleste notre nature qu'il avait assumée. Car, en Vvérité, il convenait que Dieu présente notre
nature comme celle du premier-né d'entre les morts, comme une sorte de commencement du
premier-né pour toute I'humanité.

Par conséquent, parmi toutes les résurrections et ascensions passées, aucune ne nous est
aussi fétée que la Résurrection et I'Ascension du Seigneur, car nous n'y participons pas et n'y
participerons jamais. Elles ne nous apportent d'ailleurs aucun autre bienfait que la foi en la
Résurrection et 'Ascension de notre Sauveur, auxquelles nous participons et participerons tous. Car
elles sont la Résurrection et I'Ascension de la nature humaine (assumée lors de I'Incarnation par
notre Seigneur Jésus-Christ), et non seulement de la nature humaine (en tant que telle), mais
aussi de ceux qui croient en Christ et de tous ceux qui manifestent leur foi par leurs actes. Car tout
ce qui a été accompli I'a été pour nous par le Seigneur, incréé et non engendré selon sa divinité. Et
la vie terrestre qu'il a vécue, il I'a vécue pour nous, nous montrant le chemin qui mene a la vie
elle-méme ; et ce qu'il a souffert dans la chair, il I'a souffert pour nous, guérissant nos passions. Et
pour nous, Il est ressuscité et monté au ciel, nous préparant la Résurrection dans I'éternité : car
tous ceux qui participent a cette vie imitent, autant que faire se peut, I'accomplissement de son
ceuvre terrestre. Le commencement de cette imitation est le saint baptéme, image de la mise au
tombeau et de la résurrection du Seigneur; le milieu est une vie vertueuse et une conduite de sa
vie selon I'Evangile; et l'achévement s'exprime par la victoire sur les passions, a travers les
combats spirituels, qui produit une vie sans souffrance, indestructible et céleste, comme nous le
dit I'Apotre : «Car si vous vivez selon la chair, vous mourrez; mais si par I'Esprit vous faites mourir
les actions du corps, vous vivrez» (Rom 8,13). Ainsi, ceux qui vivent selon le Christ imitent sa vie
terrestre; chacun mourra en son temps, puisqu'il est mort lui aussi dans la chair, et c'est pourquoi

1PG.151:276-285



Saint Grégoire Palamas

ils ressusciteront, selon lui, glorifiés et incorruptibles. Cependant, pas maintenant, mais au
moment venu. De plus, ils seront enlevés au ciel, comme le dit Paul : «Nous serons enlevés,
proclame-t-il, sur des nuées, a la rencontre du Seigneur dans les airs; et ainsi nous serons toujours
avec le Seigneur» (I Th 4,17).

Voyez-vous comment chacun de nous, s'il le désire, participe a la Résurrection et a
I’Ascension du Seigneur, est héritier de Dieu et cohéritier du Christ ? C'est pourquoi nous nous
réjouissons, célébrant la Résurrection et I’Ascension de notre nature, ainsi que I‘élévation et le
commencement de la Résurrection et de I'Ascension de chaque croyant, en citant les paroles de
I'Evangile que nous lirons aujourd’hui : «Le Seigneur se leva au milieu de ses disciples.» Pourquoi
donc se tint-il au milieu d’eux et descendit-il avec eux ? «Il les conduisit jusqu’a Béthanie, dit
I'évangéliste, et, levant les mains, il les bénit» (Luc 24,50). Afin de se montrer parfaitement sain et
indemne, de présenter ses pieds forts et fermes, et, la méme, les plaies des clous, ses mains —
telles qu’elles furent clouées a la Croix, la cote percée, et peut-étre méme les marques des coups —
comme autant de preuves de sa Passion salvatrice. Il me semble qu’avec ces mots : »Tenez-vous
au milieu des disciples», I'évangéliste démontre qu'il a confirmé leur foi en Iui par sa seule
apparition et sa bénédiction. Car non seulement il s'est tenu au milieu d’eux tous, mais aussi au
cceur de chacun d'eux, et les a affermis dans la foi, de sorte que de chaque coeur on peut dire les
paroles du psaume : »Dieu était au milieu de lui et n'a pas été ébranlé» (Ps 46,5). Dés lors, les
apotres du Seigneur sont devenus fermes et inébranlables. Puis il se tint au milieu d'eux et leur
dit : «La paix soit avec vous», une salutation douce, habile et habituelle de sa part. Le mot «paix»
a une double signification : la paix que nous avons envers Dieu, fruit de la piété, et la paix que
nous avons les uns envers les autres, née des enseignements de I'Evangile. Le Seigneur leur
accorda ces deux paixs en une seule salutation. Et comme il le leur avait ordonné lorsqu'il les avait
envoyés, en disant : «Dans quelque maison que vous entriez, dites : Paix a cette maison» (Luc
10,5), il le fit lui-méme; entrant dans la maison ou ils étaient réunis, il leur accorda également la
paix. Mais, voyant leur étonnement face a l'inattendu et a l'improbabilité de cette vision, il ne se
repentit pas de leurs péchés, mais dit : «La paix soit sur cette maison.» Puisqu'il est dit qu'ils
pensaient avoir vu un esprit, et que ce qu'ils avaient vu était une apparition, alors Il leur révele
I'agitation de leurs coeurs et leur montre qu'll est Celui-la méme a qui, avant méme la Passion et la
Résurrection, ils avaient dit : «Maintenant nous savons que tu sais tout et que tu n'as besoin de
personne pour te poser des questions» (Jean 16, 30), les confirmant par I'épreuve et le toucher;
car, voyant qu'ils avaient recu la Vvérité, Il les confirme encore par cette épreuve : aussitot apres
leur avoir donné la paix, Il les invita a partager son repas. Car, «a ceux qui ne croyaient pas
encore», est-il dit, «et a ceux qui s'interrogeaient», non par doute, mais «par joie», «il leur dit :
Avez-vous ici quelgue chose a manger ? Ils lui donnerent un morceau de poisson grillé et un rayon
de miel. Et nous fiimes remplis de poison devant eux» (Luc 24,40-42).

Apres la Résurrection, son corps était incorruptible et n'avait nul besoin de nourriture. 1l fit
cela afin que sa Résurrection soit confirmée et que son corps présent soit le méme que celui qui
avait partagé la nourriture avec eux avant la Passion. Il consomma la nourriture non selon la
nature des corps mortels, mais par action divine, comme le feu consume la cire. A cette différence
prés que le feu, pour exister, a besoin de combustible, tandis que les corps immortels n'ont pas
besoin de nourriture pour vivre. Il mangea un morceau de poisson grillé et un rayon de miel,
symboles de son mystére : car notre nature — semblable a la vie d'un poisson nageant dans le
liquide d'une vie passionnée et délicieuse — est le Verbe de Dieu uni a lui-méme par hypostase. Par
le feu divin et inaccessible de sa Divinité, il I'a purifiée de toute composition passionnée, la rendant
semblable a une flamme et participante a la Divinité. Non seulement la nature qu'il a assumée
pour nous, mais aussi chacun de ceux qu'il juge dignes de communier avec lui, il les divinise en les
faisant participer au feu que le Seigneur est venu répandre sur la terre. Notre nature est aussi
comme un rayon de miel : elle contient I'activité rationnelle, tout comme le miel est contenu dans
le rayon. Mais une ressemblance encore plus grande se trouve en chaque croyant en Christ : car,
de méme que le miel est amassé dans le rayon, il contient en son ame et en son corps la grace
précieuse du saint Esprit. Le Seigneur participe a leur grace, car le salut de chacun de ceux qui
participent a sa nature est pour lui une nourriture agréable. Il ne participe pas a tout, mais au »
rayon de miel», c'est-a-dire a une certaine portion, car tous n'ont pas cru. Et il ne recoit pas cette
portion lui-méme, mais celle qui lui est donnée par les disciples, car les disciples eux-mémes ne lui
amenent que ceux qui ont cru, les séparant des incrédules. Et voici que, tout en mangeant du

2



Saint Grégoire Palamas

poisson et du miel devant ses disciples, le Seigneur leur rappela les paroles qu'il leur avait
adressées auparavant, en évoquant sa souffrance, démontrant ainsi qu'il avait dit la vérité, car ce
qu'il avait prédit s'était accompli. Il leur ouvrit I'esprit pour comprendre les Ecritures et savoir que
ce qui était écrit s'était réalisé, et qu'il était juste — selon I'océan infini de son amour pour
I'humanité — que le Fils seul engendré de Dieu devienne homme pour les hommes, soit révélé et
témoigne d'en haut par la voix du Pére et la manifestation du saint Esprit, les conduise a la foi et a
I'émerveillement par ses actes et ses paroles extraordinaires, endure I'envie et soit trahi par des
hommes recherchant non la gloire de Dieu mais celle des hommes, soit crucifié et enseveli, et
ressuscite des morts le troisieme jour, et que la repentance et le pardon des péchés soient préchés
en son nom, en commencant la prédication a Jérusalem. Afin qu’ils soient prédicateurs et témoins
de ce dont ils avaient été témoins oculaires et ministres, et leur promettant de leur accorder d’en
haut la promesse du Pere, c'est-a-dire le Saint-Esprit, il leur ordonne de demeurer a Jérusalem
jusqu’a ce qu'ils soient revétus de la puissance d’en haut.

Apres avoir proclamé les doctrines du salut a ses disciples, le Seigneur les conduisit hors de
la maison et a Béthanie. Aprés les avoir bénis, il les quitta et monta au ciel. Tel un char, enveloppé
d’'une nuée de lumiere, il monta dans la gloire et entra dans le Saint des Saints, non fait de main
d’homme, pour s’asseoir a la droite de la Majesté divine dans les cieux, faisant ainsi de notre
nature humaine une participante a la fois de la Divinité et du trone. Comme les apotres
continuaient de contempler le ciel, les anges apparurent et annoncérent qu’il reviendrait du ciel de
la méme maniere qu’ils l'avaient vu (monter au ciel). Car le Seigneur lui-méme l'avait prédit, et
Daniel I'annonga pour la premiere fois : «Je vis», dit-il, «que le Fils de I'nomme venait sur les
nuées du ciel» (Dan 7,13). Et le Seigneur dit : «Pour voir le Fils de I'hnomme venir sur les nuées du
ciel» (Mt 24,30). Alors les disciples, aprés avoir adoré le Maitre tres céleste, qui était descendu sur
terre et l'avait rendue céleste, et qui était remonté du lieu ou il devait revenir, et qui avait uni ce
qui était en bas avec ce qui est en haut, et qui avait constitué une seule Eglise pour la gloire de
son amour pour I'humanité — céleste et en méme temps terrestre —, remplis de joie, ils
retournérent a Jérusalem et demeurerent toujours dans I'Eglise, le cceur tourné vers le ciel, se
réjouissant et bénissant Dieu, et se préparant a recevoir la venue du saint Esprit. Fréres, voici, en
résumé, |'état de tous ceux que le Christ a appelés : demeurer dans la supplication et la priére,
avoir le regard de I'ame, a l'instar des anges, tourné vers le Seigneur trés céleste ; se réjouir de sa
gloire et le bénir par une vie irréprochable, et ainsi attendre le Mystére de sa venue, selon le
psalmiste qui lui dit : «Je chante et je reconnais, dans une voie irréprochable, quand tu viens a
moi» (Ps 100,2). Le grand Paul proclamait également cela : »Car notre cité est dans les cieux, ou
Jésus, notre précurseur, est entré» (Ph 3,20; Héb 6,20). Pierre, le Coryphée des apOtres, nous en
convainc également : «Rendez-vous vigilants, soyez sobres et espérez pleinement la grace qui
vous est apportée par la révélation de Jésus-Christ» (I Pi 1,13). »Vous I'aimez sans |'avoir vu...»
(I Pi 1,8). Le Seigneur dit aussi : «Que vos reins soient ceints, que vos lampes soient allumées, et
soyez comme des hommes qui attendent le retour de leur Seigneur» (Luc 13,35-36).

Dans I'Ancien Testament, le samedi était le seul jour de la semaine consacré au sabbat, ce
qui explique pourquoi les Juifs insensés pensaient que le Seigneur l'avait transgressé. Il dit : «Je
ne suis pas venu abolir la Loi, mais I'accomplir» (Mt 5,17). Comment aurait-il pu non pas abolir ce
sabbat, mais I'accomplir conformément a la Loi ? Le saint Esprit est promis a ceux qui le Iui
demandent jour et nuit, et il nous a commandé de veiller et d'étre vigilants en tout temps, disant :
«Soyez préts, car a quelle heure n'y penserez-vous pas, le Fils de 'homme viendra» (Mt 24,44).
Pour ceux qui désirent se soumettre pleinement a Iui, il a fait de tous les jours des sabbats bénis,
et ainsi il n'a pas aboli la Loi, mais I'a accomplie. Mais vous qui étes pris dans les affaires de cette
vie, si vous vous éloignez de la cupidité et de la haine les uns envers les autres, et si vous vous
efforcez d'étre sincéres et chastes, alors vous aussi ferez de chaque jour un sabbat en vous
abstenant de faire le mal. Quand arrive le jour plus salutaire que les autres, il convient de
s'abstenir de toute action et parole irréprochables, de demeurer fidelement dans le temple de
Dieu, d'écouter et de comprendre ce qui est lu et I'enseignement, et de se consacrer avec
contrition a la priere et aux hymnes a Dieu. Car c'est ainsi que vous accomplissez le sabbat, en
vivant selon I'Evangile de la Grace divine et en levant votre regard spirituel vers Celui qui siege au-
dessus des cieux avec le Pere et le saint Esprit — le Christ, qui a fait de nous des enfants de Dieu,
adoptés non seulement par leur nom, mais aussi par la communion du saint Esprit, par sa chair et
son sang, unis intimement a Dieu et les uns aux autres.

3



Saint Grégoire Palamas

Préservons donc, par un amour indestructible, cette unité les uns envers les autres;
tournons toujours nos regards vers le Pére qui est dans les cieux : car nous ne sommes plus de la
terre — terrestres, comme le premier homme — mais semblables au second Homme — le Seigneur
venu du ciel. Tel est le terrestre, tel est le céleste. Comme nous avons porté I'image du terrestre,
portons aussi I'image du Céleste et, le coeur empli de tristesse envers Lui, contemplons ce grand
miracle : notre nature coéternelle avec la flamme spirituelle de la Divinité. Rejetant l'usage des
vétements de peau dont nous étions revétus suite a notre transgression, tenons-nous en Terre
Sainte. Que chacun de nous révele la Terre Sainte en lui par la vertu et un ardent effort vers Dieu,
afin que nous ayons confiance lorsque Dieu apparait dans le feu et que, nous étant envolés vers
Lui, nous resplendissions et demeurions a jamais rayonnants, a la gloire de sa lumiére supréme, le
rayonnement tri-solaire et supréme, a qui soient toute gloire, toute domination, tout honneur et
toute adoration, maintenant et toujours et dans les siécles des siécles. Amen.



Saint Grégoire Palamas

bomeELic POUR LA mEMmE FETE:?

Voyez-vous ce triomphe et cette joie communs que notre Seigneur Jésus Christ a accordés
a ceux qui croient en lui lors de sa Résurrection et de son Ascension ? — Ils sont venus de la
souffrance. — Voyez-vous la Vie, ou plut6t 'Tmmortalité ? — Elle nous a été révélée par la mort. —
Voyez-vous les hauteurs célestes ou le Christ est monté, et la gloire glorieuse dont il a été glorifié
dans la chair ? — Elle a été révélée par son humilité et son absence de gloire, comme le dit 'Ap6tre
: «Il s'est abaissé lui-méme et s'est fait obéissant jusqu’a la mort, méme la mort sur la croix.»
«C'est pourquoi Dieu I'a souverainement élevé et lui a donné le nom qui est au-dessus de tout
nom, afin qu‘au nom de Jésus tout genou fléchisse dans les cieux, sur la terre et sous la terre, et
que toute langue confesse que Jésus-Christ est Seigneur, a la gloire de Dieu le Pére» (Phil 2,8-11).
Si Dieu a souverainement élevé son Christ parce qu'il s'est humilié, parce qu'il a été déshonoré,
parce qu'il a été tenté, parce qu'il a enduré la croix et une mort infamante, comment pourra-t-il
nous sauver, nous glorifier et nous élever si nous aussi nous ne faisons pas preuve d’humilité ? Si
nous ne manifestons pas d’amour pour nos fréres ? Si nous ne parvenons pas au salut de notre
ame par l'endurance des tentations ? Si nous ne suivons pas le Guide par la porte étroite et le
chemin qui mene a la vie éternelle ? «Parce que nous sommes appelés a cela», dit Pierre, le
Coryphée des apétres : «Car le Christ aussi a souffert pour nous, nous laissant un exemple, afin
que nous suivions ses traces» (I Pi 2,21).

Mais pourquoi le Christ de Dieu a-t-il enduré de telles souffrances, et pourquoi Dieu I'a-t-il
exalté par la, et nous appelle-t-il @ la communion avec son Fils dans la Passion ? Lui, le Dieu
unique, est le méme de toute éternité, immuable, sans commencement, sans fin, jamais créé,
jamais détruit, sans croissance, sans diminution, sans changement en aucune maniére ni en aucun
lieu, sans commencement, incréé, inaltérable, pur; changeant lui-méme toutes choses pour le
mieux, selon sa volonté, permettant lui-méme que ceux qui en souffrent subissent le pire; il
soutient tout ce qui a un commencement et un changement (car un commencement implique déja
un changement). Ainsi, toute la création est sujette au changement, visible et invisible, sensible et
insensible, rationnel et irrationnel. Mais seule la nature rationnelle, dotée de liberté, est capable de
changer, pour le meilleur comme pour le pire, selon sa propre volonté et par elle-méme. Si elle
adhere a la volonté de Dieu, alors, grace a elle, elle progresse, évolue et avance sans cesse vers le
mieux ; si, en revanche, elle résiste a la volonté de Dieu, alors elle subit a juste titre son abandon
et chute dangereusement dans un état pire. Des deux étres rationnels créés par Dieu — d’abord les
anges spirituels puis les hommes matériels — aucun n‘a obéi au Créateur et Maitre de la nature,
mais la multitude céleste méme des anges incorporels, qui fut la premiere créée, fut la premiere a
subir le chatiment de I'apostasie.

Mais les anges qui sont restés au-dessus de cette affliction sont lumiére, et sont a jamais
emplis de lumiére, devenant eux-mémes toujours plus lumineux, bénéficiant pleinement de leur
transformation innée, et se réjouissant joyeusement pres de la Premiére Lumiére, la contemplant,
éclairés directement par elle, chantant les louanges de la Source intarissable de Lumiere, et
répandant, en tant que serviteurs de la Lumiére, la grace illuminatrice sur ceux qui sont moins
parfaits dans leur illumination. Mais Satan, s'étant rebellé et ayant rejeté la soumission a Dieu,
étant tombé de la lumiéere, est tombé dans les ténebres et est devenu le souverain et le serviteur
des ténébres, d'abord par rapport a lui-méme et aux anges qui sont tombés avec lui, et ensuite —
hélas ! — pour nous aussi, dans le Paradis de Dieu, qui ne croyions pas en Dieu, mais croyions en
Lui. Et tous les anges du mal, a son image, sont plongés dans les ténebres, car ils ne le sont pas
devenus par eux-mémes, mais sont le commencement et I'accomplissement de la désobéissance a
Dieu, la racine ameére et la source de toute iniquité, en particulier en ce sens que, pour nous aussi,
ils en sont les auteurs ; ils n'offrent aucun pardon pour le péché et s'enfoncent sans cesse, de leur
propre chef, dans des ténebres toujours plus profondes, sans recourir a la lumiere de toute raison.
Pour nous, cependant, qui n'étions pas portés au mal par nous-mémes, Dieu, dans sa miséricorde,
accomplit I'ascension<sup>94</sup> ; car, si nous sommes condamnés a mort, c'est pour

2PG.151:285-296



Saint Grégoire Palamas

recevoir le repentir, et cela survient aprés le temps fixé de nombreuses années, qu'Adam vécut
apres sa désobéissance et que chacun traverse. Il en découle clairement que nous ne devons pas
désespérer du salut et qu'il n'y a absolument aucune raison de désespérer : car toute notre vie est
un temps de repentance, puisque Dieu ne désire pas la mort du pécheur, comme le disent les
Ecritures, mais qu'il se convertisse et vive. Pourquoi donc la mort n'a-t-elle pas immédiatement
suivi la désobéissance, ou pourquoi ne perdons-nous pas la vie en péchant, sinon parce qu'il y a
espoir de conversion ? Et la ou il y a espoir de conversion, il n'y a pas de place pour le désespoir.
Car voici, dés le commencement, Abel, fils d'/Adam, recoit de Dieu le témoignage qu'il lui a paru
agréable et acceptable. Et peu de temps aprés notre chute, Hénoch eut I'espoir d'invoquer le
Seigneur. Hénoch non seulement plut a Dieu, mais fut aussi transféré (vivant dans son corps) au
ciel, devenant une manifestation évidente de la miséricorde de Dieu (envers les hommes). Mais
voici, encore une manifestation du péché, et encore I'aversion de Dieu pour notre espece, et nous
flmes justement livrés au grand Déluge. Et encore, la colére (de Dieu) ne fut pas implacable, et le
jugement ne fut pas sans pitié. Noé&, juste et agréable a Dieu en son temps, fut miraculeusement
préservé par Dieu, tel une seconde racine pour notre espece — comme si, dans sa Providence, il
élaguait, sans pour autant abattre ni déraciner, le genre humain mal développé. Aprés Iui,
Abraham parut fidele a Dieu et lui plut, et fut attesté comme tel par Dieu; ainsi que son fils Isaac,
et le fils d'Isaac, Jacob, et de lui les Patriarches, a qui furent données la promesse et la prophétie
d'une miséricorde et d'un amour encore plus grands pour I'humanité. Cette promesse qui a
triomphé avec force, s'élevant au-dessus de notre péché, a savoir que Lui, le bon Berger,
descendrait des cieux saints pour rechercher les brebis perdues. Puis vinrent les Législateurs, les
Juges, la Famille Royale, de qui il fut clairement promis que le Christ viendrait selon la chair. Or, le
Christ est venu et apparu, ce Verbe éternel de Dieu, qui nous a créés dés le commencement, qui
s'est fait homme comme nous pour notre salut, afin de renouveler et de restaurer ceux qui ont
vieilli et été brisés par le péché. Puisque notre destruction fut causée par notre soumission
volontaire au péché, notre renouveau, comme s'il provenait de nous-mémes, s'accomplit en nous
avec sagesse et amour, en la personne de I'Homme qui, issu du sein de la Vierge, a pris chair pour
nous, orchestrant tout le mystere du salut et nous donnant la force de revenir par sa propre
descente avec nous, nous ouvrant par sa vie le chemin du ciel et nous proclamant par son
enseignement le chemin de la gloire. Puisque les contraires s'allient, de méme que nous sommes
tombés dans la mort par les mauvais conseils du Malin, nous avons été ranimés par les bons
conseils du Bien. Et puisque les conseils qui menaient a la mort offraient plaisir, gloire et liberté,
choses qui trompent et font chuter I'humanité, le Conseiller de la vraie vie passe lui-méme, nous
guidant et nous montrant la porte étroite et le chemin resserré qui meénent a la vie supérieure :
«Entrez par la porte étroite», dit-il, et «Etroit et resserré est le chemin qui mene a la vie. Car large
et spacieux est le chemin qui méne a la perdition» (Mt 7,13). Ailleurs, il enseigne encore plus
clairement d'éviter ce chemin de perdition ; car il dit : «Malheur aux riches, malheur a vous qui
étes rassasiés, malheur a ceux qui parlent bien de vous !» (Luc 6:24-26). Par ces mots, il qualifie
de malheureux ceux qui aiment la gloire, les passions et I'argent. Et encore : «Ne vous amassez
pas des trésors sur la terre» (Mt 6,19). Et : «Prenez garde que votre coeur ne s'appesantisse pas
par les exces de table, l'ivrognerie et les soucis de cette vie» (Lc 21,24). Et : «Comment pouvez-
Vous croire, vous qui recevez la gloire des autres, et ne cherchez pas la gloire que vous cherchez
auprés de Dieu seul ?» (Jn 5,44). Par ces paroles, il se détourne du chemin qui méne a la mort;
mais il révele aussi le chemin de la vie ailleurs; par exemple, dans les Béatitudes : «Heureux les
pauvres, heureux les miséricordieux, heureux ceux qui sont persécutés pour la justice» (Mt 5,3 et
suivants). Et : «Vends ce que tu possedes, donne-le aux pauvres, et tu auras un trésor dans le
ciel» (Mt 19,21). Et : «Quiconque quittera maison, village ou toute autre chose de ce monde a
cause de moi et de I'Evangile recevra le centuple et héritera la vie éternelle» (Mt 19,29). Il apaisa
les ames en déclarant que la colére était semblable a un meurtre et passible de la méme
condamnation; et quiconque, sous I'emprise de la colere, était poussé a offenser autrui, était
coupable de la géhenne de feu. Non seulement Il bénit la douceur, mais il la rend digne des plus
grandes récompenses. Il réprime l'intempérance a un tel point qu'll qualifie d'adultére méme un
regard passionné et inquisiteur porté sur la femme d‘autrui. Il désigna parmi les bienheureux celui
qui aime la virginité et I'appela celui qui contemple Dieu. Et Il ne voulait pas qu'un faux serment
soit prété a tel point qu'Ill a méme interdit de s'engager par serment, déclarant que tout ce qui

6



Saint Grégoire Palamas

n'est pas «oui» et «non» vient du malin, disant : «Que votre parole soit : Oui, oui; ni, ni; mais plus
que cela vient de l'inimitié» (Mt 5,37).

Pourquoi donc cette répétition (les mots «oui» et «non») ? Afin que, lorsque nous disons
«oui» ou «non», il y ait une correspondance avec nos actes. Car lorsque cette correspondance
existe, «oui» devient bien «oui», et «non» devient bien «non», c’est-a-dire «oui, oui» et «non,
non». Dans le cas contraire, «oui» devient «non» et «non» devient «oui». Cela vient
manifestement du diable, car lorsqu’il profére un mensonge, il parle de sa propre source et ne
s'appuie pas sur la vérité. Mais c'est ainsi que le Christ a modéré et contenu tout ce que nous
disons et faisons, limitant nos vies par la modération au nom de la vérité, de la justice, de la
chasteté et de la bonté. Comment nous exhorte-t-il alors a traiter ceux qui nous veulent du mal,
qui nous attaquent et nous insultent en paroles et en actes ? «Triomphe du mal par le bien», dit-il
(Rom 12, 21). Et : «vous-mémes, laissez la colére s'abattre sur vous» (Rom 12,19); et : «ne
résistez pas au mal» (Mt 5,39); ne rendez en aucun cas le mal pour le mal (I Th 5,15), l'insulte
pour l'insulte, mais : «aimez vos ennemis, bénissez ceux qui vous maudissent, faites du bien a
ceux qui vous haissent et priez pour ceux qui vous attaquent et vous persécutent» (Mt 5,44). Quel
est le but de cette vie violente et quelle est la récompense des exploits ? «Afin que vous soyez les
fils de votre Pére qui est dans les cieux» (Mt 5,45), héritiers de Dieu et cohéritiers du Christ, et
vous aurez la vie immortelle, et vous recevrez le Royaume ineffable, paisible et éternel, vivant et
régnant avec Dieu pour les siecles des siecles. Voyez-vous : quelle est la porte étroite et le chemin
resserré, et pourquoi nous sont-ils demandés, et a quelle gloire, joie et bienfait conduisent-ils ceux
qui veulent les emprunter ? Si quelqu'un vous promettait une longue vie en échange de votre
obéissance, ne vous y soumettriez-vous pas volontiers, si certaines de ses exigences n'étaient pas
impossibles ? Si, de plus, il vous promettait santé, gloire et plaisir, que ne seriez-vous pas prét a
endurer pour cela ? S'il y ajoutait un royaume, un royaume incontesté et paisible, allié a une vie
longue et saine, oh ! ne seriez-vous pas exalté et ne trouveriez-vous pas le fardeau de votre vie
bien Iéger en comparaison, fortifié par I'espoir, jouissant du royaume attendu comme s'il était déja
entre vos mains, si vous croyiez en la véracité de la promesse ? Ainsi, nous désirons une longue
vie, mais n'accordons-nous aucune importance a la vie éternelle ? Nous désirons tant un royaume,
certes long, mais éphémere, et une gloire et une joie, certes grandes, mais fugaces, et des
richesses, qui disparaissent avec cette vie ; nous le désirons tant, et c'est pour cela que nous
peinons si ardemment. Mais ne devrions-nous pas rechercher ces bénédictions infiniment
supérieures a toutes, incorruptibles et éternelles, sans faire le moindre effort pour les obtenir ?
Imaginez un royaume incontesté ? — mais un tel royaume n’existe pas sur terre ; une vie sans
soucis ? — cela ne se trouve qu'au ciel. Si quelqu’un désire ces choses, qu'il aspire au ciel, et que le
chemin qui y mene soit facile ou ardu, qu'il le parcoure, joyeux dans I'espérance et patient dans la
peine.

Découvrez tout : pourquoi les hommes s'infligent-ils souffrance et mort ? Un guerrier n'est-
il pas prét a affronter des dangers mortels et des blessures pour une maigre récompense ? N'est-
ce pas pour un faible profit qu'un marchand méprise la possibilité de se noyer et endure les
rigueurs des vents et la cruauté des hommes rencontrés sur terre et en mer ? N'est-ce pas pour un
peu de pain noir que beaucoup deviennent les serviteurs de maitres inhumains ? Et nous, ne
servirions-nous pas un Maitre philanthrope par nature ? Ne risquerions-nous pas nos vies ?
N'endurerions-nous pas les exces de la richesse pour acquérir le trésor céleste ? N'endurerions-
nous pas le déshonneur des hommes, et méme alors pour des choses souvent insignifiantes, pour
atteindre la gloire divine, recevant I'immortalité au lieu de la vie périssable ? N'endurerions-nous
pas modérément la faim et la soif pour recevoir le Pain de Vie descendant du ciel et boire I'Eau
Vive, dont celui qui est jugé digne de golter et de boire n'aura jamais ni faim ni soif ? Ne
purifions-nous pas le regard de notre ame, en nous affranchissant de toute souillure de la chair et
de Il'esprit, afin de contempler une Lumiére plus resplendissante que le soleil, ou plutét, afin de
devenir enfants de cette Lumiere, devenant nous-mémes d'autres lumieres par notre participation
a elle, debout devant la Parole de Vie ? Non, je vous en supplie, freres, ne préférons pas les
ténebres a la lumiéere, le diable a Dieu, le service de la convoitise, de la mort et de la géhenne a la
joie divine et éternelle, les richesses du vice, matiere premiere du feu éternel qui I'a acquis par le
mal, a I'Amour qui enrichit, tel que le Seigneur nous I'a révélé par la parabole de I'nomme riche.
Mais vivons selon I'image de sa demeure, et comme il I'a révélé et enseigné lui-méme, étant
devenu ce que nous sommes aussi, et portant notre croix, suivons-le, crucifiant la chair avec ses

7



Saint Grégoire Palamas

passions et ses convoitises, afin d'étre glorifiés avec lui et de ressusciter avec lui, et aprés la
résurrection, de monter vers lui, comme il est monté aujourd'hui vers le Pére; car «se tenant au
milieu des disciples», comme le dit Luc, ou plutdt «leur étant apparu», comme I'écrit Marc : car il
ne leur est pas apparu seulement lorsqu'il leur est apparu, mais il était toujours avec eux, et leur
apparaissait visiblement quand il le voulait. Ainsi, se tenant aujourd'hui au milieu de ses disciples, il
leur a donné l'ordre de précher, et les a réjouis par la promesse de |'Esprit et de sa présence avec
eux jusqu'a la fin du monde, et aprés ces paroles, levant les mains, il les a bénis; et sous leurs
yeux, il est monté, montrant ainsi que ceux qui lui obéissent monteront aussi vers Dieu apres la
résurrection. Apres les avoir quittés. En corps — car Il a coexisté avec eux en divinité, comme Il le
leur avait promis —, aprés son ascension, Il s'est assis a la droite du Pére, étant de méme nature
que nous. De méme qu'll a vécu, est mort, est ressuscité et est monté au ciel, de méme nous
vivons, mourrons et ressusciterons tous. L'ascension ne sera pas pour tous, mais pour ceux pour
qui la vie est le Christ et la mort pour Lui un gain, ceux qui ont crucifi¢ le péché par la repentance
et en vivant selon I'Evangile. Car seuls ceux-la, apres la résurrection générale, seront emportés
dans les nuées a la rencontre du Seigneur dans les airs, car Lui-méme, lors de son ascension, a
pris sur Lui une nuée, comme Luc le rapporte dans les Actes des Apotres. Mais tout comme les
disciples I'ont fait aprés I'Ascension, de méme nous, en Le contemplant, non pas avec nos yeux
physiques, mais avec nos yeux spirituels, et en L'adorant, connaitrons la paix, demeurant en paix —
au plus profond de notre ame et les uns avec les autres, car «Jérusalem» signifie «paix». Et En
demeurant dans les profondeurs de notre esprit, en y demeurant et en y priant, nous nous
purifierons des pensées passionnées et viles. Car ainsi nous accueillerons nous aussi la venue du
Consolateur, et en esprit et en vérité nous adorerons le Péere, le Fils et le saint Esprit, maintenant
et toujours et dans les siecles des siecles. Amen.



