
Saint Grégoire Palamas

Homélie présentée lors de la prière du premier août  1

	 «Dieu n’a pas créé la mort, et il ne se réjouit pas de la destruction des vivants» (Sag 1,13). 
Si le Seigneur n’a pas créé la mort et n’est pas à l’origine de tous les fardeaux qui 
l’accompagnent, d’où viennent donc nos infirmités, nos maladies et toutes les autres formes de 
mal, sources de la mort ? D’où vient la mort elle-même ? De notre désobéissance originelle à 
Dieu; de notre transgression du commandement qu’il nous a donné; de notre péché originel, 
commis au Paradis. Ainsi, maladies, infirmités et le fardeau multiple des tentations découlent du 
péché; car, par lui, nous nous sommes revêtus d’un vêtement de peau – ce corps fragile et 
mortel, sujet à de nombreuses souffrances – et sommes entrés dans ce monde, soumis au temps 
et à la mort, condamnés à une vie de passions et de misère. Ainsi, le chemin court et ardu sur 
lequel le péché a conduit l'humanité est comme une maladie, et la mort en est la destination 
finale. Or, Dieu non seulement n'a pas créé la mort, mais il en a même retardé l'apparition. Et 
puisqu'il a créé l'homme comme un être vivant, doté d'autonomie, il ne pouvait l'empêcher sans 
contrecarrer son propre dessein, en lui retirant la liberté qu'il lui avait donnée d'exercer la maîtrise 
de soi. Mais dans sa sagesse et sa bonté, il a trouvé le moyen de protéger l'homme de la mort 
tout en préservant l'inviolabilité de son libre arbitre. Comment a-t-il fait ? Dès qu’Il le créa et lui 
insuffla l’âme, Il lui insuffla un conseil porteur d’immortalité. Renforçant considérablement ce 
conseil vivifiant, Il lui donna la forme d’un commandement et annonça clairement que la 
transgression de ce commandement entraînerait la mort, non pas tant la mort du corps que celle 
de l’âme. Il dit à nos premiers parents : «Le jour où vous mangerez du fruit de l’arbre de la 
connaissance du bien et du mal, vous mourrez» (Gen 2,16-17). Remarque : Il ne leur dit pas cela 
sous forme d’ordre : «Le jour où vous en mangerez, vous mourrez»; car son commandement est 
le commencement même de l’être pour toute chose (ce que son commandement établit), et 
(comme il est dit) : «Il commanda, et ils furent créés» (Ps 33,9). Mais Il n'a pas ordonné la mort, 
mais a prédit qu'elle surviendrait à cause de la transgression, disant : «Vous ne mangerez pas du 
fruit de l'arbre, car vous mourrez certainement» (Gen 2,17). «Le jour même où vous en mangerez, 
vous mourrez», afin que, en gardant le cap et en fuyant la transgression, nous ne soyons pas 
soumis à la mort. Et qu'Il ait alors parlé non pas de la mort du corps, mais de celle de l'âme, est 
évident du fait qu'ils ne moururent pas physiquement le jour où ils mangèrent du fruit défendu.

	 Mais comment s'exprime la mort de l'âme ? Par l'abandon de Dieu. Car, de même que là 
où la lumière est présente, il est impossible que les ténèbres existent au même endroit, mais que 
lorsque la lumière quitte un lieu, les ténèbres s'y installent, tirant leur origine non de la lumière, 
mais de l'ombre qui apparaît lorsque la lumière est bloquée, de même, lorsque Dieu, qui est la Vie 
même et la Vie de tous ceux qui vivent, et particulièrement de ceux qui vivent la vie spirituelle, est 
présent dans nos âmes, il est impossible que la mort y existe. Lorsque Dieu abandonne l'âme, 
alors la mort s'en approche, ne provenant pas de Dieu, mais de cet abandon, et la cause de cet 
abandon est le péché. Voyez-vous que la mort ne vient pas de Dieu, mais du péché ? Mais 
comment Celui qui est omniprésent et qui n'est jamais absent peut-il abandonner l'âme ? Parce 
que, d'abord, elle l'abandonne consciemment, et ensuite parce qu'Il n'utilise pas la force contre 
l'âme qui est soumise à sa propre volonté. Ainsi, ce ne sont pas Dieu, qui nous a créés, mais 
nous-mêmes qui sommes responsables de l'abandon que Dieu nous impose. Hélas ! nous 
sommes donc les artisans de notre propre mort, ayant consciemment abandonné le Maître qui 
nous a créés pour la vie et qui est toujours présent et vivifiant par Lui-même, à l'image de ceux 
qui, à midi, ferment les yeux et se détournent délibérément de la lumière, pourtant présente et les 
éclairant. Car, ayant abandonné la Lumière vivifiante et, par la transgression, ayant abandonné 
Dieu et nous étant consciemment détournés de la Vie, nous avons accepté le conseil mortel de 
Satan et, ce faisant, nous l'avons implanté en nous, esprit mort, ayant déjà abandonné Dieu et 
étant devenus la cause de notre mortification et de notre mort – jusqu'à la mort de l'âme, dis-je, 
qui, séparée de Dieu, comme le dit Paul, «le vivant est mort». Et même sa vie (dans cet état) est 
pire que la mort. Car elle est inerte à toute bonne action, mais énergique envers tout mal, tissant 
ses propres complots et se poussant sans cesse vers le pire par un mal suicidaire. Nombreux 
sont ceux qui blâment Adam d'avoir si facilement écouté les mauvais conseils, d'avoir enfreint le 
commandement de Dieu et, en le transgressant, d'être devenu la cause de notre mort. Mais 
désirer goûter une plante mortelle avant d'en avoir fait l'expérience est différent de désirer 
ardemment la manger après avoir appris par expérience qu'elle est mortelle. Ainsi, celui qui, après 

 PG.151:388–4001

1



Saint Grégoire Palamas
avoir fait l'expérience, ingère du poison et se tue accidentellement, est plus coupable que celui 
qui, avant d'en avoir fait l'expérience, en subit les conséquences.

	 Adam, avant même d'avoir fait l'expérience du péché, ayant écouté de mauvais conseils, 
a transgressé le conseil et le commandement du Bien. Hélas, chacun de nous agit de même, 
malgré l'expérience acquise et la connaissance des conséquences de nos actes; c'est pourquoi 
chacun de nous, plus encore qu'Adam, mérite blâme et condamnation. Mais (direz-vous) – il n'y a 
parmi nous aucun arbre, aucun commandement de Dieu ne nous interdit d'en manger. – Or, bien 
qu'un tel arbre ne soit pas parmi nous, le commandement de Dieu demeure pour ceux qui s'y 
soumettent et désirent vivre selon lui. Il nous libère du châtiment de tous nos péchés, et en même 
temps de la malédiction et de la sentence de nos ancêtres. Quant à ceux qui le transgressent 
encore aujourd'hui et lui préfèrent les conseils et l'influence du Malin, ils sont envoyés dans la 
Géhenne éternelle, menaçants et préparés pour le diable et ses anges. Quel est donc ce 
commandement de Dieu qui nous est adressé ? La repentance, dont le commencement est de ne 
plus toucher à ce qui est interdit; car après avoir été chassés du lieu de la joie en Dieu, justement 
retranchés du paradis de Dieu, et tombés dans ce marécage, condamnés à vivre et à passer 
notre vie avec des animaux muets, privés de tout espoir, s'il en avait existé un, d'être appelés au 
paradis, alors la Vérité elle-même, ayant pris sur elle le châtiment, ou plutôt, ayant justement 
consenti à ce qu'il nous arrive (l'acceptant sur elle-même), maintenant, par abondance d'amour 
pour l'humanité et de bonté, par sa profonde compassion, pour nous, elle est descendue vers 
nous et, étant devenue un homme comme nous (bien qu'innocent), afin d'enseigner et de sauver 
les semblables, elle a proclamé le conseil salvatrice et le commandement de la repentance, disant 
: «Repentez-vous, car le royaume des cieux est proche» (Mt 4,17); car avant l'Incarnation du 
Verbe de Dieu, le royaume des cieux était aussi loin de nous que le ciel l'est de la terre; Lorsque le 
Roi des cieux a habité parmi nous et a daigné s'unir à nous, alors le royaume des cieux s'est 
approché pour nous tous.

	 C’est pourquoi, frères et sœurs, je vous en prie, repentons-nous et produisons des fruits 
dignes de la repentance, afin d’hériter du royaume des cieux. Car il s’est approché de nous; ne 
nous en éloignons pas par nos mauvaises actions. La Lumière qui ne s’éteint jamais a brillé sur 
nous : suivons son éclat par nos bonnes œuvres. La vie éternelle est apparue : acquérons-la par 
les vertus dont nous sommes capables. Le Christ, qui nous comble de bonheur, est venu à nous : 
suivons-le fidèlement. Fuyons la misère de ceux qui demeurent dans les ténèbres et l’ombre de la 
mort. Aspirons aux œuvres de la repentance et acquérons-les : l’humilité, la contrition et le deuil 
spirituels, un cœur plein de miséricorde, l’amour de la justice, la recherche de la pureté, la paix, la 
consolation, la patience dans les persécutions et les tribulations pour la vérité et la justice. Dans 
les moments d'insultes, de calomnies et de souffrance, souvenons-nous des paroles du 
Seigneur : «Heureux les pauvres en esprit, car le royaume des cieux est à eux ! Heureux ceux qui 
pleurent, car ils seront consolés ! Heureux les doux, car ils hériteront la terre ! Heureux ceux qui 
ont faim et soif de justice, car ils seront rassasiés !» (Mt 5,3-4). Mais pourquoi le Seigneur a-t-il 
ajouté, en disant : «Heureux les pauvres : en esprit» ? Afin de distinguer la pauvreté bénie de la 
pauvreté malheureuse, et ainsi, pourrait-on dire, de présenter toute pauvreté comme bénie, et 
aussi de nous montrer la cause de cette béatitude. Car lorsque notre esprit, qui est à l'origine de 
tout sentiment (προποπαθές), est disposé noblement et d'une manière agréable à Dieu, il nous 
rend bénis. Lorsqu'elle est mal disposée et détestée par Dieu, elle nous rend malheureux. Il existe 
trois formes de misère. La première est la pauvreté dans le mode de vie et l'existence, qui 
s'exprime par le manque des moyens de subsistance nécessaires – son contraire étant la 
richesse, comme l'indique le proverbe  : «Ne me donne ni richesse ni pauvreté» (Pro 30,8). Une 
autre forme de misère concerne l'état du corps, lorsque, par suite d'une alimentation très 
insuffisante et de malnutrition, la croissance devient ralentie, comme l'illustre le proverbe  : «Mes 
genoux fléchissent à cause du jeûne, et ma chair est changée par l'huile» (Ps 109,24). Une 
troisième forme de misère est la retenue et la modestie dans la disposition de l'âme, qui 
s'expriment par l'humilité de l'esprit, dont le contraire est l'orgueil. Ainsi, ces états de l'âme, je 
veux dire – en relation avec le mode de vie et l'état du  s'ils s'accompagnent d'une humble 
disposition de l'âme, sont dignes de félicité; s'ils ne sont pas associés à l'humilité, alors ils sont 
liés à l'orgueil et, alors, véritablement, sont emplis de malheur. On peut se trouver dans le besoin, 
que ce soit par nécessité, en raison de son état physique ou par choix. Ainsi, celui qui est plongé 
dans la pauvreté malgré lui et qui est dépourvu de la bienveillance et de l'humilité propres au 
repentir, ne supporte pas sa misère avec dignité, mais se plaint contre Dieu, accusant la 
Providence d'injustice. Il nuit à autrui de toutes les manières, sans se tourner vers Dieu, en qui nul 
ne peut avoir honte s'il place son espérance. Au lieu de réduire ses dépenses et de travailler de 
ses mains pour gagner sa vie, ou de mendier humblement auprès des riches, il devient voleur, 

2



Saint Grégoire Palamas
brigand, fossoyeur, kidnappeur, parasite, calomniateur, menteur, hypocrite, faisant preuve de 
bassesse, de servilité et de flatterie envers les riches, dans l'espoir d'en tirer profit. Mais un tel 
pauvre n'est-il pas le plus malheureux des hommes ? Ces gens-là ne sont-ils pas très éloignés de 
ceux que le Christ bénit ? Si quelqu'un s'afflige volontairement, mais non par humilité, mais par 
orgueil, et non par une humble pauvreté d'esprit, en rejetant le plaisir et les richesses, il 
ressemblera bien peu aux démons : car leur pauvreté et leur abstinence sont liées à l'orgueil. 
«Heureux», dit le Seigneur, «les pauvres en esprit», c'est-à-dire ceux qui possèdent une âme 
humble et intérieure, qui acceptent la souffrance du corps, fruit de leur vie d'abstinence, et qui 
considèrent leur pauvreté plus désirable que toute richesse; si un malheur les frappe malgré eux, 
par la patience et la reconnaissance, ils en font une bénédiction. Le royaume des cieux appartient 
à ceux-là. Frères et sœurs, efforçons-nous d'être si pauvres, afin de recevoir le royaume des 
cieux. Si nous ne souhaitons pas connaître une telle pauvreté, alors au moins, en leur faisant 
l'aumône et en partageant nos biens, nous deviendrons, nous aussi, des pauvres. Apprivoisons 
les richesses injustes – c'est-à-dire l'abondance de nos possessions – durant notre vie terrestre, 
afin qu'à notre départ, elles nous accueillent dans leurs demeures éternelles. Frères, j'aurais voulu 
vous révéler dès maintenant le sens de toutes les béatitudes suivantes, tirées de l'Évangile du 
Seigneur, mais le présent ne le permet pas, et le thème initial de ce discours exige une suite. Car 
notre tâche était de montrer que Dieu n'a créé ni la mort, ni la maladie, ni l'infirmité; et nous 
l'avons démontré au sujet de la mort de l'âme, dont l'aiguillon (la mort) était originellement le 
péché. Il nous faut maintenant examiner et étudier la question de la mort corporelle : quelle est 
son origine ? Car Dieu n'a pas créé ce genre de mort, étant la Vie même et la Vie entière, et 
l'Auteur de toute forme de vie, que ce soit dans le temps ou dans l'éternité, et surtout – éternelle 
et divine.

	 Ainsi, Dieu n'a ni donné ni créé cette mort corporelle, et Il ne lui a pas ordonné d'exister. 
Mais si Dieu n'a pas créé cette mort, et s'Il n'est pas l'auteur des maladies corporelles, d'où 
viennent donc nos infirmités et nos maux ? D'où vient la mort du corps ? D'où vient cette mort 
elle-même ? Écoutez attentivement, et vous comprendrez. Le serpent spirituel et intrinsèquement 
mauvais, après s'être d'abord tourné vers le mal, fut privé de bonté et de vie véritable – à juste 
titre, car il fut le premier à s'en détourner – et devint un esprit mort, non pas mort par nature, car 
la nature de la mort en tant que telle n'existe pas, mais par suite de son éloignement de la Vie qui 
est. Insatisfait de sa passion pour le mal, il se fait un esprit qui apporte la mort, et par la 
tromperie, hélas, il a entraîné l'homme dans sa mort. Devenus consubstantiels à Satan, contre la 
volonté du Créateur, et dépouillés des vêtements lumineux et vivifiants de la lumière divine, nos 
ancêtres, hélas, à l'instar de Satan, moururent eux-mêmes. Puisque Satan n'est pas seulement un 
esprit mort, mais aussi celui qui tue ceux qui entrent en contact avec lui, et puisque chaque 
participant à sa mort possédait un corps par lequel s'accomplissait le dessein funeste, ils 
imprégnèrent également leurs propres corps des esprits de mort. Aussitôt, le corps humain, se 
dissolvant, serait retourné à la terre, si la Providence et la puissance infinie de Celui qui porte 
toutes choses en lui par une seule parole ne l'avaient retenu, si elles n'avaient retardé l'exécution 
de la sentence. Car Il a retenu et différé, comme nous l'avons dit précédemment, le décret de 
mort pour le corps, et dans les profondeurs de la sagesse et de l'amour pour l'humanité, Il l'a 
exécuté de telle sorte que son exécution future lui soit réservée. Car Dieu n'a pas dit à Adam : 
«Puisque tu as mangé du fruit de l'arbre dont je t'avais interdit de manger, retourne à celui d'où tu 
es venu», mais – entre autres choses, après avoir indiqué la valeur de cette vie – Il a ajouté : «Car 
tu es poussière, et tu retourneras à la poussière», non pas en donnant un ordre, mais en 
préfigurant et en permettant, et à juste titre, en n'empêchant pas ce qui devait arriver. Voyez-vous 
que la mort corporelle ne vient pas de Dieu, mais qu'elle vient aussi du péché et de l'âme qui a 
péché, et du serpent qui nous a sournoisement pris au piège ? Par conséquent, même les 
maladies corporelles ont leur origine dans le péché; c'est pourquoi Caïn, le premier à avoir un 
corps mort, qui vivait avec un corps qui tremblait constamment, est tombé dans un état si 
pitoyable à cause du péché. parce que ces convulsions que les médecins appellent «spasmes» 
sont des mouvements involontaires dans les organes qui sont créés pour réguler ou relier entre 
eux les différents membres du corps, et une telle condition, survenant à la suite d’un manque de 
sucs naturels du corps, n’est pas susceptible de guérison par l’art médical ni par une guérison 
ultérieure.

	 Ainsi, puisque Caïn, par un acte ignoble, a finalement rompu les liens qui l'unissaient 
naturellement à son frère, transformant l'amour en haine, alimentée par l'envie et aboutissant au 
meurtre, le déclin de l'amour familial, fruit de l'envie, est puni par une autre maladie incurable  : 
l'atteinte aux nerfs et aux muscles, qui constituent le principe de connexion du corps. Voyez-vous 
clairement que non seulement la mort, mais aussi les maladies et les infirmités du corps ont leur 

3



Saint Grégoire Palamas
origine dans le péché ? Le Seigneur, nous le révélant dans l'Évangile, voulant guérir le paralytique 
de Capharnaüm, amené à lui par quatre hommes, lui dit  : «Mon enfant, tes péchés te sont 
pardonnés» (Mt 9, 2). Et à celui qui gisait près de la piscine des Brebis à Jérusalem, après sa 
guérison, il dit : «Voici, tu es guéri; ne pèche plus, de peur qu'il ne t'arrive quelque chose de pire» 
(Jn 5,14). Et Paul, sachant cela – que la plupart des maladies proviennent du péché –, parlant de 
celui qui s’approche indignement de la table mystique, et du fait qu’une telle personne mange et 
boit à sa propre condamnation, ajoute  : «C’est pourquoi beaucoup parmi vous sont faibles et 
décharnés, et souvent ils dorment» (I Cor 11,30). Mais même les malheurs de la nature humaine, 
dont toute maladie prend naissance, ont assurément leur origine dans le péché; rares sont 
cependant ceux qui souffrent pour la gloire de Dieu, comme l’aveugle-né guéri par le Seigneur.

	 L'amour des pères de Dieu, sachant que des quatre saisons, l'été est la plus dangereuse 
pour la santé, et parmi les mois d'été, août est particulièrement périlleux, car nos corps, soumis à 
la chaleur croissante et aux fortes températures, deviennent vulnérables aux maladies… Ainsi, 
l'amour des saints Pères, comme nous l'avons dit, sachant que cette période est dangereuse 
pour la santé, car elle semble favoriser la maladie, a prescrit cette aspersion d'eau bénite, afin 
que, désormais sanctifiés, nous qui nous approchons avec foi, soyons préservés des maladies 
qui nous frappent, et en même temps, qu'en cas de maladie, nous ne devions pas recourir aux 
guérisseurs et aux sorciers, mais à Dieu, aux prières de ses saints, aux prières, supplications et 
intercessions qui lui sont dédiées et offertes pour nous tout au long de notre vie. Car ceux qui ont 
recours aux guérisseurs et aux sorciers nient l'existence de Dieu, s'associent aux démons et 
mortifient leur âme. Or, Achazia, fils d'Achab, étant tombé malade, envoya des messagers 
consulter le dieu d'Éqron, comme il est écrit. Or, les habitants de ce pays étaient idolâtres et se 
livraient aux devins et aux magiciens… Ce fils du roi Achab envoya donc des messagers 
s'enquérir de son mal. Sortant à leur rencontre, le prophète Élie leur dit : «N'y a-t-il point de Dieu 
en Israël, pour que vous alliez consulter Baal, le dieu d'Éqron  ? C'est pourquoi, ainsi parle 
l'Éternel : Tu ne descendras point du lit sur lequel tu es monté, car tu mourras certainement.» (II R 
1).

	 Voyez-vous que ceux qui désirent apprendre ou découvrir quoi que ce soit auprès de 
sorciers et de devins nient ainsi l'existence de Dieu parmi nous et attirent par là même leur propre 
mort, surtout spirituelle, et parfois aussi physique ? Mais celui qui, dans le besoin et la maladie, a 
recours à Dieu et à ses saints, si cela est pour son bien, est soulagé des difficultés terrestres et 
guéri de ses maladies, recevant toujours la santé spirituelle et le pardon des péchés. Car ainsi dit 
l'apôtre du Christ et frère Jacques  : «Quelqu'un parmi vous est-il malade  ? Qu'il appelle les 
anciens de l'Église, et que ceux-ci prient pour lui, en l'oignant d'huile au nom du Seigneur. La 
prière de la foi sauvera le malade, et le Seigneur le relèvera; et s'il a commis des péchés, ils lui 
seront pardonnés» (Jac 5,14-15). Vous aussi, vous devez prier pour vous-mêmes  : par la 
conversion, la confession, l’aumône et d’autres actes de repentance, car «la prière du juste, 
lorsqu’elle est efficace, est d’une grande puissance» (Jac 5,16). Puisse-t-il être facile pour nous 
tous, libérés des épreuves spirituelles et physiques, de traverser cette vie avec modération; et, 
l’ayant traversée, puissions-nous, en temps voulu, participer à une vie éternelle, bénie et sans 
soucis, pleinement sereine et insouciante, en Christ lui-même, le Guérisseur et Dieu de nos âmes 
et de nos corps, avec qui soit gloire au Père et au saint Esprit, pour les siècles des siècles. Amen.

4


