Saint Grégoire Palamas

bomeELic PRESENTEES LORS O LA PRICRE DU PREMIER AOQCT !

«Dieu n’a pas créé la mort, et il ne se réjouit pas de la destruction des vivants» (Sag 1,13).
Si le Seigneur n’a pas créé la mort et n’est pas a l'origine de tous les fardeaux qui
I’accompagnent, d’ou viennent donc nos infirmités, nos maladies et toutes les autres formes de
mal, sources de la mort ? D’ou vient la mort elle-méme ? De notre désobéissance originelle a
Dieu; de notre transgression du commandement qu’il nous a donné; de notre péché originel,
commis au Paradis. Ainsi, maladies, infirmités et le fardeau multiple des tentations découlent du
péché; car, par lui, nous nous sommes revétus d’'un vétement de peau — ce corps fragile et
mortel, sujet a de nombreuses souffrances — et sommes entrés dans ce monde, soumis au temps
et a la mort, condamnés a une vie de passions et de misére. Ainsi, le chemin court et ardu sur
lequel le péché a conduit I'humanité est comme une maladie, et la mort en est la destination
finale. Or, Dieu non seulement n'a pas créé la mort, mais il en a méme retardé |'apparition. Et
puisqu'il a créé I'nomme comme un étre vivant, doté d'autonomie, il ne pouvait I'empécher sans
contrecarrer son propre dessein, en lui retirant la liberté qu'il lui avait donnée d'exercer la maitrise
de soi. Mais dans sa sagesse et sa bonté, il a trouvé le moyen de protéger I'homme de la mort
tout en préservant l'inviolabilité de son libre arbitre. Comment a-t-il fait ? Des qu’ll le créa et lui
insuffla I’ame, Il lui insuffla un conseil porteur d’immortalité. Renforcant considérablement ce
conseil vivifiant, Il lui donna la forme d’un commandement et annoncga clairement que la
transgression de ce commandement entrainerait la mort, non pas tant la mort du corps que celle
de 'ame. Il dit a nos premiers parents : «Le jour ou vous mangerez du fruit de I'arbre de la
connaissance du bien et du mal, vous mourrez» (Gen 2,16-17). Remarque : Il ne leur dit pas cela
sous forme d’ordre : «Le jour ou vous en mangerez, vous mourrez»; car son commandement est
le commencement méme de I'étre pour toute chose (ce que son commandement établit), et
(comme il est dit) : «Il commanda, et ils furent créés» (Ps 33,9). Mais Il n'a pas ordonné la mort,
mais a prédit qu'elle surviendrait a cause de la transgression, disant : «Vous ne mangerez pas du
fruit de I'arbre, car vous mourrez certainement» (Gen 2,17). «Le jour méme ou vous en mangerez,
vous mourrez», afin que, en gardant le cap et en fuyant la transgression, nous ne soyons pas
soumis a la mort. Et qu'll ait alors parlé non pas de la mort du corps, mais de celle de I'ame, est
évident du fait qu'ils ne moururent pas physiquement le jour ou ils mangérent du fruit défendu.

Mais comment s'exprime la mort de I'ame ? Par |'abandon de Dieu. Car, de méme que la
ou la lumiéere est présente, il est impossible que les ténébres existent au méme endroit, mais que
lorsque la lumiére quitte un lieu, les ténébres s'y installent, tirant leur origine non de la lumieére,
mais de I'ombre qui apparait lorsque la lumiére est bloquée, de méme, lorsque Dieu, qui est la Vie
méme et la Vie de tous ceux qui vivent, et particulierement de ceux qui vivent la vie spirituelle, est
présent dans nos ames, il est impossible que la mort y existe. Lorsque Dieu abandonne |'ame,
alors la mort s'en approche, ne provenant pas de Dieu, mais de cet abandon, et la cause de cet
abandon est le péché. Voyez-vous que la mort ne vient pas de Dieu, mais du péché ? Mais
comment Celui qui est omniprésent et qui n'est jamais absent peut-il abandonner I'ame ? Parce
que, d'abord, elle I'abandonne consciemment, et ensuite parce qu'll n'utilise pas la force contre
I'ame qui est soumise a sa propre volonté. Ainsi, ce ne sont pas Dieu, qui nous a créés, mais
nous-mémes qui sommes responsables de |'abandon que Dieu nous impose. Hélas ! nous
sommes donc les artisans de notre propre mort, ayant consciemment abandonné le Maitre qui
nous a créés pour la vie et qui est toujours présent et vivifiant par Lui-méme, a l'image de ceux
qui, a midi, ferment les yeux et se détournent délibérément de la lumiére, pourtant présente et les
éclairant. Car, ayant abandonné la Lumiére vivifiante et, par la transgression, ayant abandonné
Dieu et nous étant consciemment détournés de la Vie, nous avons accepté le conseil mortel de
Satan et, ce faisant, nous I'avons implanté en nous, esprit mort, ayant déja abandonné Dieu et
étant devenus la cause de notre mortification et de notre mort — jusqu'a la mort de I'ame, dis-je,
qui, séparée de Dieu, comme le dit Paul, «le vivant est mort». Et méme sa vie (dans cet état) est
pire que la mort. Car elle est inerte a toute bonne action, mais énergique envers tout mal, tissant
ses propres complots et se poussant sans cesse vers le pire par un mal suicidaire. Nombreux
sont ceux qui blament Adam d'avoir si facilement écouté les mauvais conseils, d'avoir enfreint le
commandement de Dieu et, en le transgressant, d'étre devenu la cause de notre mort. Mais
désirer golter une plante mortelle avant d'en avoir fait I'expérience est différent de désirer
ardemment la manger aprés avoir appris par expérience qu'elle est mortelle. Ainsi, celui qui, aprés

1 PG.151:388-400



Saint Grégoire Palamas

avoir fait I'expérience, ingere du poison et se tue accidentellement, est plus coupable que celui
qui, avant d'en avoir fait I'expérience, en subit les conséquences.

Adam, avant méme d'avoir fait I'expérience du péché, ayant écouté de mauvais conseils,
a transgressé le conseil et le commandement du Bien. Hélas, chacun de nous agit de méme,
malgré I'expérience acquise et la connaissance des conséquences de nos actes; c'est pourquoi
chacun de nous, plus encore qu'Adam, mérite blame et condamnation. Mais (direz-vous) —il n'y a
parmi nous aucun arbre, aucun commandement de Dieu ne nous interdit d'en manger. — Or, bien
qu'un tel arbre ne soit pas parmi nous, le commandement de Dieu demeure pour ceux qui s'y
soumettent et désirent vivre selon lui. Il nous libere du chatiment de tous nos péchés, et en méme
temps de la malédiction et de la sentence de nos ancétres. Quant a ceux qui le transgressent
encore aujourd'hui et lui préferent les conseils et l'influence du Malin, ils sont envoyés dans la
Géhenne éternelle, menacants et préparés pour le diable et ses anges. Quel est donc ce
commandement de Dieu qui nous est adressé ? La repentance, dont le commencement est de ne
plus toucher a ce qui est interdit; car apres avoir été chassés du lieu de la joie en Dieu, justement
retranchés du paradis de Dieu, et tombés dans ce marécage, condamnés a vivre et a passer
notre vie avec des animaux muets, privés de tout espoir, s'il en avait existé un, d'étre appelés au
paradis, alors la Vérité elle-méme, ayant pris sur elle le chatiment, ou plutét, ayant justement
consenti a ce qu'il nous arrive (I'acceptant sur elle-méme), maintenant, par abondance d'amour
pour I'humanité et de bonté, par sa profonde compassion, pour nous, elle est descendue vers
nous et, étant devenue un homme comme nous (bien qu'innocent), afin d'enseigner et de sauver
les semblables, elle a proclamé le conseil salvatrice et le commandement de la repentance, disant
: «Repentez-vous, car le royaume des cieux est proche» (Mt 4,17); car avant I'Incarnation du
Verbe de Dieu, le royaume des cieux était aussi loin de nous que le ciel I'est de la terre; Lorsque le
Roi des cieux a habité parmi nous et a daigné s'unir a nous, alors le royaume des cieux s'est
approché pour nous tous.

C’est pourquoi, freres et sceurs, je vous en prie, repentons-nous et produisons des fruits
dignes de la repentance, afin d’hériter du royaume des cieux. Car il s’est approché de nous; ne
nous en éloignons pas par nos mauvaises actions. La Lumiére qui ne s’éteint jamais a brillé sur
nous : suivons son éclat par nos bonnes ceuvres. La vie éternelle est apparue : acquérons-la par
les vertus dont nous sommes capables. Le Christ, qui nous comble de bonheur, est venu a nous :
suivons-le fidelement. Fuyons la misere de ceux qui demeurent dans les ténebres et I'ombre de la
mort. Aspirons aux ceuvres de la repentance et acquérons-les : I’lhumilité, la contrition et le deuil
spirituels, un cceur plein de miséricorde, I'amour de la justice, la recherche de la pureté, la paix, la
consolation, la patience dans les persécutions et les tribulations pour la vérité et la justice. Dans
les moments d'insultes, de calomnies et de souffrance, souvenons-nous des paroles du
Seigneur : «Heureux les pauvres en esprit, car le royaume des cieux est a eux ! Heureux ceux qui
pleurent, car ils seront consolés ! Heureux les doux, car ils hériteront la terre | Heureux ceux qui
ont faim et soif de justice, car ils seront rassasiés !» (Mt 5,3-4). Mais pourquoi le Seigneur a-t-il
ajouté, en disant : «<Heureux les pauvres : en esprit» ? Afin de distinguer la pauvreté bénie de la
pauvreté malheureuse, et ainsi, pourrait-on dire, de présenter toute pauvreté comme bénie, et
aussi de nous montrer la cause de cette béatitude. Car lorsque notre esprit, qui est a I'origine de
tout sentiment (mpormomaBéc), est disposé noblement et d'une maniere agréable a Dieu, il nous
rend bénis. Lorsqu'elle est mal disposée et détestée par Dieu, elle nous rend malheureux. |l existe
trois formes de misere. La premiéere est la pauvreté dans le mode de vie et I'existence, qui
s'exprime par le manque des moyens de subsistance nécessaires — son contraire étant la
richesse, comme l'indique le proverbe : «<Ne me donne ni richesse ni pauvreté» (Pro 30,8). Une
autre forme de misére concerne l'état du corps, lorsque, par suite d'une alimentation tres
insuffisante et de malnutrition, la croissance devient ralentie, comme l'illustre le proverbe : «Mes
genoux fléchissent a cause du jeline, et ma chair est changée par I'huile» (Ps 109,24). Une
troisieme forme de misere est la retenue et la modestie dans la disposition de I'ame, qui
s'expriment par I'humilité de I'esprit, dont le contraire est I'orgueil. Ainsi, ces états de I'ame, je
veux dire — en relation avec le mode de vie et I'état du s'ils s'accompagnent d'une humble
disposition de I'ame, sont dignes de félicité; s'ils ne sont pas associés a I'humilité, alors ils sont
liés a I'orgueil et, alors, véritablement, sont emplis de malheur. On peut se trouver dans le besoin,
que ce soit par nécessité, en raison de son état physique ou par choix. Ainsi, celui qui est plongé
dans la pauvreté malgré lui et qui est dépourvu de la bienveillance et de I'humilité propres au
repentir, ne supporte pas sa misere avec dignité, mais se plaint contre Dieu, accusant la
Providence d'injustice. Il nuit a autrui de toutes les maniéres, sans se tourner vers Dieu, en qui nul
ne peut avoir honte s'il place son espérance. Au lieu de réduire ses dépenses et de travailler de
ses mains pour gagner sa vie, ou de mendier humblement aupres des riches, il devient voleur,

2



Saint Grégoire Palamas

brigand, fossoyeur, kidnappeur, parasite, calomniateur, menteur, hypocrite, faisant preuve de
bassesse, de servilité et de flatterie envers les riches, dans I'espoir d'en tirer profit. Mais un tel
pauvre n'est-il pas le plus malheureux des hommes ? Ces gens-la ne sont-ils pas tres éloignés de
ceux que le Christ bénit ? Si quelqu'un s'afflige volontairement, mais non par humilité, mais par
orgueil, et non par une humble pauvreté d'esprit, en rejetant le plaisir et les richesses, il
ressemblera bien peu aux démons : car leur pauvreté et leur abstinence sont liées a I'orgueil.
«Heureux», dit le Seigneur, «les pauvres en esprit», c'est-a-dire ceux qui possedent une ame
humble et intérieure, qui acceptent la souffrance du corps, fruit de leur vie d'abstinence, et qui
considerent leur pauvreté plus désirable que toute richesse; si un malheur les frappe malgré eux,
par la patience et la reconnaissance, ils en font une bénédiction. Le royaume des cieux appartient
a ceux-la. Freres et sceurs, efforgcons-nous d'étre si pauvres, afin de recevoir le royaume des
cieux. Si nous ne souhaitons pas connaitre une telle pauvreté, alors au moins, en leur faisant
I'aumobne et en partageant nos biens, nous deviendrons, nous aussi, des pauvres. Apprivoisons
les richesses injustes — c'est-a-dire I'abondance de nos possessions — durant notre vie terrestre,
afin qu'a notre départ, elles nous accueillent dans leurs demeures éternelles. Fréres, j'aurais voulu
vous révéler des maintenant le sens de toutes les béatitudes suivantes, tirées de I'Evangile du
Seigneur, mais le présent ne le permet pas, et le theme initial de ce discours exige une suite. Car
notre tache était de montrer que Dieu n'a créé ni la mort, ni la maladie, ni l'infirmité; et nous
I'avons démontré au sujet de la mort de I'ame, dont I'aiguillon (la mort) était originellement le
péché. Il nous faut maintenant examiner et étudier la question de la mort corporelle : quelle est
son origine ? Car Dieu n'a pas créé ce genre de mort, étant la Vie méme et la Vie entiere, et
I'Auteur de toute forme de vie, que ce soit dans le temps ou dans I'éternité, et surtout — éternelle
et divine.

Ainsi, Dieu n'a ni donné ni créé cette mort corporelle, et Il ne lui a pas ordonné d'exister.
Mais si Dieu n'a pas créé cette mort, et s'll n'est pas |'auteur des maladies corporelles, d'ou
viennent donc nos infirmités et nos maux ? D'ou vient la mort du corps ? D'ou vient cette mort
elle-méme ? Ecoutez attentivement, et vous comprendrez. Le serpent spirituel et intrinsequement
mauvais, apres s'étre d'abord tourné vers le mal, fut privé de bonté et de vie véritable — a juste
titre, car il fut le premier a s'en détourner — et devint un esprit mort, non pas mort par nature, car
la nature de la mort en tant que telle n'existe pas, mais par suite de son éloignement de la Vie qui
est. Insatisfait de sa passion pour le mal, il se fait un esprit qui apporte la mort, et par la
tromperie, hélas, il a entrainé I'homme dans sa mort. Devenus consubstantiels a Satan, contre la
volonté du Créateur, et dépouillés des vétements lumineux et vivifiants de la lumiére divine, nos
ancétres, hélas, a l'instar de Satan, moururent eux-mémes. Puisque Satan n'est pas seulement un
esprit mort, mais aussi celui qui tue ceux qui entrent en contact avec lui, et puisque chaque
participant a sa mort possédait un corps par lequel s'accomplissait le dessein funeste, ils
imprégneéerent également leurs propres corps des esprits de mort. Aussitot, le corps humain, se
dissolvant, serait retourné a la terre, si la Providence et la puissance infinie de Celui qui porte
toutes choses en lui par une seule parole ne I'avaient retenu, si elles n'avaient retardé I'exécution
de la sentence. Car |l a retenu et différé, comme nous l'avons dit précédemment, le décret de
mort pour le corps, et dans les profondeurs de la sagesse et de I'amour pour I'humanité, Il I'a
exécuté de telle sorte que son exécution future lui soit réservée. Car Dieu n'a pas dit a Adam :
«Puisque tu as mangé du fruit de I'arbre dont je t'avais interdit de manger, retourne a celui d'ou tu
es venu», mais — entre autres choses, apres avoir indiqué la valeur de cette vie — Il a ajouté : «Car
tu es poussiere, et tu retourneras a la poussiere», non pas en donnant un ordre, mais en
préfigurant et en permettant, et a juste titre, en n'empéchant pas ce qui devait arriver. Voyez-vous
que la mort corporelle ne vient pas de Dieu, mais qu'elle vient aussi du péché et de I'ame qui a
péché, et du serpent qui nous a sournoisement pris au piege ? Par conséquent, méme les
maladies corporelles ont leur origine dans le péché; c'est pourquoi Cain, le premier a avoir un
corps mort, qui vivait avec un corps qui tremblait constamment, est tombé dans un état si
pitoyable a cause du péché. parce que ces convulsions que les médecins appellent «spasmes»
sont des mouvements involontaires dans les organes qui sont créés pour réguler ou relier entre
eux les différents membres du corps, et une telle condition, survenant a la suite d’un manque de
sucs naturels du corps, n’est pas susceptible de guérison par I’art médical ni par une guérison
ultérieure.

Ainsi, puisque Cain, par un acte ignoble, a finalement rompu les liens qui l'unissaient
naturellement a son frére, transformant I'amour en haine, alimentée par I'envie et aboutissant au
meurtre, le déclin de I'amour familial, fruit de I'envie, est puni par une autre maladie incurable :
I'atteinte aux nerfs et aux muscles, qui constituent le principe de connexion du corps. Voyez-vous
clairement que non seulement la mort, mais aussi les maladies et les infirmités du corps ont leur

3



Saint Grégoire Palamas

origine dans le péché ? Le Seigneur, nous le révélant dans I'Evangile, voulant guérir le paralytique
de Capharnaiim, amené a lui par quatre hommes, lui dit : «<Mon enfant, tes péchés te sont
pardonnés» (Mt 9, 2). Et a celui qui gisait pres de la piscine des Brebis a Jérusalem, apres sa
guérison, il dit : «Voici, tu es guéri; ne peche plus, de peur qu'il ne t'arrive quelque chose de pire»
(Jn 5,14). Et Paul, sachant cela — que la plupart des maladies proviennent du péché —, parlant de
celui qui s’approche indignement de la table mystique, et du fait qu’une telle personne mange et
boit a sa propre condamnation, ajoute : «C’est pourquoi beaucoup parmi vous sont faibles et
décharnés, et souvent ils dorment» (I Cor 11,30). Mais méme les malheurs de la nature humaine,
dont toute maladie prend naissance, ont assurément leur origine dans le péché; rares sont
cependant ceux qui souffrent pour la gloire de Dieu, comme I'aveugle-né guéri par le Seigneur.
L'amour des péeres de Dieu, sachant que des quatre saisons, |'été est la plus dangereuse
pour la santé, et parmi les mois d'été, ao(t est particulierement périlleux, car nos corps, soumis a
la chaleur croissante et aux fortes températures, deviennent vulnérables aux maladies... Ainsi,
I'amour des saints Peres, comme nous l'avons dit, sachant que cette période est dangereuse
pour la santé, car elle semble favoriser la maladie, a prescrit cette aspersion d'eau bénite, afin
que, désormais sanctifiés, nous qui nous approchons avec foi, soyons préservés des maladies
qui nous frappent, et en méme temps, qu'en cas de maladie, nous ne devions pas recourir aux
guérisseurs et aux sorciers, mais a Dieu, aux prieres de ses saints, aux prieres, supplications et
intercessions qui lui sont dédiées et offertes pour nous tout au long de notre vie. Car ceux qui ont
recours aux guérisseurs et aux sorciers nient I'existence de Dieu, s'associent aux démons et
mortifient leur ame. Or, Achazia, fils d'Achab, étant tombé malade, envoya des messagers
consulter le dieu d'Eqron, comme il est écrit. Or, les habitants de ce pays étaient idolatres et se
livraient aux devins et aux mag|C|ens Ce fils du roi Achab envoya donc des messagers
s'enquérir de son mal. Sortant a leur rencontre le prophete EI|e leur dit : «N'y a-t-il pomt de Dieu
en lIsraél, pour que vous alliez consulter Baal, le dieu d' Eqron ? C'est pourquoi, ainsi parle
I'Eternel : Tu ne descendras point du lit sur lequel tu es monté, car tu mourras certainement.» (Il R

1).

Voyez-vous que ceux qui désirent apprendre ou découvrir quoi que ce soit aupres de
sorciers et de devins nient ainsi I'existence de Dieu parmi nous et attirent par la méme leur propre
mort, surtout spirituelle, et parfois aussi physique ? Mais celui qui, dans le besoin et la maladie, a
recours a Dieu et a ses saints, si cela est pour son bien, est soulagé des difficultés terrestres et
guéri de ses maladies, recevant toujours la santé spirituelle et le pardon des péchés. Car ainsi dit
Iapotre du Christ et frére Jacques : «Quelqu'un parmi vous est-il malade ? Qu'il appelle les
anciens de I'Eglise, et que ceux-ci prient pour Iui, en I'cignant d'huile au nom du Seigneur. La
priere de la foi sauvera le malade, et le Seigneur le relevera; et s'il a commis des péchés, ils lui
seront pardonnés» (Jac 5,14-15). Vous aussi, vous devez prier pour vous-mémes : par la
conversion, la confession, 'aumone et d’autres actes de repentance, car «la priere du juste,
lorsqu’elle est efficace, est d’'une grande puissance» (Jac 5,16). Puisse-t-il étre facile pour nous
tous, libérés des épreuves spirituelles et physiques, de traverser cette vie avec modération; et,
I’ayant traversée, puissions-nous, en temps voulu, participer a une vie éternelle, bénie et sans
soucis, pleinement sereine et insouciante, en Christ lui-méme, le Guérisseur et Dieu de nos ames
et de nos corps, avec qui soit gloire au Pére et au saint Esprit, pour les siecles des siecles. Amen.



