Saint Grégoire du Sinai

BREF DISCOURS SUR LA QVUIET\VUDE

Le traité «Bref Discours sur le Silence» (en 15 chapitres) fut compilé par saint Grégoire du
Sinai vers 1330 a la demande d'un moine qu'il connaissait et qui menait une vie semi-ascétique
dans un skite avec quelques disciples.

Cet ouvrage constitue un guide pratique pour la pratique mentale et la prieére du coeur.

L'auteur y présente deux voies principales vers |'union avec Dieu par la priére, soulignant le role
du saint Esprit dans ce processus.
Le traité expose des méthodes pour réciter la priere de Jésus, notamment la juste disposition de
I'esprit dans le cceur et la maitrise du souffle, ainsi que des techniques pour combattre les
pensées parasites. Une attention particuliere est portée au discernement de [|'expérience
spirituelle : identifier les signes de la véritable grace du saint Esprit (chaleur du coeur, joie, amour,
contrition) et reconnaitre les diverses manifestations de l'illusion (tromperie satanique), qui
peuvent se manifester par de fausses visions, une joie irrationnelle ou la vanité. Saint Grégoire
aborde les questions de la psalmodie et de la lecture, examinant leur importance pour
I'nésychaste. Il souligne également l'interdépendance des vertus fondamentales (le jelne,
I'abstinence, la vigilance, I'humilité) et la nécessité des travaux ascétiques pour atteindre la
perfection spirituelle. Une partie importante de son discours est consacrée a la mise en garde
contre I'impossibilité de maitriser seul le chemin spirituel sans un guide expérimenté, et a la mise
en garde contre la volonté propre, voie de perdition.

Le titre de I'ouvrage en grec est Eibnoic pikpd mepl nouxiac.



Saint Grégoire du Sinai

1. Il existe deux modes d’union [avec Dieu], ou plutét deux voies d’acces a la priére intérieure,
suscitées dans le cceur par I'Esprit. Grace a elles, soit I’esprit anticipe la priere selon I’Ecriture,
adressée au Seigneur (voir Ps 72,28), soit la manifestation préalable de I’action [du saint Esprit]
attire I’esprit par le feu de la joie et le lie a I'invocation et a I'union avec le Seigneur Jésus. Bien
que I'Esprit agisse sur chacun a sa maniere, comme il le souhaite (voir | Co 12,11), selon la parole
de I'apétre, il arrive que chez certains, une action de I'Esprit précede I’autre, conformément aux
modes [de priere] dont nous avons parlé. Parfois, I'action se produit dans le coeur — bien s(r,
lorsque les passions s’apaisent et que la chaleur divine se révéle par I'invocation incessante de
Jésus Christ, car notre Dieu, dit I’Ecriture, est un feu qui consume les passions (Héb 12,29). Mais
parfois, I'Esprit attire I'esprit a Lui, I'établissant au plus profond du cceur et le libérant de ses
pensées circulaires. Alors, il n'est plus conduit captif de Jérusalem en Assyrie, mais de Babylone
a Sion, accomplissant ainsi une meilleure migration, de sorte qu'il dit avec le propheéte : «Quand
I'Eternel ramena les captifs de Sion, nous étions comme ceux qui révent» (voir Ps 126,1), et
aussi : «Jacob se réjouira, et Israél sera dans l'allégresse» (Ps 14,7), c'est-a-dire I'esprit actif et
contemplatif qui, avec I'aide de Dieu, triomphe des passions par |'action. |l percoit Dieu dans la
contemplation, dans la mesure ou cela lui est accessible. Alors, dans la joie de la douceur divine,
I'esprit, comme invité a un festin somptueux, chante : «Tu as dressé devant moi une table, pour
faire contrepoids aux démons et aux passions qui m'oppriment» (voir Ps 23,5).

2. Comment prier. Salomon dit : «<Le matin, seme ta semence - c’est-a-dire la priére — et le soir, ne
laisse pas ta main inactive, de peur que la priére, interrompue accidentellement dans sa
constance, ne perde son but au moment d’étre exaucée, car tu ne sais pas ce qui réussira le
mieux» (Ec 11,6). Le matin, assis sur un banc d’environ 20 centiméetres de haut, éloignez votre
esprit de sa position dominante [ou de votre téte] pour le ramener au coeur et y maintenir votre
attention. La téte baissée comme par fatigue, et ressentant une douleur palpable dans la poitrine,
les épaules et la nuque [due a I'effort], proclamez mentalement ou spirituellement sans cesse :
«Seigneur Jésus Christ, aie pitié de moi.» Puis, par la maitrise de soi et I'effort, souvent et, pour
ainsi dire, avec une profonde tristesse, ayez constamment a cceur le golt des trois noms [qui
viennent d’étre mentionnés], comme d’une seule et méme nourriture. |l est dit que ceux qui
mangent de moi auront encore plus faim (voir Sir 24,23). En vous concentrant sur la seconde
partie de la priére, dites : «Fils de Dieu, aie pitié de moi.» Répétez cette partie [de la priere] sans la
quitter trop souvent par paresse. Méme les plantes fréquemment transplantées ne prennent pas
racine. De plus, retenez votre respiration pour ne pas respirer inutilement, car entendre les soupirs
du cceur obscurcit I'esprit, disperse les pensées et, en éloignant I'esprit du cceur, le condamne a
I’oubli ou, au contraire, le dispose imperceptiblement a se soucier des autres, ce qui n’est pas
souhaitable. Si vous voyez les impuretés des esprits trompeurs — c’est-a-dire des pensées qui
surgissent ou se transforment dans votre esprit —, ne vous en étonnez pas, ne vous y attardez
pas, méme si vous vous souvenez de bonnes explications a certaines choses, et ne les
approfondissez pas. En revanche, en retenant votre respiration autant que possible, en
concentrant votre esprit sur votre coeur et en répétant sans cesse I'invocation du Seigneur Jésus,
vous consumerez et chasserez rapidement ces pensées, les terrassant invisiblement par le Nom
divin. C'est pourquoi saint Jean Climaque dit : «<Frappez vos ennemis au nom de Jésus, car il n'y
a pas d'arme plus puissante au ciel ni sur la terre.»

3. Concernant la respiration. La nécessité de maitriser sa respiration est attestée par I'ermite Isaie
et bien d'autres. Isaie dit : «Maitrisez I'esprit indomptable, opprimé et dispersé par la puissance
de I'ennemi, qui, apres le baptéme, est revenu avec d'autres esprits mauvais a I'ame paresseuse
par sa négligence.» Et, comme le Seigneur le souligne, ce dernier est pire que le premier (Mt
12,45). Un autre Pere de I'Eglise enseigne également : «Un moine doit avoir le souvenir de Dieu
plus que de respirer.» Ou encore, selon un autre ascéte : «Il faut avoir un amour pour Dieu qui
précede sa propre respiration.» Le Nouveau Théologien conseille : «Réduisez I'inspiration par les
narines, afin de ne pas respirer inutilement.» Et saint Jean Climaque dit : «Que le souvenir de
Jésus s'unisse a votre respiration, et alors vous connaitrez le bienfait du silence.» L’Apoétre
[témoigne de la méme chose] : «Ce n’est plus moi qui vis, mais Christ vit en moi» (Gal 2,20),
agissant et insufflant la vie divine. Et le Seigneur dit, prenant 'exemple du souffle du vent :
«L’Esprit souffle ou il veut» (Jn 3,8). Puisque, purifiés [par le baptéme], nous avons recu le gage de
I’Esprit et, selon Jacques, frere de Dieu, la Parole comme une semence (cf. Jac 1,21), tout cela,
comme uni a nous, nous divinise en quelgue sorte dans une communion indissoluble et pure avec
Dieu, nous remplissant [spirituellement] selon sa bonté. Mais, par négligence des
commandements, ces gardiens de la grace, nous sommes retombés, par insouciance, dans les
passions et, au lieu du souffle du Saint-Esprit, avons été remplis du souffle des mauvais esprits.

2



Saint Grégoire du Sinai

De ceux-ci, comme le disent les Peres, proviennent la paresse et une respiration impropre. Celui
qui a recu I'Esprit et a été purifié par Lui est embrasé par Lui et inspiré a la vie divine. Il parle,
pense et agit par I'Esprit, selon la parole du Seigneur : «Ce n’est pas vous qui parlez, mais I’Esprit
de votre Pere qui parle en vous» (Mt 10,20). De méme, celui qui est possédé par un esprit
contraire et qui s’est soumis a son emprise agit et parle a I'inverse [du saint].

4. Comment chanter les psaumes ? Saint Jean Climaque dit que, lorsqu'on est fatigué, il faut se
lever et prier, puis, se rasseoir, reprendre courageusement son travail. Bien qu'il parlat de I'esprit,
c'est-a-dire que ce qui est noté doit étre accompli lorsque I'on a atteint la vigilance du cceur, il
convient d'en dire autant de la psalmodie. On rapporte que Barsanuphe le Grand fut interrogé sur
la maniére de chanter les psaumes. Le vieillard répondit : «Les Heures et les hymnes sont des
traditions de I'Eglise. lls sont donnés pour favoriser I'harmonie. Mais les habitants des skites ne
chantent ni les Heures ni les hymnes; ils se consacrent au travail manuel, a I'exercice solitaire et a
une simple régle de priére. Debout en priere, récitez le Trisagion, le Notre Pére, priez Dieu de vous
délivrer du vieil homme et ne vous attardez pas trop sur la regle de priere, car votre esprit doit étre
en priere [mentale] tout au long de la journée.» Par |3, le vieillard démontra que la pratique solitaire
est la priere du ceceur, tandis que la priere bréve consiste a chanter des psaumes debout. Le grand
Jean Climaque en parle également clairement. L'ceuvre du silence, selon lui, est I'absence de
soucis en toutes choses, la priére sans paresse ni passivité, et, troisiemement, |'activité constante
du ceeur, a I'abri des convoitises. C'est le lieu de la priére et aussi du silence.

5. Concernant la différence entre ceux qui chantent des psaumes : pourquoi certains enseignent a
chanter beaucoup, d'autres peu, et d'autres encore a ne pas chanter du tout, mais seulement a
accomplir une forme de travail manuel, de priere [mentale], de s'agenouiller, ou quelque autre
labeur pénible ?

La réponse a cette question est la suivante : ceux qui ont acquis la grace par une vie

active, par de nombreux labeurs et de longues années, enseignent aux autres de la méme
maniere qu'ils ont appris a I'acquérir. lls ne croient ni n'approuvent ceux qui, par la grace de Dieu,
ont habilement acquis ce don en peu de temps et avec une foi fervente, comme le dit saint Isaac.
Aussi, aveuglés par leur folie et leur vanité, ils les critiquent et affirment aux autres que tout ce qui
leur arrive de semblable n'est qu'illusion et non manifestation de la grace. lls ignorent qu'il est
facile, aux yeux du Seigneur, selon I'Ecriture, de rendre le pauvre riche rapidement et
soudainement (Sir 11,21). De méme, la parabole de la grace dit ceci : le commencement de la
sagesse est d'acquérir la sagesse (cf. Pro 4,7). Et I'Apétre reproche aux disciples de son temps,
ignorants de la grace, de ne pas reconnaitre que Jésus Christ est en vous. A moins que vous ne
soyez pas ce que vous devriez étre (Il Cor 13,5), c'est-a-dire que, par négligence, vous ne soyez
pas parvenus a la perfection morale. Par conséquent, [ces personnes], par incrédulité et orgueil,
n’acceptent pas [comme vraies] les propriétés extraordinaires de la priere, qui sont produites de
maniere unique chez certains par I'Esprit.
6. Contradiction. Dites-moi ceci : si quelgu’un jeline, s’abstient, veille, se tient debout [en priére],
s’agenouille, pleure, pratique la pauvreté, n’est-ce pas une activité ? Pourquoi donc dites-vous
que sans activité, en observant simplement [la regle de] la psalmodie, il est impossible de
maitriser la priere ? Ce ne sont pas la que des ceuvres ?

Je réponds : si quelqu’un prie avec ses lévres mais que son esprit vagabonde, quel profit
en retire-t-il ? Quand I’'un construit et que I'autre détruit, il ne résulte que du travail. Or, de méme
gu’un homme travaille avec son corps, il doit aussi travailler avec son esprit, de peur qu’il ne
paraisse juste extérieurement, mais qu’il soit rempli d’impureté et de négligence dans son cceur.
L’Apétre I'affirme également lorsqu’il dit : «Si je prie avec ma langue, c’est-a-dire avec mes levres,
mon esprit, ou ma voix, prie, mais mon esprit demeure infructueux» (I Cor 14,14). Et aussi : «Je
préfere dire cing paroles avec mon esprit, et ainsi de suite» (I Cor 14,19). Saint Jean Climaque
témoigne des propos de Paul a ce sujet. Dans son «Homélie sur la priere», il note : «Un grand
pratiquant de la priere fervente dit : “Je préfere prononcer cing mots par la pensée”», et ainsi de
suite. Il existe de nombreuses formes d'activité, mais elles sont spécifiques. La priére du coeur,
source de vertus, est, selon saint Jean Climaque, grande et universelle; par elle, tout bien est
acquis. Soulignant I'excellence de la priere, saint Maxime dit : «ll n'y a rien de plus terrible que la
contemplation de la mort, ni de plus magnifique que le souvenir de Dieu.» Et certains, obscurcis
par |'ignorance et I'insensibilité, et peu croyants, refusent méme aujourd'hui d'entendre si la grace
existe.

7. Ceux qui chantent peu, a mon avis, feraient bien de se soumettre a la modération, car toute
mesure, selon les sages, est belle, de peur que I'esprit, ayant dépensé toute sa force spirituelle a
I'activité, ne révele son inattention a la priére et son impuissance. C'est pourquoi, ceux qui vivent
en solitaire, tout en chantant parfois des psaumes, doivent s'efforcer avant tout de prier. De

3



Saint Grégoire du Sinai

méme, lorsque |'esprit est troublé par un tumulte mental incessant et une insistance persistante
sur la priére, il convient de lui accorder un bref repos en le libérant des contraintes du silence pour
I'immerger dans l'immensité de la psalmodie. Tel est un excellent ordre et un enseignement
précieux des sages.

8. Ceux qui ne chantent aucun psaume font également bien, s'ils sont moralement mars. De telles
personnes n'ont point besoin de psalmodie, mais doivent demeurer dans le silence, la priere
incessante et la contemplation, si elles ont atteint I'illumination. Unies a Dieu, elles n'ont nul
besoin de détourner leur esprit de Lui et de le plonger dans la confusion. Pour un novice, dit saint
Jean de I'Echelle, la chute est I'entétement, et pour une personne solitaire, c'est I'éloignement de
la priere. L'esprit de ces personnes, lorsqu'il se détourne du souvenir de Dieu, tel un époux qui
s'éloigne, s'occupe des choses les plus insignifiantes et commet I'adultere. Cet enseignement
n'est pas donné a tous. Aux simples obéissants et aux illettrés, oui, car par I'humilité, leur
obéissance participe a toutes les vertus. Mais les désobéissants, qu'ils soient simples ou instruits,
ne recoivent pas ce savoir, de peur qu'ils ne tombent par inadvertance dans l'illusion, car les
obstinés sont incapables d'éviter la vanité, qui suit généralement l'illusion, comme le dit saint
Isaac. Certains, sans considérer le mal futur, enseignent a ceux qu'ils rencontrent a agir selon leur
propre coutume, c'est-a-dire par leurs propres efforts, afin que I'esprit s'habitue au souvenir de
Dieu et vienne a I'aimer, ce qui est impossible, surtout pour ceux qui vivent dans l'indépendance.
De plus, a cause de |'impureté de leur esprit, non purifié par les larmes, don pourtant si précieux,
ils y refletent, comme dans un miroir, des pensées plus honteuses que la priere. Les esprits
impurs qui habitent leur coeur, troublés par le nom terrible de Dieu, grincent des dents, désirant
anéantir celui qui les chatie. Si une personne obstinée entend parler de cette pratique ou I'étudie
[de maniére livresque] et souhaite I'assimiler, elle souffrira de deux manieres : soit elle tombera
dans l'illusion, si elle se force, et se révélera incorrigible, soit, si elle est négligente, elle restera
étrangere a la croissance [spirituelle] tout au long de sa vie.

9. Je dirai aussi ceci, fort de mon expérience : lorsque, jour et nuit, vous étes assis en silence,
priant humblement Dieu sans interruption, sans pensées, et que votre esprit s’épuise a force de
prieres, que votre corps souffre et que votre cceur, malgré la ferveur de I'invocation continue de
Jésus, ne ressent ni la chaleur ni la joie qui engendrent le zele et la patience de 'ascete, alors,
levez-vous, tenez-vous debout et chantez des psaumes, seul ou avec un disciple qui vit avec
vous; ou bien, méditez sur un passage de I'Ecriture, ou pensez a la mort, ou bien faites des
travaux manuels, ou bien, tout en lisant attentivement, tenez-vous debout de maniere a faire
travailler votre corps. Lorsque vous récitez les psaumes seul, lisez le Trisagion, puis la priere en
silence, en portant votre esprit a votre cceur. Si le découragement vous saisit, lisez deux ou trois
psaumes et les tropaires sans chanter, car, comme le dit saint Jean Climaque, ils ne se chantent
pas. Pour I'nésychaste, le travail du cceur, accompli par piété, suffit a la joie, comme I'observait
saint Marc, et a la chaleur de I'esprit qui lui est donnée pour la joie et I'exultation. Aprés avoir lu
un psaume, mentalement ou spirituellement, sans distraction, récitez la priere et I'Alléluia. Telle est
la regle des saints peres Barsanuphe, Diadoque et d'autres.

Selon saint Basile, il convient de changer de psaumes chaque jour pour stimuler la ferveur

et éviter que I'esprit ne se lasse de la monotonie. Pour un zele et un zele accrus, il faut aussi
laisser I'esprit libre. Si vous priez avec un disciple fidéle, laissez-le lire les psaumes. Quant a vous,
en priere et en silence attentif a votre cceur, prenez garde a toute distraction. Méprise tous les
jugements de nature sensorielle ou rationnelle qui viennent du cceur avec I'aide de la priere, car le
silence est la mise de c6té temporaire des pensées qui ne sont ni divines ni inspirées par I'Esprit,
afin de ne pas perdre davantage en leur prétant attention.
10. Concernant l'illusion. Vous qui aimez Dieu, soyez attentifs a ce qui suit. Si, en accomplissant
une tache, vous apercevez une lumiére, un feu ou une image — que ce soit du Christ, d'un ange
ou de quelqu'un d'autre — a I'extérieur ou en vous, ne l'acceptez pas, de peur d'en subir un
préjudice. Ne concentrez pas votre attention sur ce que vous imaginez et ne laissez pas votre
esprit concevoir une telle chose. Toutes ces choses, imaginées de maniere inappropriée, menent
a |'égarement spirituel. Le véritable commencement de la priere est la ferveur du cceur, qui
consume les passions par un amour inébranlable [pour Dieu], apportant consolation et joie au
cceur et le fortifiant par une connaissance incontestable. Tout ce qui pénetre I'ame, disent les
Peéres, qu'il soit sensoriel ou spirituel, [dés que] le coeur en doute et le rejette, ne vient pas de
Dieu, mais est envoyé par I'ennemi. Et si vous remarquez que votre esprit est attiré par une force
invisible vers les choses extérieures ou vers le haut, ne lui faites pas confiance et ne le laissez pas
vous attirer, mais ramenez-le immédiatement a votre tiche. Ce qui vient de Dieu, disait saint
Isaac, vient de soi-méme et de fagon inattendue.



Saint Grégoire du Sinai

Certes, il arrive que I'ennemi, tapi au cceur de notre étre, métamorphose le spirituel a son
gré, substituant I'un a I'autre. Au lieu de chaleur, il suscite une brdlure diffuse, accablant I'ame par
cette ruse; au lieu de joie, il éveille une joie muette et un plaisir flegmatique, sources manifestes
d'orgueil et de vanité. [Bien que I'ennemi], se cachant des inexpérimentés, tente de faire passer
sa tromperie pour une manifestation de la grace, le temps, I'expérience et le ressenti révelent
généralement Satan a ceux qui sont pleinement conscients de sa ruse. Le larynx, selon I'Ecriture
(voir Job 34,3), discerne les aliments; autrement dit, le goQt spirituel révele clairement et sans
équivoque la réalité telle qu'elle est. ]

11. Sur la lecture. Saint Jean Climaque dit : «En tant qu’homme d’action, lisez les Ecritures
actives. Pour vous qui en suivez les préceptes, toute autre lecture est superflue. Lisez toujours,
sur le silence et la priere, les écrits de saint Jean Climaque, de saint Maxime, du Nouveau
Théologien, de son disciple Stithatos, d’Hésychius, de Philothée du Sinai et de ceux qui ont écrit
sur le méme sujet. Mettez de coté, pour un temps, les autres écrits, non pas comme étant rejetés,
mais comme incompatibles avec votre dessein et, par leur récit, détournant I’esprit de la priere.
Que votre lecture se fasse dans la solitude, exempte de vanité, a voix haute, sans chercher a
magnifier votre prononciation ni a raffiner votre langage, sans rechercher le plaisir du son.
Lorsqu’on est absent d’une assemblée, il ne faut pas s’imaginer y étre présent, emporté
insensiblement par le désir passionné de plaire a certains.» Que votre lecture ne soit pas
insatiable, car la modération est préférable en toutes choses : ni trop rapide, ni trop lente, ni trop
négligente, mais respectueuse, digne, calme, ordonnée, claire, raisonnable, spirituelle et
judicieuse. Fortifié par de telles qualités, I'esprit s’enrichit et est capable de prier avec ferveur.
Mais avec les qualités contraires, I'esprit s’obscurcit, s’affaiblit et s’agite, au point que la faculté
de penser elle-méme en souffre et que la priere s’affaiblit.

12. Soyez attentif a chaque instant a vos inclinations, observant attentivement ou elles vous
menent : que vous soyez assis en silence, que vous chantiez des psaumes, que vous lisiez, que
vous priiez ou que vous pratiquiez quelque autre vertu, agréable a Dieu pour le bien et le salut de
votre ame, de peur d’étre imperceptiblement dépouillé spirituellement. Puissiez-vous ne pas
paraitre, dans votre comportement, comme un homme d’action, ni, dans vos pensées et vos
actes, comme quelqu’un qui cherche a plaire aux hommes plutét qu’a Dieu. Le Malin est plein de
ruses et il observe secretement nos intentions avec une grande vigilance. Souvent insoupgonné, il
s'efforce sans cesse de dévaloriser nos actes a notre insu, afin que ceux-ci ne soient pas
conformes a la volonté de Dieu. Mais bien qu'il lutte sans relache et nous attaque sans vergogne,
vous, ayant la ferme intention de plaire a Dieu, serez rarement dupés par lui, malgré les moments
ou vous étes involontairement contraints de dévier de votre volonté. De méme, si quelqu'un est
vaincu par la faiblesse, il est rapidement pardonné et loué par Celui qui connait les coeurs et les
intentions. Cette passion, que je nomme la vanité, empéche le moine de parfaire sa vertu, si bien
qu'il endure des labeurs et, dans sa vieillesse, parait infructueux. La vanité s'empare toujours des
trois et les dépouille de leurs efforts vertueux : je parle du débutant, du moyen et du parfait
ascete.

13. Fort de mon expérience, j'affirme qu'un moine n'atteint jamais la perfection morale sans les
vertus suivantes : le jeline, I'abstinence, la vigilance, la patience, le courage, le silence, la priere,
les larmes et I'numilité. Ces vertus s'engendrent et se protegent mutuellement. Le jeline constant,
en asséchant les passions charnelles, engendre I'abstinence; I'abstinence produit la vigilance; la
vigilance produit la patience; la patience produit le courage; le courage produit le silence; le
silence produit la priere; la priere produit le silence; le silence produit les larmes; les larmes
produisent I'humilité; et I'humilité, a son tour, produit les larmes. En remontant I'ordre, on constate
que les meres donnent naissance a des filles. Pour les vertus supérieures, il n'y a pas de
subordination réciproque a I'origine. Le contraire de ces vertus est également évident pour tous.
14. Il est nécessaire ici de définir avec soin les travaux et les efforts de I'activité [ascétique] et de
montrer clairement comment chaque activité doit étre entreprise, afin que personne, suivant cet
enseignement, non sans peine, ne porte pas de fruit, ne nous blame ni nous ni autrui pour
quelque chose qui ne correspond pas a ce que nous avons dit. Car les souffrances du cceur et le
labeur du corps accomplissent véritablement I'ceuvre telle qu'elle est. Par eux se révele I'action
du saint Esprit, qui vous a été donné, ainsi qu'a tout croyant, au baptéme, mais qui, par
négligence des commandements, est étouffé par les passions et qui, par une miséricorde
ineffable, attend notre repentance, de peur qu'au terme de ce combat, pour notre stérilité, nous
n'entendions : «Enlevez-lui le talent» (Mt 25,28) — et aussi : «Méme ce qu'il croit posséder lui sera
enlevé» (Lc 8,18) — et que nous ne soyons pas envoyés en chatiment aux tourments éternels de la
Géhenne. Toute activité physique ou spirituelle qui ne provoque ni douleur ni labeur ne porte
aucun fruit, ni physique ni spirituel, a ceux qui la pratiquent. Car le royaume des cieux, dit le

5



Saint Grégoire du Sinai

Seigneur, s'obtient par la force, et ceux qui usent de la force s'en emparent par la force (Mt
11,12). Ici, «par la force» signifie une souffrance physique intense et continue. Souvent, beaucoup
peinent ou peinent sans douleur pendant de courtes périodes et, endurant ces efforts sans
douleur, sans zele ardent, se montrent étrangers a la pureté et ne participent pas aux dons du
saint Esprit, car ils refusent les efforts pénibles. Ceux qui accomplissent de nombreuses taches
avec négligence et sans conviction, bien qu'ils semblent parfois tres épuisés, sont profondément
insensibles et ne récoltent jamais les fruits de leurs efforts, car ils ne ressentent aucune douleur.
Un témoin de cela dit : «Méme si nous accomplissons de grandes choses dans notre vie, si nous
n'avons pas acquis un cceur malade, alors toutes deviennent vaines et corrompues.» De méme,
lorsque, sans effort, nous marchons [vers le ciel] et que, par désespoir, nous nous égarons dans
des distractions sans en retirer aucun bénéfice, nous nous obscurcissons, montrant ainsi que
dans ces [distractions] nous avons trouvé un repos qui n'existe pas au ciel. Nous sommes
invisiblement liés par des chaines insolubles et devenons sédentaires et inactifs dans tout travail,
ce qui accroit notre propre efféminement, surtout si nous sommes débutants. Le grand Ephraim
en témoigne également, disant : «Travaillez avec peine, afin d’éviter la peine des travaux futiles.
Si, selon le prophéte, nos reins ne s’affaiblissent pas par le travail du je(ine, si nous ne sommes
pas accablés par la douleur, comme une femme qui enfante (voir Is 21,3), par le fortification
intense du ceeur [dans la priére], alors nous ne donnerons pas naissance a |'esprit de salut sur la
terre du cceur (voir Is 26,18), comme vous l'avez déja entendu. Nous nous prenons pour des
personnes importantes, nous nous glorifions seulement de la longévité [de nos exploits], du séjour
dans le désert aride, du repos [aprés les travaux] et du silence. Au moment de la mort, nous
reconnaitrons sans aucun doute le plein fruit [de notre vie].»

15. Il est impossible a quiconque d'apprendre seul la science de la vertu, bien que certains aient
utilisé leur propre expérience comme guide. Ceux qui ont perfectionné leur pratique par leurs
propres moyens, plutdét que par des conseils, sont généralement enclins a la vanité, voire la
nourrissent. Si le Fils n'agit pas de lui-méme, mais fait ce que le Péere lui a enseigné (cf. Jn 5,19),
et si I'Esprit ne parle pas de lui-méme (Jn 16,13), existe-t-il quelqu'un qui ait atteint un tel degré
de vertu qu'il n'ait besoin d'aucun guide ? Une telle personne, dans son aveuglement, semble
posséder plus de folie que de vertu. Il convient donc d'obéir a ceux qui ont expérimenté les
travaux de la vertu active et d'observer sous leur direction le jelne [jusqu'a ressentir
constamment] la faim, I'abstinence pénible, la vigilance patiente, la pénibilité de la priere a
genoux, la station debout immobile et la lassitude [du corps], la priere incessante, I'humilité
sincere, la contrition et les soupirs constants, le silence sage, comme assaisonné de sel, et la
patience en toutes choses. Mais il ne faut pas vivre toujours dans la paix ni rester inactif jusqu'a la
vieillesse ou la maladie. «Tu mangeras le fruit de ton travail», dit I'Ecriture (Ps 127,2), et encore :
«Le royaume des cieux appartient a ceux qui travaillent» (cf. Mt 11,12). Celui qui s'efforce
d'accomplir les activités mentionnées ci-dessus en récoltera les fruits avec Dieu.



