Saint Grégoire du Sinai

CHXAPITRES SUR. LA PRIERE

Résumeé

L'ouvrage «Chapitres sur la priere» (8 chapitres) a été écrit par saint Grégoire
du Sinai pour un moine agé d'un monastére cénobitique qui lui avait demandé une
regle ascétique. Ce livre est un guide pratique pour la priere mentale et le silence
incessants. L'auteur y partage des instructions sur le travail spirituel intérieur,
destinées aussi bien aux novices qu'aux ascetes confirmés.

Saint Grégoire y décrit la technique de la priére de Jésus : la posture corporelle
correcte, la concentration de I'esprit dans le coeur, les différentes manieres de réciter
la priere (a voix haute et mentalement), et les méthodes pour combattre les pensées
distrayantes et envahissantes par l'invocation du Nom divin.

L'auteur expose la doctrine du discernement des esprits - comment reconnaitre
I'action authentique de la gréce divine et la distinguer des nombreuses manifestations
de l'illusion spirituelle. Il met en garde contre I'acceptation de phénomeénes sensoriels
et figuratifs, externes ou internes (visions de lumiére, images de saints), sans un
examen attentif et sans les conseils de maitres expérimentés, soulignant la tendance
de l'esprit a la réverie. Le saint décrit les signes de la grace : chaleur du coeur, paix,
joie, douceur, humilité, contrition et détachement du monde. Les effets de l'illusion se
caractérisent par l'orgueil, l'arrogance, la peur, l'exacerbation des passions et
I'absence de véritables fruits spirituels.

L'ouvrage aborde la question de la modération dans la psalmodie et la lecture,
en examinant leur r6le dans le combat spirituel, ainsi que l'importance du travail
physique, du jelne et de la modération dans la purification de I'ame. Une attention
particuliere est portée a la nécessité d’'un guide spirituel expérimenté et aux dangers
de l'obstination, qui conduit inévitablement a l'illusion.

Le titre de I'ouvrage en grec est KepdaAaia nepl npooeuxnic.



Saint Grégoire du Sinai

1. Parfois, pour vous fatiguer, asseyez-vous sur un banc, parfois sur une natte, mais
rarement, avec modération et seulement pour vous reposer. Vous devez rester
patiemment assis, conformément a cette remarque de I'Ecriture : ils [les apo0tres]
étaient continuellement en priere (voir Ac 1,14). Vous ne devez pas vous lever
précipitamment par négligence, a cause d'une profonde tristesse, de la lamentation
intérieure et du renforcement constant de votre esprit [dans la priere]. Car voici, dit le
prophete, la douleur nous entoure, les souffrances, comme une femme en travail (Jér
6,24). C'est pourquoi, inclinez la téte et rassemblez vos pensées dans votre cceur, si
toutefois il est ouvert, et invoquez le Seigneur Jésus pour obtenir son aide. Lorsque
vous peinez [dans la priere] et que vous ressentez souvent des douleurs a la téte et
aux épaules, endurez-les, cherchez le Seigneur dans votre coeur avec ferveur et zéle.
Le Royaume des Cieux est forcé, et les violents s'en emparent (Mt 11,12). Par ces
paroles, le Seigneur a justement souligné l'importance des ceuvres susmentionnées,
car la persévérance dans leur accomplissement est source de maux pour I'ame et le
corps.

2. Comment réciter la priere. Certains Péres la pronongaient ainsi : «Seigneur Jésus-
Christ, Fils de Dieu, aie pitié de moi»; d'autres la récitaient en partie : «Jésus, Fils de
Dieu, aie pitié de moi», ce qui est plus facile en raison de la faiblesse de I'esprit. Sans
I'Esprit saint, nul ne peut invoquer le Seigneur Jésus de maniére pure et parfaite, a
moins de prier dans |'Esprit saint; il ne s'agit pas plutét de balbutier comme un
enfant, incapable de prononcer distinctement les mots. Cependant, il ne faut pas
changer fréquemment les invocations par paresse, mais les prononcer constamment
et sans relache. De plus, certains enseignent a réciter la priere oralement, d'autres
mentalement. Je crois qu'il faut les deux méthodes, car parfois, par fatigue, I'esprit
est incapable de prononcer une priere, et parfois les levres ne peuvent plus la
prononcer. C'est pourquoi il faut prier de deux maniéres : avec les levres et avec
I'esprit. Il faut prier doucement et calmement, de peur que la voix, en perturbant les
sens et la concentration, n’entrave la priere. Tant que l'esprit, habitué a cet exercice,
n‘aura pas recu la force de I'Esprit et ne sera pas parvenu a la perfection, il
n‘apprendra pas a prier avec ferveur et détermination. Alors, [c’est-a-dire par la
puissance de |'Esprit], il ne sera plus nécessaire de prononcer [la priere] a voix haute,
et cela ne sera méme pas possible, car la force nécessaire a cet exercice par un esprit
sain suffit.

3. Comment maitriser son esprit et éviter les distractions ? Sachez que nul ne peut le
maitriser par lui-méme, si ce n'est par I'Esprit. L'esprit, toujours en mouvement, n'est
pas instable par nature, mais il est enclin a vagabonder par négligence, et des le
commencement [de la Chute], il a acquis une propension a la distraction. Lorsque
nous nous sommes séparés de Dieu, qui nous a régénérés [par le baptéme], en
transgressant les commandements, nous avons rompu notre union avec Lui et, par
nos sens, nous avons perdu la perception rationnelle de Lui. Ainsi, I'esprit, s'étant
égaré et éloigné de Dieu, est mené partout comme un captif et ne peut s'établir [dans
le cceur] qu'en se soumettant a Dieu, en devenant [dépendant] de Lui, en s'unissant
joyeusement a Lui et en Le priant fréquemment et intensément. Que I'esprit, chaque
fois qu'il s'égare, confesse aussitot ses fautes a Celui qui pardonne a tous ceux qui Lui
demandent pardon avec contrition et humilité et qui invoquent toujours Son saint
nom. Ce n'est pas sans raison que David dit lui aussi : «Confesse le Seigneur et
invoque son saint nom» (voir Ps 104,1). La restriction de la respiration, lévres
fermées, retient I'esprit [de la distraction], mais seulement partiellement; [puis] il est
de nouveau distrait. Ainsi, lorsque la priere s'installe [dans le cceur], elle retient
entierement |'esprit, le réjouit et ne permet pas qu'il soit captivé. Cependant, il arrive
aussi que l'esprit et les pensées de celui qui prie et dont le coeur est affermi s'égarent,
préoccupés par des choses extérieures. L'esprit n'est soumis a personne, si ce n'est a
ceux qui sont parfaits dans le saint Esprit et qui ont atteint la sérénité [de I'esprit] en
Jésus Christ.

4. Comment chasser les pensées. Aucun débutant ne parviendra jamais a chasser une
pensée sans l'aide de Dieu. Seuls les plus forts sont capables de lutter contre les

2



Saint Grégoire du Sinai

pensées et de les rejeter. Mais méme eux ne les chassent pas d'eux-mémes; ils
s'allient a Dieu pour leur résister, comme revétus de son armure. Lorsque des pensées
surgissent, invoquez sans cesse et avec ferveur le Seigneur Jésus, et elles fuiront,
incapables de supporter la chaleur sincere qui émane de la priere, et se disperseront,
comme consumeées par le feu. «Frappez vos ennemis au nom de Jésus», dit saint Jean
Climaque, «car notre Dieu est un feu qui consume le mal.» Le Seigneur, prompt a
secourir, vengera bient6t ceux qui crient vers lui de toutes leurs ames, jour et nuit.
Ceux qui manquent de force dans la priére maitrisent les pensées d'une autre
maniere. Dieu les éloigne de lui lorsque, imitant Moise, il se leve et tourne ses mains
et ses yeux vers lui (voir Ex 17,11), puis, se rassoyant, commence patiemment a
réciter une priere. Cette méthode est employée par ceux qui n'ont pas acquis le
pouvoir de la priere. Mais celui qui, par la priére, est capable d'influencer les passions
corporelles - je veux dire la fornication et le désespoir, passions cruelles et graves -
se léve souvent et étend les mains en signe de priére pour s'en protéger. Cependant,
par crainte d'étre trompé, il ne persiste pas et se rassoit, de peur que I'ennemi ne
séduise son esprit en lui présentant une image illusoire de la vérité dans le ciel. Car
posséder un esprit, préservé de toute chute, en haut, en bas et dans le cceur, et le
conserver intact en toutes circonstances, est le propre des purs et des parfaits.

5. Comment chanter les psaumes. Certains disent qu'il faut chanter peu, d'autres
beaucoup, et d'autres encore pas du tout. Pour éviter toute confusion, il ne faut ni
chanter souvent ni abandonner compléetement le chant par relachement ou
négligence. Il vaut mieux imiter ceux qui chantent peu, car la modération en toutes
choses est préférable, selon les sages imprudents. Chanter beaucoup convient a ceux
qui ménent une vie active par ignorance [de la contemplation] et par labeur, mais non
a ceux qui pratiquent le silence, qui ont la force suffisante pour demeurer en Dieu seul
et, le priant de tout leur cceur, s'abstenir de toute pensée. Selon saint Jean Climaque,
le silence est le retrait des pensées relatives aux objets sensoriels et mentaux. Aprés
avoir dépensé toutes ses forces a une longue psalmodie, I'esprit s'affaiblit et devient
incapable de prier avec ferveur et patience. La nuit, disait saint Jean Climaque, il faut
consacrer plus de temps a la priere et moins a la psalmodie. Vous devriez agir de
méme. Lorsque vous remarquez que la priere est a I'ceuvre en vous, assis sur le banc,
et qu'elle anime constamment votre cceur, ne l'interrompez jamais pour vous lever et
chanter, jusqu'a ce qu'elle vous quitte providentiellement. Autrement, en laissant Dieu
en vous, vous vous tiendrez debout et converserez avec Lui extérieurement, vous
éloignant des hauteurs pour vous abaisser au terrestre. De plus, vous créerez la
confusion dans votre ame et perturberez le repos de votre esprit. Le silence, comme
son nom l'indique, a lui aussi un réle a jouer dans la paix et le calme, d'autant plus
que Dieu est paix, s'élevant au-dessus du bruit et de la confusion. Nos chants, eux
aussi, en accord avec notre mode de vie, ne doivent pas étre charnels, mais
angéliques. Chanter avec une exclamation de la voix symbolise un cri intérieur et nous
est donné dans les moments d'insouciance et d'endurcissement spirituel, pour nous
ramener a notre véritable état d'esprit. Seuls ceux qui ignorent que la priére, selon
Jean Climaque, est une source de vertus, nourrissant les facultés de I'éame comme des
plantes, devraient chanter abondamment, sans retenue, et se livrer sans cesse a de
multiples et diverses pratiques ascétiques, jusqu'a ce que, par une activité
extrémement intense, ils progressent dans la contemplation et acquierent la priere
intérieure. De maniere générale, l'activité du silence est une chose, celle de la vie
communautaire en est une autre. Quiconque demeure dans ce a quoi il est appelé
sera sauvé. C'est pourquoi je crains d'écrire a cause des faibles, sachant que tu es
parmi eux. Quiconque prie patiemment en se fiant a I'enseignement oral ou écrit, sans
se procurer de guide, perd son ceuvre.

Celui qui a go(té a la grace, comme l'enseignent les péres, doit chanter avec
modération, se consacrer davantage a la priere, et, lorsqu'il est affaibli, chanter ou lire
les passages actifs des peres. Un navire n'a pas besoin de rames lorsque le vent
gonfle les voiles, car ce vent offre un souffle favorable pour une traversée aisée de la
mer salée des passions. Au repos, par temps calme, il est propulsé par des rames ou

3



Saint Grégoire du Sinai

une barque. Certains citent les saints peres comme contre-argument, ou du moins les
plus connus, car ils observaient la veillée nocturne et pratiquaient la psalmodie sans
relache. A ceux-1a, & la lumiére de I'Ecriture, nous répondons : tous les ascétes ne
sont pas parfaits, soit par manque de zele, soit par manque de force. Ce qui est petit
n'est certainement pas insignifiant pour le grand, et ce qui est grand n'est pas
entierement parfait pour le petit. C'est pourquoi, ni aujourd’hui ni autrefois, ceux qui
menaient une vie active n’agissaient pas toujours de la méme maniere, et tous ne
suivaient pas le méme chemin ni ne s’y tenaient fermement jusqu’au bout. Nombreux
furent ceux qui, passant de la vie active a la contemplation, cessérent toute activité,
observant le sabbat selon la loi spirituelle et se réjouissant en Dieu seul, se contentant
de la grace divine qui ne leur permettait ni de chanter ni de s’exercer a quoi que ce
soit d'autre, si ce n’est la priere. Ayant déja atteint en partie les limites de leurs
désirs, ils étaient parfois saisis d’émerveillement, comme en gage de la béatitude
éternelle. D'autres furent sauvés par l'activité jusqu’a la fin de leur vie, s’apaisant
dans l'attente d’une récompense future. Certains furent assurés du salut a la fin ou,
apres leur mort, exhalérent un parfum comme preuve de leur salut. Ceux-ci, comme
tous les autres, ayant recu la grace du baptéme, n’eurent, par ignorance et captivité
de leur esprit, de leur vivant, aucune expérience tangible de la communion
mystérieuse avec Dieu. D'autres excellent dans le chant et la priere, et passent ainsi
leur vie, comblés d’une grace abondante, sans rencontrer d’obstacles. D’autres encore
ont gardé le silence jusqu’a la fin. Comme unis au Dieu unique, ils trouvaient, dans
leur simplicité, une plénitude dans la priere. Les parfaits, comme nous l'avons dit,
sont forts en toutes choses par le Christ qui les fortifie, a qui soit la gloire pour
I’éternité. Amen.
6. A celui qui s'interroge sur la maitrise de soi : Que dire de I'estomac, roi des
passions ? Si vous pouvez le mortifier ou le rendre presque mort, ne le relachez pas. Il
m'a asservi, bien-aimé, et moi, comme son esclave et tributaire, je le sers, complice
des démons et réceptacle des passions. C'est par lui que vient notre chute et c'est par
lui notre résurrection, lorsqu'il se soumet a une bonne discipline. C'est par lui que
nous sommes tombés de la premiere et de la seconde dignité divine, car, corrompus
des le commencement, nous avons été restaurés en Christ. Et maintenant, nous nous
sommes de nouveau éloignés de Dieu en négligeant ses commandements, qui
préservent et accroissent la grace pendant la perfection de I'ame. Sans le savoir, nous
sommes trompés, pensant étre avec Dieu.

Les besoins nutritionnels varient considérablement d'un corps a l'autre, comme
I'ont dit les Peres. L'un a besoin de peu, I'autre de beaucoup pour maintenir sa force
naturelle. Chacun se contente de nourriture selon sa force et ses habitudes.
Cependant, celui qui pratique le silence doit toujours jeliner, sans jamais se rassasier.
Lorsque I'estomac est lourd et I'esprit obscurci, il est incapable de prier avec ferveur
et pureté. Sous l'influence des vapeurs de nombreux aliments, il est enclin au
sommeil, désire ardemment s'allonger, et de ce fait, d'innombrables images
fantastiques assaillent son esprit pendant son sommeil. C'est pourquoi, pour celui qui
aspire au salut et qui, par amour pour le Seigneur, s'efforce de vivre en silence, je
pense que trois quarts de livre de pain suffisent, ainsi que trois ou quatre verres d'eau
ou de vin par jour; de tous les aliments nutritifs qui lui tombent sous la main, il
convient de les consommer petit a petit, en évitant la satiété, afin que, par cette sage
consommation, c'est-a-dire en go(itant a toutes les spécialités, il puisse se détacher
de l'orgueil et, en remerciant Dieu pour tout, ne pas mépriser ses créations, qui sont
d'une grande beauté. Tel est le raisonnement du sage. Mais pour ceux qui sont faibles
dans la foi et dans I'ame, I'abstinence de nourriture est plus bénéfique. L'apotre leur a
aussi ordonné de manger des céréales (cf. Rom 14,2), car ils ne croient pas que Dieu
les préservera. Que vous dirai-je donc ? Vous avez cherché une regle [en matiere
d'alimentation], mais c'est trés difficile pour vous, vieillard. Les jeunes gens savent se
contrbler dans leur alimentation. Comment donc vous y tenir ? Il faut étre libre en
tout dans ce que vous mangez. Si vous étes vaincus [par la gourmandise], repentez-
vous, commencez [a vous corriger], et ne cessez de le faire chaque fois que vous

4



Saint Grégoire du Sinai

tombez et que vous vous relevez, en vous reprenant toujours vous-méme et non les
autres, et vous aurez la paix, avec sagesse, selon I'Ecriture, en remportant la victoire
a travers les chutes. Cependant, ne dépassez pas la limite que nous avons fixée
précédemment, et cela vous suffira, car les autres aliments ne fortifient pas le corps
autant que le pain et I'eau. C’est pourquoi le prophete, sans tenir compte d’aucun
autre élément, dit : «Fils de 'homme, mange ton pain au poids et bois ton eau a la
mesure» (voir Ez 4,9 et suivants). La nutrition a trois limites : |'‘abstinence, le
contentement et la satiété. L'abstinence se manifestel® par la sensation de faim méme
apreés avoir mangé; le contentement, par l'absence de faim et de surcharge; et la
satiété, par une surcharge [alimentaire] insignifiante. Manger aprés avoir atteint la
satiété ouvre la porte a la gourmandise, par laquelle s’insinue la fornication. Mais toi,
ayant bien compris ce qui a été dit2°, sans transgresser les limites, choisis ce qu'il y a
de mieux selon tes forces, car la perfection, selon |'apotre, se caractérise a la fois par
la satiété et par la faim, et par la force en tout (voir Phil 4,12-13).

7. A propos de l'illusion et de bien d'autres choses. Prenez garde, je veux que vous
sachiez précisément ce qu'est l'illusion, que vous vous en méfiiez, afin que, guidés par
I'ignorance, vous ne vous fassiez pas de mal et ne ruiniez pas votre ame. Le libre
arbitre d'une personne l'incline facilement a s'allier avec ses ennemis, surtout les
inexpérimentés, car ils sont les plus persécutés. Pres et autour des novices et des
obstinés, les démons tissent généralement des toiles de pensées et de réves
destructeurs et leur tendent des piéges, car leur cité spirituelle est sous |'emprise
d'étrangers. Et il ne faut pas s'étonner si une personne inexpérimentée est trompée
ou prise de folie, ou si elle a accepté et accepte encore l'illusion, ou si elle a percu
quelgue chose d'étranger a la vérité, ou si elle dit quelque chose d'inapproprié par
inexpérience et ignorance. Certains, s'étendant souvent sur la vérité, disant
ignorantement et imperceptiblement une chose au lieu d'une autre, sont incapables
d'énoncer correctement la situation. Il effraie beaucoup de gens et, par son activité
insensée, il jette le discrédit et le ridicule sur les solitaires. Il n'est pas surprenant
qu'un novice, aprés de nombreux efforts, sombre dans l'illusion. Cela est arrivé a
beaucoup de ceux qui cherchent Dieu, hier comme aujourd'hui.

Le souvenir de Dieu, ou la priére intérieure, surpasse toutes les autres formes
d'activité. Il est, comme |'amour de Dieu, la plus haute des vertus. Mais celui qui, sans
vergogne et avec effronterie, désire entrer en Dieu, le confesser sincérement et
s'efforce de I'acquérir en lui-méme, si cela lui est permis, est facilement mortifié par
ceux-la - je veux dire les démons - car celui qui, avec présomption et hardiesse,
recherche ce qui est incompatible avec sa nature profonde est vainement attiré par
I'obtention prématurée de ce qu'il désire. Le Seigneur, plein de compassion pour les
hommes, remarque souvent notre audace et notre orgueil, et ne permet pas que nous
soyons mis a I'épreuve. Ainsi, chacun, reconnaissant sa propre vanité, peut revenir de
lui-méme a la véritable ascétisme, avant de devenir la risée des démons et la risée
des hommes, surtout lorsqu'on recherche cette ceuvre merveilleuse avec patience,
humilité et, par-dessus tout, soumission et questionnement envers ceux qui sont
expérimentés. Il ne faut pas, de peur qu'on ne récolte, sans s'en rendre compte, des
épines au lieu du bon grain, de I'amertume au lieu de la douceur, et qu'au lieu du
salut, on ne trouve la destruction.

Il est caractéristique des forts et des parfaits de toujours lutter contre les
démons et de brandir sans cesse contre eux I'épée spirituelle, qui est la parole de Dieu
(voir Ep 6,17). Les faibles et les novices, en revanche, se réfugient dans la fuite,
évitant avec crainte le combat singulier et, n'osant s'y engager prématurément, sont
ainsi sauvés de la mort. Mais si, par un silence éclairé, vous espérez étre en présence
de Dieu, n'acceptez jamais rien de sensoriel ou de spirituel, que cela se manifeste a
I'extérieur ou a l'intérieur de vous, méme s'il s'agit de I'image du Christ, d'un ange qui
vous apparait, du visage d'un saint, ou méme si une lumiére venait a transparaitre et
a s'imprimer oniriqguement dans votre esprit. L'esprit a une propension naturelle a
réver. Il peut aisément construire des images de ce qu'il recherche chez ceux qui ne
lui prétent pas une attention soutenue, et ainsi se nuire a lui-méme. De tels souvenirs

5



Saint Grégoire du Sinai

du bien et du mal forment généralement des images mentales soudaines et induisent
un état de réverie. Des lors, une telle personne devient volontairement un réveur, et
non un hésychaste.

Par conséquent, prenez garde de ne rien croire sous le coup de la passion, sans
I'avoir questionné et examiné en profondeur, méme si cela parait plausible, afin de ne
pas en subir les conséquences néfastes. Indignez-vous toujours des chimeéres, en
gardant votre esprit constamment pur, informe et sans aspérités. Nombreux sont ceux
qui ont été blessés par ce que Dieu a envoyé comme épreuve pour la couronne. Notre
Seigneur souhaite éprouver les inclinations de notre libre arbitre. Mais quiconque a
discerné quelque chose par l'esprit ou les sens et I'accepte sans l'avis de personnes
expérimentées, méme si cela venait de la volonté de Dieu, est facilement trompé et le
sera encore, comme celui qui percoit tout sans réfléchir. Le novice doit étre attentif a
I'activité de son coeur, pour ne pas étre trompeur, et ne rien accepter d'autre tant que
ses passions ne se sont pas apaisées. Dieu ne s'indigne pas contre celui qui,
s'observant rigoureusement, n'accepte pas ses signes sans consulter des personnes
expérimentées et sans mener de nombreuses investigations, par crainte d'étre
trompé. Au contraire, il le loue pour sa sagesse, bien qu'il se soit indigné contre
certains. Cependant, il ne faut pas interroger tout le monde, mais seulement celui a
qui la gestion d'autrui a été confiée, celui qui brille par sa vie et qui, malgré sa
pauvreté, enrichit beaucoup, selon I'Ecriture (voir II Cor 6,10). Nombreux sont les
chefs inexpérimentés qui ont nui a des personnes insensées, et qui subiront le
jugement apres la mort. Le droit de diriger n'appartient pas a tous, mais seulement a
ceux qui ont regu le discernement divin, ou, selon I'ap6tre, le discernement des esprits
(I Cor 1,10), qui sépare par I'épée les mauvais des bons. Chacun possede sa propre
raison et son discernement naturel, actif ou scientifique, mais tous ne possedent pas
le discernement spirituel. C’'est pourquoi le sage Siracide dit : «Ceux qui demeurent
en paix aupres de toi sont peut-étre nombreux, mais ton conseiller est peut-étre un
sur mille» (Sir 6,6). Trouver un guide qui ne soit pas trompé en paroles, en actes ou
en pensées n’est pas chose aisée. La liberté d’une personne se mesure a sa capacité a
fonder ses actions et sa compréhension sur les Ecritures divines, et a son humilité
face aux sujets qu’elle aborde. Comprendre clairement la vérité et se libérer de ce qui
est incompatible avec la grace est une tache ardue, car le diable présente souvent son
illusion comme la vérité, surtout aux débutants, et transforme sa ruse en spiritualité.
Ainsi, celui qui aspire sincerement a la priere pure et silencieuse doit progresser vers
ce but en interrogeant des personnes expérimentées, avec une grande crainte et une
profonde tristesse, pleurant sans cesse ses péchés, s’en affligeant et craignant les
tourments infernaux, |'éloignement de Dieu et la séparation d’avec Lui, deés
maintenant et dans I'avenir. Quand le diable voit quelgu'un pleurer, il ne s'attarde pas,
craignant I'humilité que suscitent les larmes. Si quelqu'un, animé par la vanité, réve
de grandes choses, animé d'un désir satanique et non véritable, alors [Satan] le prend
volontiers dans ses filets, comme son serviteur. C'est pourquoi la persévérance dans la
priere et les larmes est la meilleure arme contre la vanité que peut engendrer la joie
de la priere, mais, ayant choisi la tristesse consolatrice, on se préserve ainsi du mal.

La priere [de Jésus], exempte d'illusion, embrase nos cceurs d'une chaleur qui
consume les passions comme des épines et fait naitre la paix et la joie dans I'ame.
Cette chaleur ne vient ni de la droite ni de la gauche, ni d'en haut, mais elle jaillit du
coceur comme une source d'eau vive, émanant de I'Esprit vivifiant. Aspirez a trouver
cette paix intérieure et a la maitriser, en gardant toujours votre esprit libre de réves,
dépouillé de raisonnement et de pensées, et n'ayez pas peur, car Celui qui a dit :
«Prenez courage, c'est moi; n'ayez pas peur» (Mt 14,27) - Celui que nous cherchons
est avec nous et nous protege sans faille. En invoquant Dieu, nous ne devons ni
craindre ni nous lamenter. Si certains, ayant perdu la raison, sont tombés dans
I'illusion, sachez qu'ils en ont souffert par orgueil et par volonté propre. Mais dans
I'obéissance, avec questionnement et humilité, celui qui cherche Dieu ne subira jamais
de mal par la grace du Christ, qui désire le salut de tous les hommes. Si une épreuve
frappe un tel homme, elle survient et est permise pour son épreuve et son

6



Saint Grégoire du Sinai

couronnement, et elle est accompagnée du prompt secours de Dieu par des moyens
qu'll connait. Celui qui vit droitement et traite les autres avec intégrité, évitant la
recherche de la faveur et l'arrogance, [au contraire], méme si toute une armée de
démons lui infligeait d'innombrables épreuves, cela ne lui nuirait pas, comme le disent
les Peres. Ceux qui marchent [dans la vie] avec présomption et obstination s'exposent
facilement au mal. C'est pourquoi I'nésychaste doit toujours suivre la voie royale.
Généralement, |'exces en toute chose n'est pas freiné par la vanité, qui céde la place a
I'illusion. Modérez dans la priére non seulement la respiration des narines, comme le
novice, mais aussi la respiration de l'esprit en fermant Iégérement les lévres pour
éviter une arrogance néfaste. Il y a trois vertus du silence que nous devons
soigneusement préserver et discerner a chaque instant, afin de nous assurer de les
conserver, de peur que, dépouillés par I'oubli, nous commencions a marcher dans la
vie sans elles. Il s'agit de I'abstinence, du silence et de I'humilité, qui s'engendrent et
se protegent mutuellement. De ces trois éléments nait la priére et ne cesse de croitre.
Le commencement de I'action de la grace dans la priére se révéele différemment chez
chacun, car en nous, pour reprendre les mots de I'apotre, la multiplicité des dons de
I'Esprit, selon sa volonté, est observée et reconnue (cf. I Cor 12,11), manifestée en
nous a l'image d'Elie le Tishbite. [L'expression «l|'esprit de crainte» apparait chez
certains, détruisant les montagnes de leurs passions et écrasant leur coeur endurci
comme des pierres, de sorte que, par peur, leur chair est comme clouée et meurtrie.]
Chez d'autres, cependant, se manifeste un choc ou une joie, que les Péres ont trés
clairement appelé un élan. Et chez les premiers, cet élan se révele aussi
intérieurement, immatériel et substantiel, mais il est impersonnel, non essentiel et
indéfini sur le plan sensoriel. Chez d'autres, notamment ceux qui sont parvenus a la
perfection dans la priére, Dieu produit une lumiére subtile, paisible et parfaite, lorsque
le Christ, selon I'Ap6tre, demeure mystérieusement dans le coeur (voir Eph 3,17) et se
manifeste dans |'esprit. C'est pourquoi, sur le mont Horeb, Dieu dit a Elie que le
Seigneur n'est ni dans ceci ni dans cela, ni dans les actions personnelles des
débutants, mais dans cette lumiere subtile - la réside le Seigneur, révélant la
perfection de la priére.

Question : Que faire lorsqu'un démon se transforme en ange de lumiére et
trompe une personne ?

Réponse : Face a ce phénomene, il est essentiel de faire preuve d'un grand
discernement pour distinguer le bien du mal. Ne vous fiez pas aveuglément aux
apparences trompeuses, mais, avec patience, acceptez le bien et rejetez le mal aprées
mQre réflexion. Il faut d'abord évaluer et considérer, puis croire. Sachez que les
manifestations de la grace sont évidentes, et méme si le démon se transforme, il ne
peut inspirer la douceur, la bienveillance, I'humilité, la haine du monde, ni la cessation
des plaisirs et des passions charnelles, qui constituent I'ceuvre de la grace. Les actions
démoniaques sont I'orgueil, I'arrogance, l'intimidation et tout mal. C'est a ces actions
que vous pouvez discerner si la lumiere qui a brillé en votre ame vient de Dieu ou de
Satan. Le vinaigre a un go(it semblable a celui de la moutarde et une couleur
semblable a celle du vin. Mais en go(tant, on reconnait et on discerne la différence
entre ces deux choses. De méme, si I'dame possede le discernement, elle peut
discerner par les sens de |'esprit les dons du Saint-Esprit et les illusions de Satan.



