
Saint Grégoire du Sinaï

Chapitres sur la prière


Résumé 

	 L'ouvrage «Chapitres sur la prière» (8 chapitres) a été écrit par saint Grégoire 
du Sinaï pour un moine âgé d'un monastère cénobitique qui lui avait demandé une 
règle ascétique. Ce livre est un guide pratique pour la prière mentale et le silence 
incessants. L'auteur y partage des instructions sur le travail spirituel intérieur, 
destinées aussi bien aux novices qu'aux ascètes confirmés. 
	 Saint Grégoire y décrit la technique de la prière de Jésus : la posture corporelle 
correcte, la concentration de l'esprit dans le cœur, les différentes manières de réciter 
la prière (à voix haute et mentalement), et les méthodes pour combattre les pensées 
distrayantes et envahissantes par l'invocation du Nom divin. 
	 L'auteur expose la doctrine du discernement des esprits – comment reconnaître 
l'action authentique de la grâce divine et la distinguer des nombreuses manifestations 
de l'illusion spirituelle. Il met en garde contre l'acceptation de phénomènes sensoriels 
et figuratifs, externes ou internes (visions de lumière, images de saints), sans un 
examen attentif et sans les conseils de maîtres expérimentés, soulignant la tendance 
de l'esprit à la rêverie. Le saint décrit les signes de la grâce : chaleur du cœur, paix, 
joie, douceur, humilité, contrition et détachement du monde. Les effets de l’illusion se 
caractérisent par l’orgueil, l’arrogance, la peur, l’exacerbation des passions et 
l’absence de véritables fruits spirituels. 
	 L’ouvrage aborde la question de la modération dans la psalmodie et la lecture, 
en examinant leur rôle dans le combat spirituel, ainsi que l’importance du travail 
physique, du jeûne et de la modération dans la purification de l’âme. Une attention 
particulière est portée à la nécessité d’un guide spirituel expérimenté et aux dangers 
de l’obstination, qui conduit inévitablement à l’illusion. 
	 Le titre de l’ouvrage en grec est Κεφάλαια περὶ προσευχῆς. 

1



Saint Grégoire du Sinaï

1. Parfois, pour vous fatiguer, asseyez-vous sur un banc, parfois sur une natte, mais 
rarement, avec modération et seulement pour vous reposer. Vous devez rester 
patiemment assis, conformément à cette remarque de l'Écriture  : ils [les apôtres] 
étaient continuellement en prière (voir Ac 1,14). Vous ne devez pas vous lever 
précipitamment par négligence, à cause d'une profonde tristesse, de la lamentation 
intérieure et du renforcement constant de votre esprit [dans la prière]. Car voici, dit le 
prophète, la douleur nous entoure, les souffrances, comme une femme en travail (Jér 
6,24). C'est pourquoi, inclinez la tête et rassemblez vos pensées dans votre cœur, si 
toutefois il est ouvert, et invoquez le Seigneur Jésus pour obtenir son aide. Lorsque 
vous peinez [dans la prière] et que vous ressentez souvent des douleurs à la tête et 
aux épaules, endurez-les, cherchez le Seigneur dans votre cœur avec ferveur et zèle. 
Le Royaume des Cieux est forcé, et les violents s'en emparent (Mt 11,12). Par ces 
paroles, le Seigneur a justement souligné l'importance des œuvres susmentionnées, 
car la persévérance dans leur accomplissement est source de maux pour l'âme et le 
corps. 
2. Comment réciter la prière. Certains Pères la prononçaient ainsi : «Seigneur Jésus-
Christ, Fils de Dieu, aie pitié de moi»; d'autres la récitaient en partie : «Jésus, Fils de 
Dieu, aie pitié de moi», ce qui est plus facile en raison de la faiblesse de l'esprit. Sans 
l'Esprit saint, nul ne peut invoquer le Seigneur Jésus de manière pure et parfaite, à 
moins de prier dans l'Esprit saint; il ne s'agit pas plutôt de balbutier comme un 
enfant, incapable de prononcer distinctement les mots. Cependant, il ne faut pas 
changer fréquemment les invocations par paresse, mais les prononcer constamment 
et sans relâche. De plus, certains enseignent à réciter la prière oralement, d'autres 
mentalement. Je crois qu'il faut les deux méthodes, car parfois, par fatigue, l'esprit 
est incapable de prononcer une prière, et parfois les lèvres ne peuvent plus la 
prononcer. C’est pourquoi il faut prier de deux manières  : avec les lèvres et avec 
l’esprit. Il faut prier doucement et calmement, de peur que la voix, en perturbant les 
sens et la concentration, n’entrave la prière. Tant que l’esprit, habitué à cet exercice, 
n’aura pas reçu la force de l’Esprit et ne sera pas parvenu à la perfection, il 
n’apprendra pas à prier avec ferveur et détermination. Alors, [c’est-à-dire par la 
puissance de l’Esprit], il ne sera plus nécessaire de prononcer [la prière] à voix haute, 
et cela ne sera même pas possible, car la force nécessaire à cet exercice par un esprit 
sain suffit. 
3. Comment maîtriser son esprit et éviter les distractions ? Sachez que nul ne peut le 
maîtriser par lui-même, si ce n'est par l'Esprit. L'esprit, toujours en mouvement, n'est 
pas instable par nature, mais il est enclin à vagabonder par négligence, et dès le 
commencement [de la Chute], il a acquis une propension à la distraction. Lorsque 
nous nous sommes séparés de Dieu, qui nous a régénérés [par le baptême], en 
transgressant les commandements, nous avons rompu notre union avec Lui et, par 
nos sens, nous avons perdu la perception rationnelle de Lui. Ainsi, l'esprit, s'étant 
égaré et éloigné de Dieu, est mené partout comme un captif et ne peut s'établir [dans 
le cœur] qu'en se soumettant à Dieu, en devenant [dépendant] de Lui, en s'unissant 
joyeusement à Lui et en Le priant fréquemment et intensément. Que l'esprit, chaque 
fois qu'il s'égare, confesse aussitôt ses fautes à Celui qui pardonne à tous ceux qui Lui 
demandent pardon avec contrition et humilité et qui invoquent toujours Son saint 
nom. Ce n'est pas sans raison que David dit lui aussi : «Confesse le Seigneur et 
invoque son saint nom» (voir Ps 104,1). La restriction de la respiration, lèvres 
fermées, retient l'esprit [de la distraction], mais seulement partiellement; [puis] il est 
de nouveau distrait. Ainsi, lorsque la prière s'installe [dans le cœur], elle retient 
entièrement l'esprit, le réjouit et ne permet pas qu'il soit captivé. Cependant, il arrive 
aussi que l'esprit et les pensées de celui qui prie et dont le cœur est affermi s'égarent, 
préoccupés par des choses extérieures. L'esprit n'est soumis à personne, si ce n'est à 
ceux qui sont parfaits dans le saint Esprit et qui ont atteint la sérénité [de l'esprit] en 
Jésus Christ. 
4. Comment chasser les pensées. Aucun débutant ne parviendra jamais à chasser une 
pensée sans l'aide de Dieu. Seuls les plus forts sont capables de lutter contre les 

2



Saint Grégoire du Sinaï

pensées et de les rejeter. Mais même eux ne les chassent pas d'eux-mêmes; ils 
s'allient à Dieu pour leur résister, comme revêtus de son armure. Lorsque des pensées 
surgissent, invoquez sans cesse et avec ferveur le Seigneur Jésus, et elles fuiront, 
incapables de supporter la chaleur sincère qui émane de la prière, et se disperseront, 
comme consumées par le feu. «Frappez vos ennemis au nom de Jésus», dit saint Jean 
Climaque, «car notre Dieu est un feu qui consume le mal.» Le Seigneur, prompt à 
secourir, vengera bientôt ceux qui crient vers lui de toutes leurs âmes, jour et nuit. 
Ceux qui manquent de force dans la prière maîtrisent les pensées d'une autre 
manière. Dieu les éloigne de lui lorsque, imitant Moïse, il se lève et tourne ses mains 
et ses yeux vers lui (voir Ex 17,11), puis, se rassoyant, commence patiemment à 
réciter une prière. Cette méthode est employée par ceux qui n'ont pas acquis le 
pouvoir de la prière. Mais celui qui, par la prière, est capable d'influencer les passions 
corporelles – je veux dire la fornication et le désespoir, passions cruelles et graves – 
se lève souvent et étend les mains en signe de prière pour s'en protéger. Cependant, 
par crainte d'être trompé, il ne persiste pas et se rassoit, de peur que l'ennemi ne 
séduise son esprit en lui présentant une image illusoire de la vérité dans le ciel. Car 
posséder un esprit, préservé de toute chute, en haut, en bas et dans le cœur, et le 
conserver intact en toutes circonstances, est le propre des purs et des parfaits. 
5. Comment chanter les psaumes. Certains disent qu'il faut chanter peu, d'autres 
beaucoup, et d'autres encore pas du tout. Pour éviter toute confusion, il ne faut ni 
chanter souvent ni abandonner complètement le chant par relâchement ou 
négligence. Il vaut mieux imiter ceux qui chantent peu, car la modération en toutes 
choses est préférable, selon les sages imprudents. Chanter beaucoup convient à ceux 
qui mènent une vie active par ignorance [de la contemplation] et par labeur, mais non 
à ceux qui pratiquent le silence, qui ont la force suffisante pour demeurer en Dieu seul 
et, le priant de tout leur cœur, s'abstenir de toute pensée. Selon saint Jean Climaque, 
le silence est le retrait des pensées relatives aux objets sensoriels et mentaux. Après 
avoir dépensé toutes ses forces à une longue psalmodie, l'esprit s'affaiblit et devient 
incapable de prier avec ferveur et patience. La nuit, disait saint Jean Climaque, il faut 
consacrer plus de temps à la prière et moins à la psalmodie. Vous devriez agir de 
même. Lorsque vous remarquez que la prière est à l'œuvre en vous, assis sur le banc, 
et qu'elle anime constamment votre cœur, ne l'interrompez jamais pour vous lever et 
chanter, jusqu'à ce qu'elle vous quitte providentiellement. Autrement, en laissant Dieu 
en vous, vous vous tiendrez debout et converserez avec Lui extérieurement, vous 
éloignant des hauteurs pour vous abaisser au terrestre. De plus, vous créerez la 
confusion dans votre âme et perturberez le repos de votre esprit. Le silence, comme 
son nom l'indique, a lui aussi un rôle à jouer dans la paix et le calme, d'autant plus 
que Dieu est paix, s'élevant au-dessus du bruit et de la confusion. Nos chants, eux 
aussi, en accord avec notre mode de vie, ne doivent pas être charnels, mais 
angéliques. Chanter avec une exclamation de la voix symbolise un cri intérieur et nous 
est donné dans les moments d'insouciance et d'endurcissement spirituel, pour nous 
ramener à notre véritable état d'esprit. Seuls ceux qui ignorent que la prière, selon 
Jean Climaque, est une source de vertus, nourrissant les facultés de l'âme comme des 
plantes, devraient chanter abondamment, sans retenue, et se livrer sans cesse à de 
multiples et diverses pratiques ascétiques, jusqu'à ce que, par une activité 
extrêmement intense, ils progressent dans la contemplation et acquièrent la prière 
intérieure. De manière générale, l'activité du silence est une chose, celle de la vie 
communautaire en est une autre. Quiconque demeure dans ce à quoi il est appelé 
sera sauvé. C'est pourquoi je crains d'écrire à cause des faibles, sachant que tu es 
parmi eux. Quiconque prie patiemment en se fiant à l'enseignement oral ou écrit, sans 
se procurer de guide, perd son œuvre. 
	 Celui qui a goûté à la grâce, comme l'enseignent les pères, doit chanter avec 
modération, se consacrer davantage à la prière, et, lorsqu'il est affaibli, chanter ou lire 
les passages actifs des pères. Un navire n'a pas besoin de rames lorsque le vent 
gonfle les voiles, car ce vent offre un souffle favorable pour une traversée aisée de la 
mer salée des passions. Au repos, par temps calme, il est propulsé par des rames ou 

3



Saint Grégoire du Sinaï

une barque. Certains citent les saints pères comme contre-argument, ou du moins les 
plus connus, car ils observaient la veillée nocturne et pratiquaient la psalmodie sans 
relâche. À ceux-là, à la lumière de l'Écriture, nous répondons  : tous les ascètes ne 
sont pas parfaits, soit par manque de zèle, soit par manque de force. Ce qui est petit 
n'est certainement pas insignifiant pour le grand, et ce qui est grand n'est pas 
entièrement parfait pour le petit. C’est pourquoi, ni aujourd’hui ni autrefois, ceux qui 
menaient une vie active n’agissaient pas toujours de la même manière, et tous ne 
suivaient pas le même chemin ni ne s’y tenaient fermement jusqu’au bout. Nombreux 
furent ceux qui, passant de la vie active à la contemplation, cessèrent toute activité, 
observant le sabbat selon la loi spirituelle et se réjouissant en Dieu seul, se contentant 
de la grâce divine qui ne leur permettait ni de chanter ni de s’exercer à quoi que ce 
soit d’autre, si ce n’est la prière. Ayant déjà atteint en partie les limites de leurs 
désirs, ils étaient parfois saisis d’émerveillement, comme en gage de la béatitude 
éternelle. D’autres furent sauvés par l’activité jusqu’à la fin de leur vie, s’apaisant 
dans l’attente d’une récompense future. Certains furent assurés du salut à la fin ou, 
après leur mort, exhalèrent un parfum comme preuve de leur salut. Ceux-ci, comme 
tous les autres, ayant reçu la grâce du baptême, n’eurent, par ignorance et captivité 
de leur esprit, de leur vivant, aucune expérience tangible de la communion 
mystérieuse avec Dieu. D’autres excellent dans le chant et la prière, et passent ainsi 
leur vie, comblés d’une grâce abondante, sans rencontrer d’obstacles. D’autres encore 
ont gardé le silence jusqu’à la fin. Comme unis au Dieu unique, ils trouvaient, dans 
leur simplicité, une plénitude dans la prière. Les parfaits, comme nous l’avons dit, 
sont forts en toutes choses par le Christ qui les fortifie, à qui soit la gloire pour 
l’éternité. Amen. 
6. À celui qui s'interroge sur la maîtrise de soi  : Que dire de l'estomac, roi des 
passions ? Si vous pouvez le mortifier ou le rendre presque mort, ne le relâchez pas. Il 
m'a asservi, bien-aimé, et moi, comme son esclave et tributaire, je le sers, complice 
des démons et réceptacle des passions. C'est par lui que vient notre chute et c'est par 
lui notre résurrection, lorsqu'il se soumet à une bonne discipline. C'est par lui que 
nous sommes tombés de la première et de la seconde dignité divine, car, corrompus 
dès le commencement, nous avons été restaurés en Christ. Et maintenant, nous nous 
sommes de nouveau éloignés de Dieu en négligeant ses commandements, qui 
préservent et accroissent la grâce pendant la perfection de l'âme. Sans le savoir, nous 
sommes trompés, pensant être avec Dieu. 
	 Les besoins nutritionnels varient considérablement d'un corps à l'autre, comme 
l'ont dit les Pères. L'un a besoin de peu, l'autre de beaucoup pour maintenir sa force 
naturelle. Chacun se contente de nourriture selon sa force et ses habitudes. 
Cependant, celui qui pratique le silence doit toujours jeûner, sans jamais se rassasier. 
Lorsque l'estomac est lourd et l'esprit obscurci, il est incapable de prier avec ferveur 
et pureté. Sous l'influence des vapeurs de nombreux aliments, il est enclin au 
sommeil, désire ardemment s'allonger, et de ce fait, d'innombrables images 
fantastiques assaillent son esprit pendant son sommeil. C'est pourquoi, pour celui qui 
aspire au salut et qui, par amour pour le Seigneur, s'efforce de vivre en silence, je 
pense que trois quarts de livre de pain suffisent, ainsi que trois ou quatre verres d'eau 
ou de vin par jour; de tous les aliments nutritifs qui lui tombent sous la main, il 
convient de les consommer petit à petit, en évitant la satiété, afin que, par cette sage 
consommation, c'est-à-dire en goûtant à toutes les spécialités, il puisse se détacher 
de l'orgueil et, en remerciant Dieu pour tout, ne pas mépriser ses créations, qui sont 
d'une grande beauté. Tel est le raisonnement du sage. Mais pour ceux qui sont faibles 
dans la foi et dans l'âme, l'abstinence de nourriture est plus bénéfique. L'apôtre leur a 
aussi ordonné de manger des céréales (cf. Rom 14,2), car ils ne croient pas que Dieu 
les préservera. Que vous dirai-je donc  ? Vous avez cherché une règle [en matière 
d'alimentation], mais c'est très difficile pour vous, vieillard. Les jeunes gens savent se 
contrôler dans leur alimentation. Comment donc vous y tenir  ? Il faut être libre en 
tout dans ce que vous mangez. Si vous êtes vaincus [par la gourmandise], repentez-
vous, commencez [à vous corriger], et ne cessez de le faire chaque fois que vous 

4



Saint Grégoire du Sinaï

tombez et que vous vous relevez, en vous reprenant toujours vous-même et non les 
autres, et vous aurez la paix, avec sagesse, selon l'Écriture, en remportant la victoire 
à travers les chutes. Cependant, ne dépassez pas la limite que nous avons fixée 
précédemment, et cela vous suffira, car les autres aliments ne fortifient pas le corps 
autant que le pain et l'eau. C’est pourquoi le prophète, sans tenir compte d’aucun 
autre élément, dit : «Fils de l’homme, mange ton pain au poids et bois ton eau à la 
mesure» ​​ (voir Éz 4,9 et suivants). La nutrition a trois limites  : l’abstinence, le 
contentement et la satiété. L’abstinence se manifeste¹⁹ par la sensation de faim même 
après avoir mangé; le contentement, par l’absence de faim et de surcharge; et la 
satiété, par une surcharge [alimentaire] insignifiante. Manger après avoir atteint la 
satiété ouvre la porte à la gourmandise, par laquelle s’insinue la fornication. Mais toi, 
ayant bien compris ce qui a été dit²⁰, sans transgresser les limites, choisis ce qu’il y a 
de mieux selon tes forces, car la perfection, selon l’apôtre, se caractérise à la fois par 
la satiété et par la faim, et par la force en tout (voir Phil 4,12-13). 
7. À propos de l'illusion et de bien d'autres choses. Prenez garde, je veux que vous 
sachiez précisément ce qu'est l'illusion, que vous vous en méfiiez, afin que, guidés par 
l'ignorance, vous ne vous fassiez pas de mal et ne ruiniez pas votre âme. Le libre 
arbitre d'une personne l'incline facilement à s'allier avec ses ennemis, surtout les 
inexpérimentés, car ils sont les plus persécutés. Près et autour des novices et des 
obstinés, les démons tissent généralement des toiles de pensées et de rêves 
destructeurs et leur tendent des pièges, car leur cité spirituelle est sous l'emprise 
d'étrangers. Et il ne faut pas s'étonner si une personne inexpérimentée est trompée 
ou prise de folie, ou si elle a accepté et accepte encore l'illusion, ou si elle a perçu 
quelque chose d'étranger à la vérité, ou si elle dit quelque chose d'inapproprié par 
inexpérience et ignorance. Certains, s'étendant souvent sur la vérité, disant 
ignorantement et imperceptiblement une chose au lieu d'une autre, sont incapables 
d'énoncer correctement la situation. Il effraie beaucoup de gens et, par son activité 
insensée, il jette le discrédit et le ridicule sur les solitaires. Il n'est pas surprenant 
qu'un novice, après de nombreux efforts, sombre dans l'illusion. Cela est arrivé à 
beaucoup de ceux qui cherchent Dieu, hier comme aujourd'hui. 
	 Le souvenir de Dieu, ou la prière intérieure, surpasse toutes les autres formes 
d'activité. Il est, comme l'amour de Dieu, la plus haute des vertus. Mais celui qui, sans 
vergogne et avec effronterie, désire entrer en Dieu, le confesser sincèrement et 
s'efforce de l'acquérir en lui-même, si cela lui est permis, est facilement mortifié par 
ceux-là – je veux dire les démons – car celui qui, avec présomption et hardiesse, 
recherche ce qui est incompatible avec sa nature profonde est vainement attiré par 
l'obtention prématurée de ce qu'il désire. Le Seigneur, plein de compassion pour les 
hommes, remarque souvent notre audace et notre orgueil, et ne permet pas que nous 
soyons mis à l'épreuve. Ainsi, chacun, reconnaissant sa propre vanité, peut revenir de 
lui-même à la véritable ascétisme, avant de devenir la risée des démons et la risée 
des hommes, surtout lorsqu'on recherche cette œuvre merveilleuse avec patience, 
humilité et, par-dessus tout, soumission et questionnement envers ceux qui sont 
expérimentés. Il ne faut pas, de peur qu'on ne récolte, sans s'en rendre compte, des 
épines au lieu du bon grain, de l'amertume au lieu de la douceur, et qu'au lieu du 
salut, on ne trouve la destruction. 
	 Il est caractéristique des forts et des parfaits de toujours lutter contre les 
démons et de brandir sans cesse contre eux l'épée spirituelle, qui est la parole de Dieu 
(voir Ép 6,17). Les faibles et les novices, en revanche, se réfugient dans la fuite, 
évitant avec crainte le combat singulier et, n'osant s'y engager prématurément, sont 
ainsi sauvés de la mort. Mais si, par un silence éclairé, vous espérez être en présence 
de Dieu, n'acceptez jamais rien de sensoriel ou de spirituel, que cela se manifeste à 
l'extérieur ou à l'intérieur de vous, même s'il s'agit de l'image du Christ, d'un ange qui 
vous apparaît, du visage d'un saint, ou même si une lumière venait à transparaître et 
à s'imprimer oniriquement dans votre esprit. L'esprit a une propension naturelle à 
rêver. Il peut aisément construire des images de ce qu'il recherche chez ceux qui ne 
lui prêtent pas une attention soutenue, et ainsi se nuire à lui-même. De tels souvenirs 

5



Saint Grégoire du Sinaï

du bien et du mal forment généralement des images mentales soudaines et induisent 
un état de rêverie. Dès lors, une telle personne devient volontairement un rêveur, et 
non un hésychaste. 
 Par conséquent, prenez garde de ne rien croire sous le coup de la passion, sans 
l'avoir questionné et examiné en profondeur, même si cela paraît plausible, afin de ne 
pas en subir les conséquences néfastes. Indignez-vous toujours des chimères, en 
gardant votre esprit constamment pur, informe et sans aspérités. Nombreux sont ceux 
qui ont été blessés par ce que Dieu a envoyé comme épreuve pour la couronne. Notre 
Seigneur souhaite éprouver les inclinations de notre libre arbitre. Mais quiconque a 
discerné quelque chose par l'esprit ou les sens et l'accepte sans l'avis de personnes 
expérimentées, même si cela venait de la volonté de Dieu, est facilement trompé et le 
sera encore, comme celui qui perçoit tout sans réfléchir. Le novice doit être attentif à 
l'activité de son cœur, pour ne pas être trompeur, et ne rien accepter d'autre tant que 
ses passions ne se sont pas apaisées. Dieu ne s'indigne pas contre celui qui, 
s'observant rigoureusement, n'accepte pas ses signes sans consulter des personnes 
expérimentées et sans mener de nombreuses investigations, par crainte d'être 
trompé. Au contraire, il le loue pour sa sagesse, bien qu'il se soit indigné contre 
certains. Cependant, il ne faut pas interroger tout le monde, mais seulement celui à 
qui la gestion d'autrui a été confiée, celui qui brille par sa vie et qui, malgré sa 
pauvreté, enrichit beaucoup, selon l'Écriture (voir II Cor 6,10). Nombreux sont les 
chefs inexpérimentés qui ont nui à des personnes insensées, et qui subiront le 
jugement après la mort. Le droit de diriger n'appartient pas à tous, mais seulement à 
ceux qui ont reçu le discernement divin, ou, selon l'apôtre, le discernement des esprits 
(I Cor 1,10), qui sépare par l'épée les mauvais des bons. Chacun possède sa propre 
raison et son discernement naturel, actif ou scientifique, mais tous ne possèdent pas 
le discernement spirituel. C’est pourquoi le sage Siracide dit : «Ceux qui demeurent 
en paix auprès de toi sont peut-être nombreux, mais ton conseiller est peut-être un 
sur mille» (Sir 6,6). Trouver un guide qui ne soit pas trompé en paroles, en actes ou 
en pensées n’est pas chose aisée. La liberté d’une personne se mesure à sa capacité à 
fonder ses actions et sa compréhension sur les Écritures divines, et à son humilité 
face aux sujets qu’elle aborde. Comprendre clairement la vérité et se libérer de ce qui 
est incompatible avec la grâce est une tâche ardue, car le diable présente souvent son 
illusion comme la vérité, surtout aux débutants, et transforme sa ruse en spiritualité. 
Ainsi, celui qui aspire sincèrement à la prière pure et silencieuse doit progresser vers 
ce but en interrogeant des personnes expérimentées, avec une grande crainte et une 
profonde tristesse, pleurant sans cesse ses péchés, s’en affligeant et craignant les 
tourments infernaux, l’éloignement de Dieu et la séparation d’avec Lui, dès 
maintenant et dans l’avenir. Quand le diable voit quelqu'un pleurer, il ne s'attarde pas, 
craignant l'humilité que suscitent les larmes. Si quelqu'un, animé par la vanité, rêve 
de grandes choses, animé d'un désir satanique et non véritable, alors [Satan] le prend 
volontiers dans ses filets, comme son serviteur. C'est pourquoi la persévérance dans la 
prière et les larmes est la meilleure arme contre la vanité que peut engendrer la joie 
de la prière, mais, ayant choisi la tristesse consolatrice, on se préserve ainsi du mal. 
	 La prière [de Jésus], exempte d'illusion, embrase nos cœurs d'une chaleur qui 
consume les passions comme des épines et fait naître la paix et la joie dans l'âme. 
Cette chaleur ne vient ni de la droite ni de la gauche, ni d'en haut, mais elle jaillit du 
cœur comme une source d'eau vive, émanant de l'Esprit vivifiant. Aspirez à trouver 
cette paix intérieure et à la maîtriser, en gardant toujours votre esprit libre de rêves, 
dépouillé de raisonnement et de pensées, et n'ayez pas peur, car Celui qui a dit : 
«Prenez courage, c'est moi; n'ayez pas peur» (Mt 14,27) – Celui que nous cherchons 
est avec nous et nous protège sans faille. En invoquant Dieu, nous ne devons ni 
craindre ni nous lamenter. Si certains, ayant perdu la raison, sont tombés dans 
l'illusion, sachez qu'ils en ont souffert par orgueil et par volonté propre. Mais dans 
l'obéissance, avec questionnement et humilité, celui qui cherche Dieu ne subira jamais 
de mal par la grâce du Christ, qui désire le salut de tous les hommes. Si une épreuve 
frappe un tel homme, elle survient et est permise pour son épreuve et son 

6



Saint Grégoire du Sinaï

couronnement, et elle est accompagnée du prompt secours de Dieu par des moyens 
qu'Il connaît. Celui qui vit droitement et traite les autres avec intégrité, évitant la 
recherche de la faveur et l'arrogance, [au contraire], même si toute une armée de 
démons lui infligeait d'innombrables épreuves, cela ne lui nuirait pas, comme le disent 
les Pères. Ceux qui marchent [dans la vie] avec présomption et obstination s'exposent 
facilement au mal. C'est pourquoi l'hésychaste doit toujours suivre la voie royale. 
Généralement, l'excès en toute chose n'est pas freiné par la vanité, qui cède la place à 
l'illusion. Modérez dans la prière non seulement la respiration des narines, comme le 
novice, mais aussi la respiration de l'esprit en fermant légèrement les lèvres pour 
éviter une arrogance néfaste. Il y a trois vertus du silence que nous devons 
soigneusement préserver et discerner à chaque instant, afin de nous assurer de les 
conserver, de peur que, dépouillés par l'oubli, nous commencions à marcher dans la 
vie sans elles. Il s'agit de l'abstinence, du silence et de l'humilité, qui s'engendrent et 
se protègent mutuellement. De ces trois éléments naît la prière et ne cesse de croître. 
Le commencement de l'action de la grâce dans la prière se révèle différemment chez 
chacun, car en nous, pour reprendre les mots de l'apôtre, la multiplicité des dons de 
l'Esprit, selon sa volonté, est observée et reconnue (cf. I Cor 12,11), manifestée en 
nous à l'image d'Élie le Tishbite. [L'expression «l'esprit de crainte» apparaît chez 
certains, détruisant les montagnes de leurs passions et écrasant leur cœur endurci 
comme des pierres, de sorte que, par peur, leur chair est comme clouée et meurtrie.] 
Chez d'autres, cependant, se manifeste un choc ou une joie, que les Pères ont très 
clairement appelé un élan. Et chez les premiers, cet élan se révèle aussi 
intérieurement, immatériel et substantiel, mais il est impersonnel, non essentiel et 
indéfini sur le plan sensoriel. Chez d'autres, notamment ceux qui sont parvenus à la 
perfection dans la prière, Dieu produit une lumière subtile, paisible et parfaite, lorsque 
le Christ, selon l'Apôtre, demeure mystérieusement dans le cœur (voir Éph 3,17) et se 
manifeste dans l'esprit. C'est pourquoi, sur le mont Horeb, Dieu dit à Élie que le 
Seigneur n'est ni dans ceci ni dans cela, ni dans les actions personnelles des 
débutants, mais dans cette lumière subtile – là réside le Seigneur, révélant la 
perfection de la prière. 
	 Question : Que faire lorsqu'un démon se transforme en ange de lumière et 
trompe une personne ? 
	 Réponse : Face à ce phénomène, il est essentiel de faire preuve d'un grand 
discernement pour distinguer le bien du mal. Ne vous fiez pas aveuglément aux 
apparences trompeuses, mais, avec patience, acceptez le bien et rejetez le mal après 
mûre réflexion. Il faut d'abord évaluer et considérer, puis croire. Sachez que les 
manifestations de la grâce sont évidentes, et même si le démon se transforme, il ne 
peut inspirer la douceur, la bienveillance, l'humilité, la haine du monde, ni la cessation 
des plaisirs et des passions charnelles, qui constituent l'œuvre de la grâce. Les actions 
démoniaques sont l'orgueil, l'arrogance, l'intimidation et tout mal. C'est à ces actions 
que vous pouvez discerner si la lumière qui a brillé en votre âme vient de Dieu ou de 
Satan. Le vinaigre a un goût semblable à celui de la moutarde et une couleur 
semblable à celle du vin. Mais en goûtant, on reconnaît et on discerne la différence 
entre ces deux choses. De même, si l'âme possède le discernement, elle peut 
discerner par les sens de l'esprit les dons du Saint-Esprit et les illusions de Satan. 

7


