Saint Grégoire du Sinai

Philocalie. Tome V

SES INSTRUCTIONS A L'HESYCHASTE

1. Comment demeurer dans sa cellule

Assis dans ta cellule, persévere patiemment dans la priéere, accomplissant ainsi le
commandement de I'apbtre Paul (Rom 12,12; Col 4,2). Rassemble tes pensées dans ton cceur et,
de la, implore le Seigneur Jésus de te secourir, en disant : «Seigneur Jésus Christ, aie pitié de moi
I» Ne céde ni a la lacheté ni a la paresse, mais afflige ton cceur et exerce ton corps, cherchant le
Seigneur dans ton cceur. Efforce-toi d'y parvenir de toutes les maniéres, car «le royaume de Dieu
est a ceux qui se levent avec force, et ceux-la s'en emparent par la force» (Mt 11,12), comme le
Seigneur I'a dit, indiguant que sa recherche exige des efforts considérables et une vie d'ascése.

2. Comment réciter la priére

Certains péres de I'Eglise ont dit qu'il fallait réciter la priere compléte : «Seigneur Jésus
Christ, Fils de Dieu, aie pitié de moi», ou encore «Seigneur Jésus Christ, aie pitié de moi», ou bien
alterner entre la priere compléete et une version abrégée. Cependant, il ne faut pas modifier
fréquemment les paroles de la priere par paresse, mais patienter. De plus, certains enseignent a
réciter la priere a voix haute, tandis que d'autres préconisent de la réciter mentalement. Je crois
aux deux. Car parfois, I'esprit s'épuise a force de réciter la priére seul, par découragement, et
parfois les levres se lassent. C'est pourquoi il faut prier a la fois avec les levres et en esprit.
Cependant, il faut appeler le Seigneur doucement et sans confusion, de peur que la voix ne
perturbe la concentration et n'interrompe la priére, jusqu'a ce que l'esprit s'habitue a cette
pratique et, fortifié par I'Esprit, commence a prier avec ferveur intérieurement. Alors il ne sera plus
nécessaire de prononcer la priére oralement, et ce ne sera d'ailleurs pas possible — car celui qui a
atteint ce stade se contente de la pratique mentale compléte de la priére et ne souhaite pas rester
en arriere.

3. Comment garder I'esprit

Sachez que nul ne peut maitriser son esprit par lui-méme, s'il n'est pas guidé par I'Esprit.
Car I'esprit est indomptable, non par nature, comme toujours en mouvement, mais parce que, par
négligence, il s'est mis a vagabonder, a errer ca et 13, s'y étant habitué dés le commencement.
Lorsque, par transgression des commandements de Celui qui nous a régénérés (au baptéme),
nous nous sommes séparés de Dieu, nous avons perdu |'union avec Lui et perdu la conscience
intellectuelle de Sa présence. L'esprit, ainsi dévoyé et séparé de Dieu, est mené de toutes parts
comme un captif. Et il ne peut étre affermi qu'en se soumettant a Dieu et en s'unissant a Lui, en
Le priant souvent et patiemment, et en Lui confessant chaque jour ses péchés. Il pardonne
aussitot a tous ceux qui, humblement et contritement, Lui demandent pardon et invoquent sans
cesse son saint nom. Lorsque, par un tel labeur de priére, |'action de prier s'enracine dans le
ceeur, elle apaise |'esprit, le réjouit et le préserve de toute captivité. Cependant, méme aprés cela,
les pensées peuvent s'envoler, et seuls ceux qui sont parfaits dans le saint Esprit, ayant atteint un
état de sérénité absolue en Jésus Christ, parviennent a les maitriser complétement.

4. Comment chasser les pensées

Aucun débutant ne parvient a chasser une pensée sans |'aide de Dieu. Seuls les plus forts
sont capables de lutter contre elles et de les chasser. Mais ils ne les chassent pas par eux-
mémes ; avec Dieu, ils se dressent pour les combattre, revétus de son armure. Lorsque des
pensées surgissent, invoquez le Seigneur Jésus fréquemment et patiemment, et elles s'enfuiront.
Car, incapables de supporter la chaleur du cceur que procure la priére, elles fuient comme brllées
par le feu. Au nom de Jésus, dit saint Jean Climaque, chatiez vos adversaires : car notre Dieu est
un feu qui consume la malice. Le Seigneur, prompt a secourir, punira sans tarder ceux qui crient
vers lui de toutes leurs ames, jour et nuit. Mais celui qui manque de la puissance de la priére les
vainc d'une autre maniére, a I'exemple de Moise. Car lorsqu'il se léve et étend les mains et les
yeux vers le ciel (Ex 17,11), Dieu les repousse. Alors il se rassoit et se met a prier avec
persévérance. Telle est la méthode de celui qui n'a pas encore acquis la puissance de la priere.
Mais méme celui qui posséde la puissance de la priére, lorsque les passions du corps sont a
I'ceuvre - la paresse, dis-je, et la fornication — passions féroces et douloureuses, se léve souvent
et étend les mains pour les combattre. Cependant, a cause d'une illusion, il ne le fait que pour un
court instant, puis se rassoit, de peur que I'ennemi ne trompe son esprit par quelque illusion. Car

1



Saint Grégoire du Sinai

avoir un esprit a I'abri de toute chute et de toute souffrance, de tout mal, au plus profond de soi et
dans son cceur, et partout ailleurs, est le propre des purs et des parfaits.

5. Comment chanter les psaumes

Certains disent qu'il faut chanter souvent, d'autres qu'il ne faut pas chanter souvent, et
d'autres encore qu'il ne faut pas chanter du tout. Il ne faut pas chanter souvent, pour éviter la
confusion, ni renoncer complétement au chant, pour éviter le relachement et la négligence. Imitez
plutdt ceux qui chantent rarement ; car la modération en toutes choses est belle, selon les sages
imprudents. Chanter beaucoup est bon pour ceux qui ménent une vie active, du fait de leur
ignorance des activités intellectuelles et de leur labeur, mais non pour ceux qui pratiquent le
silence, pour qui il suffit de demeurer en Dieu seul, de prier dans leur cceur et de s'abstenir de
toute pensée. Car le silence, selon saint Jean Climaque, est le retrait des pensées, tant
sensorielles que mentales. De plus, ayant épuisé toutes ses forces a chanter abondamment,
I'esprit ne pourra plus demeurer fermement et patiemment en priére. La nuit, dit saint Jean
Climaque, consacrez plus de temps a la priere et moins au chant. Vous devriez faire de méme.
Lorsque, assis, vous constatez que la priere est active et constante dans votre cceur, ne
I'abandonnez jamais pour chanter, jusqu'a ce qu'elle vous abandonne d'elle-méme, de votre
propre chef. Car autrement, ayant abandonné Dieu en vous, vous vous adresserez a Lui, debout,
par la conversation, passant du plus élevé au plus bas. De plus, vous créerez la confusion dans
votre esprit, le tirant de son silence paisible. Le silence, comme son nom l'indique, établit aussi en
lui-méme de telles activités, afin qu'elles s'accomplissent dans la paix et la tranquillité. Car notre
Dieu est paix, au-dessus de tout bruit et de tout tumulte. Conformément a notre mode de vie,
notre chant devrait étre angélique, non charnel. Le chant est |'expression du cri intérieur de
I'esprit et nous est donné dans les moments de paresse et d'exces, pour nous élever a |'état
d'esprit juste. Ceux qui ne connaissent pas la priere (n'en ont pas expérimenté la puissance et
I'effet), qui, selon saint Jean Climaque, est source de vertus et nourrit nos facultés spirituelles
comme des plantes, doivent chanter beaucoup, chanter sans retenue, s'occuper constamment
de diverses activités et ne jamais s'en détacher, jusqu'a ce qu'apres un labeur intense, ils entrent
en contemplation, ayant découvert en eux la priere intérieure a I'ceuvre. La pratique du silence est
une chose, la vie communautaire en est une autre; mais chacun, demeurant dans ce a quoi il est
appelé, sera sauvé. C'est pourquoi je crains d'écrire, a cause des faibles, sachant que vous
cotoyez de tels individus. Celui qui s'efforce de prier par oui-dire ou par I'étude peine en vain,
faute de guide. Celui qui a go(ité a la grace doit chanter avec modération, selon les Peres, et
pratiquer davantage la priere. Et lorsque la paresse le saisit, qu'il chante ou lise les chapitres
stimulants des peres. Un navire n'a point besoin de rames lorsque le vent gonfle ses voiles, car
alors le vent lui donne la force suffisante pour naviguer aisément sur la mer savoureuse des
passions. Mais lorsque le vent tombe et que le navire s'immobilise, il doit alors étre propulsé par
des rames ou une embarcation. Certains, en réponse, citent les Saints Péres, qui veillaient toute
la nuit, se consacrant entierement a la psalmodie. A cela, nous répondons que tous n'ont pas
suivi le méme chemin ni la méme regle jusqu'au bout. Nombreux sont ceux qui sont passés d'une
vie active a la contemplation et, cessant leurs travaux, se sont relevés selon la loi spirituelle et se
sont réjouis en Dieu seul, comblés d'une douceur divine qui, par grace, les empéchait de chanter
ou de penser a quoi que ce soit d'autre. lls demeuraient a jamais dans I'émerveillement, comme
s'ils avaient atteint, au moins en partie, le but de leurs désirs. D'autres, en revanche, ont mené
une vie active jusqu'a la fin et ont atteint le salut, se reposant dans I'espérance d'une récompense
future. Certains ont recu l'assurance du salut dans la mort, ou apres leur déces, ont émis un
parfum en témoignage. Ce sont ceux qui ont conservé la grace du baptéme mais qui, par
captivité ou ignorance, n'ont pas go(té de leur vivant a la communion tangible, quoique
mystérieuse, avec elle. D'autres excellent dans le chant et la priere, et ménent ainsi une vie riche
de grace, toujours en mouvement et sans obstacles. D'autres encore, surtout, ont gardé le silence
jusqu'a la fin, malgré leur simplicité, et unis au Dieu unique, ils ont trouvé la plénitude dans une
seule priere. Les parfaits peuvent tout par celui qui les fortifie, a qui soit la gloire pour |'éternité.
Amen.

6. Comment se nourrir

Que dire du sein maternel, reine des passions ? Si vous pouvez le mortifier ou le rendre a
demi mort, ne cédez pas a sa faiblesse. Il m’a vaincue, bien-aimés, et je le sers comme une
esclave et une tributaire. Il est la complice des démons et le siege des passions. Par lui vient
notre chute et par lui notre résurrection, lorsqu’il regne. Par lui, nous avons perdu notre premiere
et notre seconde dignité divine. Car apres la corruption d’autrefois, nous avons été renouvelés

2



Saint Grégoire du Sinai

dans le Christ; mais maintenant nous nous sommes de nouveau éloignés de Dieu, par mépris des
commandements qui préservent et restaurent la grace en progression, bien que, sans le savoir,
nous nous exaltions, nous imaginant étre avec Dieu. En matiere de nourriture corporelle, il y a une
grande diversité, comme I'ont dit les peres : certains ont besoin de peu, tandis que d’autres ont
besoin de beaucoup pour maintenir leur force naturelle, et chacun est satisfait de la nourriture
selon sa force et ses habitudes. Mais I’hésychaste doit toujours je(iner, ne se permettant pas
d’étre rassasié. Car lorsque les stomates sont alourdis et que I'esprit s'en trouve obscurci, nul ne
peut prier avec ferveur et pureté. Or, sous l'effet d'une alimentation abondante, la personne
somnolente aspire a se coucher et a s'endormir rapidement, ce qui explique la multitude de réves
qui emplissent son esprit durant le sommeil. C'est pourquoi, pour celui qui désire le salut et se
contraint, par amour pour le Seigneur, a vivre dans le silence, je crois qu'un litre de pain suffit,
ainsi que trois ou quatre verres d'eau ou de vin par jour. Quant aux autres aliments, il convient de
les consommer avec modération, sans se laisser aller a la satiété. Ainsi, par une alimentation si
sage, c'est-a-dire en consommant tous les aliments, on peut, d'une part, éviter la vantardise et,
d'autre part, ne pas mépriser les créations de Dieu, qui sont infiniment bonnes, et rendre grace a
Dieu en toutes choses. Tel est le raisonnement du sage ! Pour ceux qui ont la foi fragile,
I'abstinence alimentaire est plus bénéfique, et I'Apbtre leur a ordonné de «ne manger que du
poison» (Rom 14,2), puisqu'ils ne croient pas que Dieu les préservera. Que puis-je donc vous
dire ? Vous avez demandé une regle, et c'est généralement difficile, surtout pour vous, un homme
agé. Les jeunes ne peuvent pas toujours maintenir un poids modéré, alors comment le ferez-
vous ? Vous devez faire preuve de libre arbitre dans votre alimentation. Lorsque vous étes vaincu,
repentez-vous et réfléchissez a vous-méme, puis redoublez d'efforts. Et n'arrétez pas d'agir ainsi,
en tombant et en vous relevant, en vous reprochant a vous-méme seulement, et non a autrui — et
vous aurez la paix, en remords sagement par vos chutes. Cependant, ne dépassez pas la limite
que nous vous avons fixée — et elle vous suffira : car les autres aliments ne fortifient pas le corps
autant que le pain et I'eau. Pourquoi le Prophete, faisant abstraction de tout le reste, a-t-il dit
seulement : «Fils de ’'homme ! Mange ton pain au poids et bois de I'’eau a la mesure» (Ez 4,9 et
suivants) ? Il existe trois limites a lalimentation : I’abstinence, la suffisance et la satiété.
L’abstinence consiste a avoir un peu faim avant de manger ; la suffisance, a ne pas avoir faim ni
étre lourd ; la satiété, a étre légerement lourd. Mais apres avoir été rassasié, on tombe dans la
gourmandise, par laquelle s’insinue la fornication. Sachant cela avec certitude, choisis pour toi-
méme ce qu’il y a de mieux selon tes forces, sans transgresser les limites : car c’est le propre des
hommes parfaits que, selon I’Apétre, «d’étre rassasiés et d’avoir faim, et d’étre forts en toutes
choses» (Phil 4,12-13).

7. Sur l'illusion et autres sujets

Voyez, je veux vous donner des informations précises sur l'illusion, afin que vous vous en
prémunissiez et que, par ignorance, vous ne vous fassiez pas plus de mal et ne ruiniez pas votre
ame. Car la volonté humaine penche facilement du c6té de I'ennemi, surtout chez les
inexpérimentés, car ils sont les plus impitoyablement persécutés. Prés et autour des novices et
des personnes obstinées, les démons tissent généralement des toiles de pensées et de
fantasmes pernicieux et préparent des pieges, car leur cité est encore sous le joug des barbares.
Et il ne faut pas s'étonner si certains d'entre eux se sont égarés, ont perdu la raison, ont accepté
et continuent d'accepter l'illusion, percoivent quelque chose d'étranger a la vérité, ou tiennent des
propos inconvenants, par inexpérience et ignorance. Souvent, en prétendant exposer la vérité par
ignorance, quelqu'un dit une chose au lieu d'une autre, incapable de |'exprimer correctement,
telle qu'elle est réellement, et ainsi terrifie ses auditeurs et jette le discrédit sur les hésychastes
par ses actes insensés. Il n'est pas surprenant que les débutants se trompent, méme apres de
nombreux efforts : cela est arrivé a beaucoup de ceux qui cherchent Dieu, hier comme
aujourd'hui. Le souvenir de Dieu, ou la priere intérieure, est au-dessus de toutes les ceuvres ; il est
la source des vertus, tout comme I'amour de Dieu. Mais celui qui désire sans vergogne et avec
audace entrer en Dieu et le confesser purement, et qui s'efforce de I'acquérir en lui-méme, est
facilement mortifié par les démons, s'ils le permettent. Car, ayant recherché avec hardiesse et
présomption ce qui correspond a son état, il est poussé par I'orgueil a I'atteindre prématurément.
Le Seigneur, miséricordieux envers nous, voyant notre empressement a rechercher les choses
élevées, nous préserve souvent de la tentation, afin que chacun, reconnaissant son orgueil, se
tourne de lui-méme vers |'action présente avant de devenir un objet de mépris et de raillerie pour
les démons, et de lamentation pour les hommes. Cela est particulierement vrai lorsqu'on
recherche cette ceuvre merveilleuse avec patience et humilité, en obéissant et en interrogeant les
personnes expérimentées, de peur de récolter de l'ivraie au lieu du bon grain, de I'amertume au

3



Saint Grégoire du Sinai

lieu de la douceur, et de trouver la destruction au lieu du salut. Car les forts et les parfaits doivent
toujours lutter seuls contre les démons, et sans cesse diriger contre eux I'épée de I'Esprit, «qui
est la parole de Dieu» (Eph 6,17). Les faibles et les novices, en revanche, se réfugient dans la
fuite, avec révérence et crainte, refusant de combattre et n'osant s'engager prématurément, et
échappant ainsi a la mort. Si vous pratiquez le bon silence, espérant étre avec Dieu, ne croyez
jamais rien de ce que vous voyez, sensoriel ou spirituel, extérieur ou intérieur, méme s'il s'agit
d'une image du Christ, d'un ange ou d'un saint, ou méme d'une lumiere révée qui s'imprime dans
votre esprit. L'esprit a un pouvoir naturel de réver et peut facilement construire des images
illusoires de ce qu'il désire. Ceux qui ignorent cela s'exposent a un danger et se nuisent ainsi a
eux-mémes. De méme, le souvenir de bonnes ou de mauvaises choses s'imprime souvent
soudainement dans I'esprit, I'entrainant dans le fantasme. Celui qui en fait |I'expérience est alors
déja un réveur, et non un hésychaste. Par conséquent, prenez garde a ne croire a rien de ce qui
vous est imposé, méme si c'est une bonne chose, avant d'avoir interrogé des personnes
expérimentées et examiné la question en profondeur, de peur d'en subir les conséquences
néfastes. Mais soyez toujours insatisfait, en gardant votre esprit neutre, informe et vide. Souvent,
méme ce que Dieu a envoyé pour éprouver notre foi se retourne contre beaucoup. Notre Seigneur
veut éprouver notre maitrise de soi, pour voir ou elle penche. Mais quiconque percoit quelque
chose mentalement ou sensoriellement et |I'accepte sans questionner I'expérience — méme si elle
vient de Dieu - est facilement séduit, car il est prompt a accepter les idées. C'est pourquoi le
novice doit écouter I'impulsion de son cceur comme infaillible et ne rien accepter d'autre tant que
ses passions ne se sont pas apaisées. Dieu ne s'indigne pas contre celui qui se surveille
attentivement si, par crainte de la séduction, il refuse d'accepter ce qui vient de Lui sans
questionnement ni épreuve. Au contraire, Il le loue pour sa sagesse, bien qu'll se soit indigné
contre certains. Cependant, nous ne devons pas questionner tout le monde, mais seulement celui
a qui la responsabilité d'autrui a été confiée, celui qui brille par sa vie et qui, étant pauvre, enrichit
beaucoup, selon les Ecritures (Il Cor 6,10). Nombreux sont ceux qui, par inexpérience, ont nui a
de nombreux insensés, lesquels seront jugés apres leur mort. Car il n'appartient pas a tous de
guider autrui, mais seulement a ceux qui ont recu le discernement divin, selon I'Ap6tre (I Cor
12,10), c'est-a-dire le discernement par I'Esprit, qui distingue le meilleur du pire par la puissance
des mots. Chacun possede sa propre raison et son propre discernement naturel, actif ou
scientifique, mais tous ne possedent pas le discernement spirituel. C'est pourquoi le sage
Siracide dit : «Que tes compagnons soient nombreux, mais tes conseillers, un parmi des milliers»
(Sir 6,6). Trouver un guide qui ne se trompe ni en actes, ni en paroles, ni en intelligence n'est pas
chose aisée. On reconnait I'erreur d'une personne a ceci : elle porte le témoignage de |'Ecriture,
tant dans ses actes que dans son intelligence, et elle est humble dans les domaines ou elle
devrait étre sage. Car comprendre clairement la vérité et se purifier de ce qui est contraire a la
grace est un effort considérable. Car le diable a coutume, surtout chez les débutants, de
présenter sa propre tromperie sous le masque de la vérité, transformant son propre mal en
spiritualité. C'est pourquoi quiconque aspire a la priere pure et silencieuse doit I'aborder avec une
grande crainte, en pleurant et en demandant conseil aux personnes expérimentées, en versant
continuellement des larmes pour ses péchés, dans une contrition douloureuse et une
appréhension profonde de ne pas tomber en enfer ou de s'éloigner de Dieu et d'étre excommunié
de Lui, maintenant ou a l'avenir. Car le diable, lorsqu'il voit quelqu'un pleurer, ne s'attarde pas,
craignant I'humilité engendrée par les larmes. Si quelqu'un réve d'atteindre de hauts sommets
avec le doute, nourri d'un désir non pas véritable mais satanique, il le prend facilement au piege
de ses filets, comme son esclave. C'est pourquoi la meilleure arme est de se retenir dans la priére
et les larmes, de peur que la joie de la priere ne conduise a |'orgueil, mais de se préserver
indemne, en choisissant la joie plutot que la tristesse. Car la priere exempte d'illusion est une
chaleur réconfortante lorsqu'on prie Jésus, qui embrase nos cceurs d'un feu qui consume les
passions comme des épines, insufflant joie et sérénité a I'ame. Cette chaleur ne vient ni de la
droite ni de la gauche, ni d'en haut, mais elle jaillit au cceur comme une source d'eau vive de
I'Esprit vivifiant. Aspirez a trouver et a acquérir cette seule essence dans votre coeur, en gardant
votre esprit libre de toute fantaisie, dépouillé de toute pensée et de toute compréhension illusoire
— et n'ayez aucune crainte. Car celui qui a dit : «<Prenez courage : je suis 1a; n'ayez pas peur» (Mt
14,27), est avec nous — nous le cherchons et il nous proteége sans cesse. Nous ne devons donc ni
craindre ni soupirer, en invoquant Dieu. Si certains se sont égarés, |'esprit corrompu, sachez qu'ils
ont souffert de leur propre volonté et de leur orgueil. Car dans I'obéissance, avec questionnement
et humilité, celui qui cherche Dieu ne subira aucun mal par la grace du Christ, qui désire le salut
de tous les hommes. Si une telle tentation frappe un tel homme, c'est pour I'éprouver et le
couronner, et elle est accompagnée du prompt secours de Dieu, qui la permet par Ses décrets

4



Saint Grégoire du Sinai

connus. Car celui qui vit dans la droiture et traite chacun avec intégrité, évitant la recherche de la
faveur et l'arrogance, méme si toute la horde démoniaque suscite d'innombrables tentations
contre lui, cela ne lui nuira pas, comme le disent les peres. Ceux qui agissent avec présomption et
obstination s'exposent facilement au mal. C'est pourquoi celui qui garde le silence doit toujours
suivre le chemin royal. Car I'exces en toute chose s'accompagne généralement de vanité, et
I'ilusion s'ensuit. Trois vertus doivent étre rigoureusement observées dans le silence, et mises a
I'épreuve a chaque instant pour vérifier si nous y demeurons toujours, de peur que, privés d'oubli,
nous ne commencions a nous en éloigner. Ce sont : I'abstinence, le silence et I'humilité. Elles se
soutiennent et se préservent mutuellement; la priere nait d'elles et ne cesse de croitre. Le début
de l'action de la grace dans la priere se manifeste de diverses manieres, car, selon |'Apotre,
I'Esprit se manifeste aussi de diverses facons, selon «sa propre volonté» (I Cor 12,4). Chez
certains, un esprit de crainte survient, abattant des montagnes de passions et broyant des pierres
— des cceurs endurcis — une crainte telle que la chair en est comme clouée et meurtrie. Chez
d'autres, cependant, il y a un choc, ou une joie, que les Péres appelaient un bond. Enfin, chez
d'autres encore, et surtout chez ceux qui ont progressé dans la priere, Dieu produit un souffle
subtil et paisible, lorsque le Christ demeure dans le coeur (Eph 3,17) et rayonne mystérieusement
dans I'esprit. C'est pourquoi Dieu a dit a Elie sur le mont Horeb (I R 19,12) que le Seigneur n'est
pas dans ceci ou cela — pas dans les actions individuelles des débutants — mais dans un souffle
de lumiere subtil, manifestant la perfection de la priere.

8. Question : Que faire lorsqu'un démon se transforme en ange de lumiere et trompe une
personne ?

Réponse : Il faut un grand discernement pour bien distinguer le bien du mal. Ne vous
laissez donc pas emporter par les apparences, mais soyez vigilant et, avec une grande attention,
acceptez le bien et rejetez le mal. Il faut toujours examiner et tester avant de croire. Sachez que
les effets de la grace sont manifestes, et que le démon, méme transformé, ne peut les transmettre
: la douceur, la bonté, I'humilité, le mépris du monde, la maitrise des désirs et des passions, qui
sont les fruits de la grace. Les actions démoniaques, en revanche, sont I'arrogance, la vanité,
I'intimidation et tout ce qui est mauvais. C'est a ces actions que vous pouvez discerner si la
lumiere qui brille en vous vient de Dieu ou de Satan. Le vinaigre ressemble a la moutarde par son
apparence et au vin par sa couleur; mais au godt, le palais discerne et distingue la différence
entre les deux. De méme, si I'ame possede le discernement, elle peut discerner par son
intelligence les dons du saint Esprit et les réves illusoires de Satan.



