Saint Grégoire du Sinai

SUR  L'ILLUSION
L'essai présente des critéres de distinction :

1. Signes de la grace : chaleur du cceur (telle une source d’eau jaillissant de I'Esprit vivifiant),
silence, joie, douceur, humilité, détachement du monde et cessation des plaisirs et passions
charnels. La grace agit avec pureté et constance, méme dans la lutte contre le péché, a I'image
du soleil qui, brillant malgré I'impureté, ne se souille pas.

2. Signes de l'illusion (actions démoniaques) : orgueil, arrogance, intimidation, endurcissement du
ceeur, impénitence, suffisance, gourmandise, verbosité, vantardise, chaleur inégale, lourdeur de
I’ame, relachement des membres, douceur humide, agitation du corps et pensées charnelles.
Dans ce cas, la véritable joie est absente et le visage demeure sombre. L'auteur souligne la
nécessité d’avoir un guide spirituel doté de discernement divin et de discernement des esprits,
car l'arrogance et I’entétement menent inévitablement a la chute. Il cite I'hnumilité, le deuil et
I'obéissance comme des armes efficaces contre l'illusion, ainsi que la préservation des trois
vertus de la quiétude : I'abstinence, le silence et I'humilité.

Prenez bien conscience de l'illusion, méfiez-vous-en, et de peur que, guidé par
I'ignorance, vous ne vous fassiez grand mal et ne ruiniez votre ame. Le libre arbitre humain incline
facilement a s'allier avec des ennemis, surtout les inexpérimentés, car ils sont les plus
persécutés. Les démons tissent généralement des toiles de pensées et de fantasmes
destructeurs autour des novices et des obstinés, leur préparant des pieges, puisque leur cité
spirituelle est sous le controle d'étrangers. Et il ne faut pas s'étonner si une personne
inexpérimentée est trompée, ou est en proie a la folie, ou a accepté et continue d'accepter
I'lllusion, ou a vu quelgue chose d'étranger a la vérité, ou parle de maniére inappropriée par
inexpérience et ignorance. Un autre, s'étendant souvent sur la vérité, disant par ignorance et de
maniere imperceptible une chose au lieu d'une autre, est incapable d'énoncer correctement la
situation. Il effraie beaucoup de gens et, par son activité insensée, il jette le discrédit et le ridicule
sur le solitaire. Il n'est pas surprenant qu'un novice, apres de nombreux efforts, sombre dans
I'illusion. Cela est arrivé a beaucoup de ceux qui cherchent Dieu, hier comme aujourd’hui

Le souvenir de Dieu, ou la priére intérieure, surpasse toutes les autres activités. Il est,
comme l'amour de Dieu, la plus grande des vertus. Mais celui qui, sans vergogne et avec
effronterie, désire entrer en Dieu et le confesser purement, et qui s'efforce de I'acquérir en lui-
méme, si cela lui est permis, est facilement mortifié par ceux-la — je veux dire les démons - car
celui qui, avec présomption et hardiesse, recherche ce qui est incompatible avec sa nature
profonde est vainement tenté d'obtenir prématurément ce qu'il désire. Le Seigneur, plein de
compassion pour les hommes, remarque souvent notre présomption et notre orgueil, et ne permet
pas que nous soyons mis a I'épreuve. Ainsi, chacun, reconnaissant sa propre vanité, peut revenir
de lui-méme a la véritable ascétisme, avant de devenir la risée des démons et la risée des
hommes, surtout lorsqu'on recherche cette ceuvre merveilleuse avec patience, humilité et, par-
dessus tout, en se soumettant et en interrogeant ceux qui sont expérimentés. De peur de récolter,
sans s'en rendre compte, des épines au lieu du bon grain, de I'amertume au lieu de la douceur, et
de trouver la destruction au lieu du salut.

Il est caractéristique des forts et des parfaits de lutter sans cesse contre les démons et de
brandir continuellement contre eux |'épée spirituelle, qui est la parole de Dieu (voir Eph 6,17). Les
faibles et les novices, en revanche, se réfugient dans la fuite, évitant avec crainte le combat
singulier et, n'osant s'y engager prématurément, se préservant ainsi de la mort. Mais si, par un
silence éclairé, vous espérez étre avec Dieu, n'acceptez jamais rien de sensoriel ou de spirituel,
que cela apparaisse a I'extérieur ou a l'intérieur de vous, méme s'il s'agit de I'image du Christ,
d'un ange apparent, du visage d'un saint, ou méme d'une lueur qui s'imprime oniriquement sur
votre esprit. L'esprit a une capacité naturelle a réver. Il peut facilement construire des images de
ce qu'il recherche (chez ceux qui n'y prennent garde) et ainsi se nuire. De tels souvenirs du bien et
du mal forment généralement des images mentales soudaines et ménent a la réverie. Dés lors,
[une telle personne] devient volontairement un réveur, et non un hésychaste. Par conséquent,
prenez garde de ne rien croire sous le coup d'un engouement passager, sans |'avoir questionné et
examiné en profondeur, méme si cela semble plausible, de peur d'en subir les conséquences.
Restez toujours indigné face aux réves, en gardant votre esprit constamment neutre, informe et
sans contours. Nombreux sont ceux qui ont été blessés par ce que Dieu a envoyé comme
épreuve pour la couronne. Notre Seigneur désire éprouver la direction de notre libre arbitre. Mais
celui qui percoit quelque chose mentalement ou sensoriellement et I'accepte sans |'avis des

1



Saint Grégoire du Sinai

personnes expérimentées, méme si cela vient de Dieu, est facilement trompé ou le sera a |'avenir,
comme celui qui percoit tout sans réfléchir. Le novice doit étre attentif aux agissements de son
cceur, pour ne pas étre trompeur, et ne rien accepter d'autre tant que ses passions ne se sont pas
apaisées. Dieu ne s'indigne pas de celui qui, s'observant rigoureusement pour éviter l'illusion, ne
recoit pas de signes de sa part sans consulter des personnes expérimentées et sans avoir mené
une enquéte approfondie ; au contraire, il le loue pour sa sagesse, bien qu'il se soit indigné contre
certains. Cependant, il ne faut pas interroger tout le monde, mais seulement celui a qui la gestion
d'autrui a été confiée, celui qui brille par sa vie et qui, bien que pauvre, enrichit beaucoup, selon
I'Ecriture (voir Il Cor 6,10). Nombreux sont les dirigeants inexpérimentés qui ont nui a beaucoup
de personnes insensées, qui subiront le jugement aprés la mort. Le droit de guider autrui
n'appartient pas a tous, mais seulement a ceux qui ont recu le discernement divin, ou, selon
I'apotre, le discernement des esprits (I Cor 12,10), qui sépare par I'épée les pires des meilleurs.
Chacun posséde sa propre raison et son discernement naturel, actif ou scientifique, mais tous ne
possedent pas le discernement spirituel. C'est pourquoi le sage Siracide a dit : «Que ceux qui
vivent avec toi dans le monde soient nombreux, mais que ton conseiller soit un parmi mille» (Sir
6,6). Trouver un guide qui ne soit pas trompé en paroles, en actes ou en pensées n'est pas chose
aisée. La lucidité d'une personne se mesure a sa capacité a fonder ses actions et sa
compréhension sur les Ecritures divines, et a son humilité a ce sujet. Comprendre clairement la
vérité et se libérer de ce qui est incompatible avec la grace est une tache ardue, car le diable
dissimule souvent son illusion sous le masque de la vérité, surtout aupres des novices, et
transforme sa ruse en spiritualité. Par conséquent, celui qui aspire sincérement a la priere pure et
silencieuse doit progresser vers son but en s'informant aupres de personnes expérimentées et,
dans un profond tremblement et une grande tristesse, en déplorant sans cesse ses propres
péchés, en les regrettant amerement et en craignant les tourments infernaux, I'éloignement de
Dieu et la séparation d'avec Lui, maintenant et a I'avenir. Lorsque le diable voit quelqu'un vivre
dans le deuil, il ne s'attarde pas, redoutant I'humilité que le deuil engendre. Si quelqu'un, par
vanité, réve d'atteindre la grandeur, poursuivant un désir satanique plutét que véritable, alors
Satan, son serviteur, le prend aisément a ses pieges. Ainsi, se préserver par la priere et le deuil est
la meilleure arme contre la vanité qui découle de la joie de la priére, mais, en choisissant une
tristesse consolatrice, on se préserve indemne.

La priere [de Jésus], exempte d'illusion, embrase nos cceurs d'une chaleur qui consume
les passions comme des épines et fait naitre la paix et la joie dans I'ame. Cette chaleur ne vient ni
de la droite ni de la gauche, ni d'en haut, mais jaillit du cceur comme une source d'eau vive de
I'Esprit vivifiant. Aspirez a trouver cette source seule en votre cceur et a la maitriser, en gardant
toujours votre esprit libre de réves, dépouillé de raisonnement et de pensées, et n'ayez pas peur,
car Celui qui a dit : «Prenez courage, c'est moi; n'ayez pas peur» (Mt 14,27) — Celui que nous
cherchons est avec nous et nous protege sans faille. En invoquant Dieu, nous ne devons ni
craindre ni nous lamenter. Si certains, ayant perdu la raison, sont tombés dans l'illusion, sachez
qu'ils en ont souffert par orgueil et par volonté propre. Dans I'obéissance, avec questionnement et
humilité, celui qui cherche Dieu ne subira jamais de mal de la grace du Christ, qui désire le salut
de tous les hommes. Si une telle épreuve survient, elle est permise et a pour but d'évaluer et de
couronner celui qui la subit, avec le secours prompt de Dieu par les moyens qu'll connait. Car
celui qui vit droit et traite autrui avec intégrité, évitant la recherche de la faveur et I'arrogance,
méme si des hordes de démons lui infligeaient d'innombrables épreuves, cela ne lui nuirait pas,
comme l'affirment les Peres. Ceux qui vivent avec présomption et obstination s'exposent
facilement au malheur. C'est pourquoi celui qui pratique le silence doit toujours suivre la voie
royale. Généralement, I'exces en toute chose n'est pas freiné par la vanité, qui conduit a l'illusion.
Dans la priere, modérez non seulement votre respiration, comme le font les inexpérimentés, mais
aussi votre respiration intérieure, en fermant Iégerement les levres pour éviter toute arrogance
néfaste.

Il existe trois vertus du silence qu'il faut préserver avec soin et discerner a chaque instant,
afin de ne jamais les oublier et de ne pas les oublier et les laisser nous égarer dans la vie. Ce sont
I'abstinence, le silence et I'humilité, qui s'engendrent et se protegent mutuellement. De ces trois
vertus nait la priere et ne cesse de croitre. L'action de la grace dans la priere se manifeste
differemment chez chacun, car en nous, pour reprendre les mots de I'apbtre, nous percevons et
reconnaissons la multiplicité des dons de I'Esprit selon sa volonté (voir | Cor 12,11), manifestée en
nous a l'image d'Elie le Tishbite. Chez certains, I'esprit de peur s'empare d'eux, détruisant les
montagnes de leurs passions et écrasant leur cceur endurci comme des pierres, de sorte que leur
chair, paralysée par la peur, semble clouée au sol. Chez d'autres, en revanche, survient une joie
profonde, que les Péeres ont tres clairement appelée un élan. Dans le premier cas, ce saut se

2



Saint Grégoire du Sinai

révele aussi intérieurement, immatériel et substantiel, mais il est impersonnel, non essentiel et
indéfinissable par les sens. Dans d'autres cas, notamment chez ceux qui sont parvenus a la
perfection dans la priere, Dieu produit un souffle de lumiere subtil, paisible et complet, lorsque le
Christ, selon I'Apbtre, demeure mysterleusement dans le ceeur (voir Eph 3,17) et se manifeste
dans I'esprit. C'est pourquoi Dieu a dit & Elie sur le mont Horeb que le Seigneur n'est ni dans ceci
ni dans cela, ni dans les actions privées des débutants, mais dans ce souffle de lumiére subtil - la
est le Seigneur, qui a démontré la perfection de la priere.

Question : Que faire lorsqu'un démon se transforme en ange de lumiere et trompe une personne ?
Réponse : Face a ce phénomene, il est nécessaire d'avoir un grand discernement pour distinguer
le bien du mal. Ne vous fiez pas trop facilement aux apparences hatives, mais, avec patience,
acceptez le bien et rejetez le mal aprés muare réflexion. Il faut d'abord évaluer et considérer, puis
croire. Sachez que les ceuvres de la grace sont manifestes et que le démon, bien qu'il change de
forme, ne peut susciter ni douceur, ni amitié, ni humilité, ni haine du monde, ni la cessation des
plaisirs et des passions charnelles, qui constituent I'ceuvre de la grace. Les ceuvres demonlaques
sont I'orgueil, ' arrogance, la peur et tout mal. A ces ceuvres, vous pouvez discerner si la lumiére
qui a brillé dans votre ame vient de Dieu ou de Satan. Le sel a le go(t de la moutarde et le
vinaigre la couleur du vin. Mais par le godt, la gorge reconnait et détermine la différence entre les
deux. De méme, |'ame, si elle a du discernement, peut, par les sens de I'esprit, discerner les dons
du Saint-Esprit et les illusions de Satan.



