Saint Grégoire du Sinai

DISCOURS COMPLET SUR. LE SILENCE €T LA PRIERE

L'ouvrage «Discours complet sur le silence et la priere» (ou «Sur les actions de
la gréce procédant de la priere et sur les signes de l'illusion») a été écrit par saint
Grégoire du Sinai entre 1310 et 1326 et est consacré a I'exploration du travail spirituel
intérieur. Il est adressé a son disciple, le moine Longin.

En dix chapitres, I'auteur expose le chemin pour acquérir et développer la grace
divine, depuis sa réception au baptéme, en passant par l'accomplissement des
commandements et la priére incessante a Jésus, jusqu'a la perfection spirituelle.

Saint Grégoire enseigne comment distinguer les véritables actions du Saint-
Esprit des diverses manifestations de l'illusion spirituelle. Il décrit les signes de la
grace se manifestant dans le cceur comme « le feu de la joie » et « la lumiére
parfumée », accompagnés de contrition, d'humilité, de larmes et d'amour. Une
attention particuliere est portée a la mise en garde contre les états illusoires, sensuels
ou imaginaires, susceptibles d'égarer les personnes inexpérimentées sans un guide
avisé. L'auteur révele la différence entre la ferveur authentique et I'énergie factice,
ainsi que les signes révélateurs d'une illusion spirituelle. Titre de I'ouvrage en grec -
Mpooidiov Nepl TOV EVEPYEIDV THC XAPITOC, TOV €K TAG NPOCEUXAG YIVOUEVWY, KAl TAV
€K TARC NAavNng BIWPATwV (AKPIRNC NEPL NOUXIAC KAl MPOTEUXNG).

Le titre de I'ouvrage en latin est Accurata dissertatio de quiete et oratione.

De plus, sur les signes de la grace et de l'illusion, sur la différence entre ferveur et
énergie, et sur la facilité avec laquelle on peut sombrer dans l'illusion sans guide.



Saint Grégoire du Sinai

10 Chapitres

1. Nous devrions, &6 Longin, affirmer, conformément au grand Maitre, que nous
n'avons besoin ni de I'Ecriture ni des peres de I'Eglise, mais d'étre instruits par Dieu
lui-méme. Et il est dit : «Tous seront instruits de Dieu» (Jn 6,45), c'est-a-dire comme
venant de lui et par Iui. Non seulement nous [les solitaires] avons recu la grace
d'apprendre et d'étudier ce qui est utile, mais aussi chaque croyant, afin que la loi de
I'Esprit soit inscrite dans nos cceurs et que nous, comme les Chérubins, recevions la
merveilleuse conversation avec Jésus par la priere pure. Puisque, au moment de notre
nouvelle naissance, nous sommes des enfants, inconscients de la grace, incapables de
discerner le renouveau et ignorants de l'extraordinaire grandeur et de la gloire que
nous avons regues, ainsi que de notre devoir de croitre spirituellement et
intellectuellement par les commandements et de comprendre intelligemment ce que
nous avons recu, beaucoup d'entre nous, par négligence et par habitude passionnée,
tombent dans l'insensibilité et les ténébres. Nous ne nous souvenons plus si Dieu
existe, ni qui nous sommes, ni ce que nous sommes devenus, NOUsS qui sommes
devenus enfants de Dieu, enfants de Lumiere, enfants et membres du Christ. Si nous
sommes déja baptisés en tant qu'hommes, le sommes-nous seulement dans l'eau,
sans ressentir aussi I'Esprit ? Si, renouvelés par I'Esprit, nous croyons d'une foi morte,
inactive et non éprouvée, et que nous affirmons douter, alors nous sommes
véritablement charnels, vivant et agissant selon la chair. Lorsque nous nous
repentons, ce n'est qu'extérieurement, non consciemment, et nous manquons a
I'accomplissement spirituel des commandements. Et nous acceptons manifestement la
grace que certains ont I'honneur de découvrir aprés de nombreux efforts comme une
tromperie. Si nous entendons parler de ses effets par d'autres, nous supposons avec
envie qu'il s'agit d'une illusion. Ainsi, jusqu'a la mort, nous restons morts — vivant et
agissant sans le Christ. Et ce que nous avions, a cause de notre incrédulité ou de
notre désespoir au moment de notre départ de ce monde et du jugement, selon
I'Ecriture, nous est enlevé (cf. Mc 4,25), car nous n'avons pas considéré que les
enfants devaient étre conformes au Pere : de Dieu de Dieu et spirituels de I'Esprit. Ce
qui est né de I'Esprit, dit-on, est esprit (Jn 3,6). Mais nous sommes charnels, bien que
destinés a étre fidéles et célestes, et c'est pourquoi I'Esprit de Dieu ne demeure pas
en nous. C'est pourquoi le Seigneur nous a livrés au pillage et a la captivité et a
multiplié les effusions de sang, voulant justement nous perfectionner et nous
enseigner a croire ou a guérir notre mal par les remedes les plus puissants.

2. Avec l'‘aide de Dieu, qui inspire ceux qui annoncent la bonne nouvelle des
bénédictions spirituelles, il nous faut d’abord parler de la maniére dont on peut
trouver, ou plutot, dont on a déja trouvé, ce qui a été acquis - c’est-a-dire comment
on a recu le Christ dans I'Esprit par le baptéme, selon I'apbtre Paul qui affirmait :
«Ignorez-vous que Jésus Christ demeure dans nos cceurs ?» (II Cor 13,5). Ensuite,
nous verrons comment se perfectionner et préserver ce qui a été acquis. Le meilleur
et le plus direct chemin vers la vérité est de parler brievement de l'ultime, qui est
d’'une ampleur immense, ainsi que du juste milieu qui le conditionne. Nombreux sont
ceux qui se sont consacrés a la recherche jusqu’a trouver ce qu'’ils cherchaient, mais
qui n‘ont pas progressé au-dela et ne s’en sont pas souciés. Ces personnes se
contentent du commencement qu’elles ont trouvé et, trébuchant, s’engagent sur la
mauvaise voie. Elles pensent suivre le bon chemin, mais en réalité, elles s’en
éloignent. D'autres, parvenus a un niveau d'éveil moyen, s'épuisent avant la fin,
sombrant dans la négligence ou, retombant dans leur état antérieur par une vie de
paresse, redevenant novices. Certains, ayant atteint la perfection, égaux en actions a
ceux du niveau moyen et a ceux du niveau débutant, chutent et retournent a leur état
antérieur par négligence et orgueil. Les novices, les moyens et les parfaits se
caractérisent par : l'activité pour les premiers, |'éveil pour les seconds, et la
purification de I'@me, ou résurrection, pour les derniers.

3. Comment cette action se réalise-t-elle ? L'action de I'Esprit, que nous avons
mystiquement recue au baptéme, s’acquiert de deux maniéres. Premiérement, il faut

2



Saint Grégoire du Sinai

dire d’'une maniére générale que le don [du saint Esprit] se révele par
I'accomplissement des commandements au prix d'un labeur intense et soutenu,
comme l|'a dit I'ascete Marc. Et lorsque nous accomplissons les commandements,
I’Esprit nous illumine clairement de sa splendeur caractéristique. Deuxiemement, le
Saint-Esprit se manifeste dans |'obéissance par la connaissance et I'invocation
constante du Seigneur Jésus, c’est-a-dire par le souvenir de Dieu. En s’habituant a la
premiere voie de vie, [le don de la grace] se trouve plus lentement, mais en
s’habituant a la seconde, il se trouve plus rapidement, si [seulement] nous creusons la
terre avec diligence et patience a la recherche de I'or [de la grace]. Et si nous voulons
trouver et connaitre la vérité sans nous égarer, efforcons-nous de n'avoir qu'une seule
action du cceur, totalement informe et inimaginable, et ne cherchons pas, comme dans
un miroir, a discerner l'image ou le contour d'un saint, ni a contempler une
quelconque lumiere, car l'illusion, surtout au début, égare souvent l'esprit des
inexpérimentés par ces fantomes. Préoccupons-nous d'une seule chose : que la priére
se produise dans le cceur, réchauffant et réjouissant I'esprit et embrasant I'ame d'un
amour ineffable pour Dieu et pour le prochain. Aussi, celui qui voit ce qui provient de
la priere doit faire preuve d'une grande contrition et d'une grande humilité, d'autant
plus que, méme chez les débutants, la priere est toujours une action intérieure et
émouvante du Saint-Esprit, jaillissant du cceur comme un feu de joie et se
manifestant finalement comme une lumiére parfumée.

4. Les signes du début de la priere chez ceux qui la recherchent sincerement, et non
par simple curiosité, sont les suivants, selon la Sagesse, qui dit qu'elle s'acquiert par
ceux qui ne la mettent pas a I'épreuve, et qu'elle est révélée a ceux qui croient en elle
(voir Sag 1,2). Chez certains, son effet se manifeste comme une lumiere naissante,
chez d'autres comme une joie tremblante, chez d'autres encore comme la joie elle-
méme, chez d'autres enfin comme un mélange de joie et de crainte, chez certains
comme un mélange de tremblement et de joie, et parfois comme des larmes et de
crainte. L'ame se réjouit de la providence et de la miséricorde de Dieu, craint et
tremble a son avénement, car elle est coupable de nombreux péchés. Chez certains,
une contrition indescriptible et une tension spirituelle extréme se manifestent
initialement, semblables a la douleur de la femme qui enfante et souffre les douleurs
de I'enfantement, selon I'Ecriture (cf. Ap 12,2), car le Verbe vivant et agissant, c'est-
a-dire Jésus, comme le dit I'ap6tre, pénétre jusqu'a la division de I'ame et du corps,
des articulations et des moelles (cf. Héb 4,12), afin de retrancher avec force les
passions de toutes les parties de I'ame et du corps. Chez d'autres, une paix
inébranlable et un amour pour tous rayonnent ; chez d'autres encore, une joie que les
Peres appellent souvent un bond, comme force de I'esprit et mouvement d'un coeur
vivant. Cet état est aussi appelé le souffle et le souffle de I'Esprit, se détournant
inexprimablement de nous vers Dieu (cf. Rm 8,26). Isaie I'appelle une vague de la
justice de Dieu, le grand Ephraim une pointe de lance, et le Seigneur une source d'eau
jaillissant pour la vie éternelle (Jn 4,14). L'eau qui jaillit dans le coeur et déborde avec
une force intense, c'est ce que le Seigneur a appelé la grace de I'Esprit.

5. La joie se distingue en deux termes : il y a la joie paisible, qu'on appelle le souffle,
le soupir et le discernement de l'esprit, et il y a la joie tumultueuse du cceur, qu'on
appelle l'allégresse [de I'esprit], un mouvement extatique, un tremblement, ou
I'ascension majestueuse du cceur vivant vers la sphere céleste divine. Inspirée par le
zele de I'Esprit divin et libérée des chaines de la passion, I'ame, avant la mort, aspire
a monter au ciel, cherchant irrésistiblement a se libérer du poids [du corps]. Cette
[expérience] est appelée agitation, effervescence et éveil de I'esprit [selon les
paroles] : Jésus lui-méme gémit en esprit, fut profondément troublé et dit : Ou l'avez-
vous mis ? (Jn 11,33-34). Le divin David souligne la différence entre les grandes et les
petites extases, disant : « Les montagnes bondissent comme des béliers, et les
collines comme des agneaux » (Ps 113,4). Il parlait ainsi des ascetes accomplis et des
novices. [Autrement], il serait incompréhensible qu’il se souvienne de montagnes et
de collines inanimées, plutot qu’animées, bondissant.

3



Saint Grégoire du Sinai

6. Il faut savoir que la crainte divine n'est pas un tremblement, mais plutét une joie
tremblante, née de la priere dans la flamme de cette crainte. J'entends ici un
tremblement non de joie, mais de colére, de chatiment ou d'abandon [d'en haut] ; et
la crainte [je suppose] n'est pas un tremblement face a la colére ou au chatiment,
mais une crainte née de la sagesse, appelée le commencement de la sagesse. La
crainte, que les Péres qualifient de double, se divise en trois : la crainte initiale, la
crainte parfaite et ce qu'on appelle proprement le tremblement, c'est-a-dire
I'hésitation et la contrition.

7. Le tremblement revét de multiples nuances : I'une provient de la colére, une autre
de la joie, une autre encore de la passion charnelle (lorsque, dit-on, le coeur
bouillonne a cause d'un exces de sang pres du coeur), une autre de la vieillesse, du
péché ou de l'illusion, et une autre de la malédiction qui s'est abattue sur le genre
humain par Cain. De plus, au début de la vie ascétique, le tremblement de joie et le
tremblement du péché s'affrontent. Le tremblement [naturel] ne se manifeste pas de
la méme fagon chez tous. Ses signes sont de deux ordres : d’abord, une extase
tremblante, une joie intense et des larmes, par lesquelles la grace console I'ame ;
ensuite, une ardeur immodérée, I'orgueil et une dureté de cceur br(lante, incitant les
corps a la cohabitation, a I'union physique et a I'amour, et engendrant la dépravation
par le consentement de I'ame aux fantasmes.

8. Pour tout novice, l'action [de I'expérience] est double et, sans confusion, elle se
produit dans le coeur de deux maniéeres : I'une par la grace, 'autre par l'illusion. Le
grand Marc I'Ascete en témoigne, disant : «Il y a l'action spirituelle et il y a I'action
satanique, inconnue seulement de l'enfant.» Et il y a aussi une triple ardeur de
I'action, allumée chez les hommes tant6t par la grace, tantét par l'illusion et le péché,
tantot par un débordement de sang, que Thalassius I’Africain appelait dissolution et
mélange, apprivoisée et maitrisée par une abstinence modérée.

9. L'action de la grace est la puissance du feu de I'Esprit qui, dans la joie et
I'allégresse du coeur, meut, fortifie, réchauffe et purifie I'ame, suspend pour un instant
le cours des pensées et mortifie temporairement les mouvements du corps. Les signes
et les fruits [de la grace], qui révelent la vérité et nous en assurent inébranlablement,
sont les suivants : les larmes, la contrition, I'humilité, l’'abstinence, le silence, la
patience, le recueillement et autres [vertus] de cette nature.

10. L'acte d'illusion est l'inflammation du péché, enflammant I'ame de plaisir, éveillant
un désir frénétique et passionné de relations charnelles par le mouvement du corps.
Selon saint Diadoque, tout ce qui se caractérise par une joie irrationnelle, ou, pour le
dire plus exactement, par ce qui est insipide, est désordonné et insensé. Il favorise
grandement la passion par des plaisirs tiedes et fournit a la luxure, avec la complicité
du ventre insatiable, la substance d'un plaisir enflammé. C'est pourquoi [l'acte
d'illusion] attire et enflamme I'é@me vers les relations charnelles et, pour cette raison,
la met en mouvement, la consume et la retient captive, de sorte que l'individu, par
I'accoutumance a la sensualité, se prive peu a peu de grace.



