Saint Grégoire le Sinaite

CHXAPITRES TRES UTILES, DISPOSES EN NCROSTICHES

L'ouvrage de saint Grégoire du Sinai, «Chapitres trés utiles, disposés en acrostiches» , est
également connu sous son titre complet, correspondant a I'acrostiche suivant : «Paroles diverses
sur les commandements, les dogmes, les menaces et les promesses, ainsi que sur les pensées,
les passions et les vertus; et sur le silence et la priére.» L'ouvrage contient 137 breves instructions
aphoristiques couvrant un large éventail de sujets :

1. Fondements de la doctrine orthodoxe (dogmes) selon la triadologie et la christologie.

2. Chemins du salut : par I'accomplissement des commandements divins et la conscience de la
menace du chatiment éternel, ainsi que par les promesses du Royaume des Cieux.

3. Anthropologie et combat spirituel. Ce livre examine en détail la nature humaine, les origines du
péché, ainsi que I'émergence et le développement des pensées, des passions et des vertus. Une
attention particuliere est portée a l'identification des causes des passions et aux moyens de les
combattre.

4. La pratique du silence (hésychia) et de la priere. L'auteur donne des recommandations sur la
routine quotidienne, l'alimentation, la vigilance, la psalmodie et la lecture. Au cceur de cet
enseignement se trouve la priére mentale (sincére) comme principal outil de purification de I'esprit
et d'accés au Saint-Esprit.

5. L'illusion spirituelle. Saint Grégoire du Sinai décrit les différents types d'illusion spirituelle, leurs
causes et leurs signes, mettant en garde les asceétes contre les états et les visions trompeurs, et
soulignant la nécessité de I'humilité et du discernement. * Le titre de I'ouvrage en grec est
Kepalaia 8t akpoaortixidog (Keddhaia mavu wdEAlpa epl EVTOAQV...).

Le titre de I'ouvrage en latin est Capita valde utilia per acrostichidem.

De plus — a propos des pensées, des passions et des vertus — et aussi — a propos du silence
et de la priére.

Leur acrostiche général est le suivant : «Divers mots sur les commandements, les dogmes, les
menaces et les promesses, ainsi que sur les pensées, les passions, les vertus; de plus, sur le
silence et la priére.»



Saint Grégoire le Sinaite

1. Etre, dans une certaine mesure, rationnel ou devenir pur et incorruptible par nature, comme
c’était le cas auparavant, est désormais impossible pour ’'homme, en raison de la domination [sur
la pureté] des habitudes sensorielles et irrationnelles, et [sur I'incorruptibilité] de I'état de
corruption de la chair.

2. Seuls ceux qui sont devenus saints par la pureté sont rationnels par nature. Aucun des sages
n’a possédé la pure raison, ayant obscurci sa faculté rationnelle des le départ par des pensées.
L'esprit matérialiste et verbeux de la sagesse de ce monde, conduisant I'homme a I'étendue du
savoir par les mots et aux raisonnements les plus absurdes, crée en lui un refuge, souffrant d'un
manque de sagesse essentielle, de contemplation et de connaissance individuelle et indivisible.

3. Fiez-vous a la connaissance de la vérité elle-méme, dans le sentiment empli de grace qu'elle
procure. Les autres pensées doivent étre considérées comme des expressions d'idées [de vérité]
et des indicateurs de ses objets.

4. Ceux qui perdent la grace en souffrent par incrédulité et négligence, et la retrouvent par la foi et
une recherche assidue. Grace a ces dernieres, ils progressent toujours moralement. Du contraire
[incrédulité et négligencel], ils reviennent intégralement.

5. I 'y a une grande similitude entre étre mort ou insensible, aveugle intellectuellement ou
physiquement, car le mort est privé de la force vivifiante et créatrice, tandis que I'aveugle est privé
de la lumiere divine qui confere la capacité de voir et d'étre vu.

6. Rares sont ceux qui recoivent de Dieu force et sagesse. La force recoit les bénédictions
divines, la sagesse les révele. Assimiler la sagesse et la transmettre est une tache véritablement
divine et surhumaine.

7. Le ceceur, libre de pensées et ml par I'Esprit, est le véritable sanctuaire, méme avant la vie
future. La, tout s'accomplit et s'exprime spirituellement. Par conséquent, celui qui n'a pas acquis
un tel cceur, méme s'il peut étre une pierre apte a la construction du temple divin grace a
certaines vertus, n'est ni temple ni célébrant par la volonté de I’Esprit.

8. L'nomme fut créé incorruptible, sans humidité, tel qu'il ressuscitera. Il fut créé non sans
inclination au mal, mais non avec. Il avait le pouvoir, selon sa volonté, de changer ou non. Le désir
n'intégre pas encore la parfaite constance a la nature. Ceci [ce dernier] est la récompense de la
déification future et immuable.

9. La corruption est un produit de la chair. Manger et vomir en exces, marcher avec arrogance et
dormir sont les caractéristiques naturelles des bétes et du bétail. C'est pourquoi, par
désobéissance [a Dieu], nous sommes devenus semblables aux bétes, déchus des bénédictions
que Dieu nous accorde naturellement, passant d'étres [rationnels] a bétes et de divins a bétes.

10. Il existe un double paradis : le paradis sensuel et le paradis spirituel, c'est-a-dire le paradis
édénique et le paradis bienheureux. L'Eden est un lieu trés élevé, s'élevant jusqu'au troisieme ciel,
comme le disent les auteurs [spirituels]. Il [I'Eden] n'est ni absolument incorruptible, ni corruptible
au sens plein du terme. Situé a la frontiere entre corruption et incorruptibilité, il est toujours orné
de fleurs et riche en fruits, m(rs ou non. Les arbres pourris et les fruits trop mdrs, tombant a terre,
se transforment en poussiére odorante [dans le paradis édénique] et n'émettent pas d'odeur de
décomposition, contrairement aux plantes terrestres. Cela provient de la grande abondance de la
grace de sanctification qui s'y déverse constamment. Au centre [du paradis] coule le fleuve
Océan, destiné a son irrigation perpétuelle. De lui naissent des ruisseaux qui se ramifient dans les
quatre directions. Leurs courants charrient la terre meuble et les feuilles mortes et les apportent
aux Indiens et aux Ethiopiens, dont les terres arables sont continuellement inondées par le Pishon
et le Geon réunis, jusqu'a ce que, de nouveau séparés, ils irriguent la Libye, I'autre 'Egypte.

11. On dit que toute la création, qui périt maintenant rapidement, n'était a I'origine pas sujette a la
corruption. Cependant, vouée a la corruption, elle fut soumise a la vanité, comme le dit I'Ecriture,
précisément a cause de I'homme qui I'y asservit non volontairement, mais malgré lui — dans
I'espérance (cf. Rom. 8, 20) du renouvellement d'Adam, tombé dans la corruption. Celui qui a
renouvelé et sanctifié 'hnomme (bien que son corps soit corruptible en raison de sa vie éphémere)
a aussi renouvelé la création<sup>13</sup>, mais ne |'a pas encore libérée de la corruption.
Certains appellent la délivrance de la création de la corruption un changement pour le mieux,
d'autres une transformation compléte du monde sensible. L'Ecriture présente généralement des
affirmations simples et completes sur divers sujets complexes.

12. Ceux qui ont recgu la grace sont semblables a ceux qui ont congu et sont remplis de I'Esprit.
Soit ils rejettent la semence divine par leurs chutes, soit ils deviennent veufs de Dieu a cause de
leur lien avec I'ennemi qui habite en eux. La perte de la grace résulte de I'action des passions et
de la privation totale de la permission du péché. Une ame passionnée et pécheresse, séparée de
la grace et privée d'elle, devient veuve et se perd.



Saint Grégoire le Sinaite

13. Rien n'apaise et ne dompte la colere comme le courage et la miséricorde. lls triomphent des
ennemis qui assiegent la cité [de I'ame] : les premiers extérieurs, les seconds intérieurs.

14. Nombreux sont ceux qui, tout en accomplissant les commandements, semblent progresser,
mais, n'ayant pas atteint la cité, ils demeurent hors d'elle, car ils avancent sans réfléchir, prenant
pour le véritable chemin royal les carrefours qui égarent — c'est-a-dire les vices proches des
vertus. Les commandements n'autorisent ni la dévastation ni I'exces, mais exigent la poursuite
d'un but agréable a Dieu et I'accomplissement de sa seule volonté. Autrement, leurs efforts sont
vains et ils n'accomplissent pas, selon I'Ecriture, les voies justes de Dieu, car dans tout travail, il
faut considérer le but de son accomplissement.

15. Cherchez le Seigneur sur le chemin, c'est-a-dire dans votre cceur, par I'accomplissement des
commandements. Lorsque vous entendez Jean-Baptiste ordonner a tous de préparer les routes
et d'aplanir les sentiers (cf. Marc 1, 3), comprenez-y une référence aux commandements du cceur
et des actes. Il est impossible de suivre fidélement le chemin des commandements et de mener le
combat infaillible sans une intégrité de cceur.

16. Lorsque vous entendez le témoignage de I'Ecriture concernant la houlette et le baton (cf.
Psaume 22, 4), comprenez, au sens prophétique, le jugement et la Providence, et, au sens moral,
la psalmodie et la priere, car nous, jugés par le Seigneur, sommes chatiés par la houlette du
chatiment (cf. | Cor 11,32) pour nous étre tournés vers Dieu. En chatiant ceux qui s'élevent contre
nous par la houlette d'une psalmodie fervente, nous sommes fortifiés dans la priere. Ainsi, avec la
houlette et le baton dans la main d'un esprit actif, ne cessons de punir et d'étre punis jusqu'a ce
que, sous la protection de la Providence, nous échappions enfin au jugement présent et futur.

17. |l est caractéristique de ceux qui accomplissent les commandements de toujours privilégier le
plus grand commandement ancestral, celui du souvenir de Dieu : «Souviens-toi toujours de
I’Eternel, ton Dieu» (Dt 8,18). C’est pour I’avoir transgressé que les hommes ont péri, et c’est par
lui gu’ils peuvent étre sauvés. L'oubli [de Dieu] éradique la mémoire divine a la racine et, en
obscurcissant les commandements, expose ainsi ’lhomme a la nudité spirituelle.

18. Les ascetes retrouvent leur dignité originelle par deux commandements : I’'obéissance et le
jelne. Tout le mal s’est répandu parmi les mortels par des actions contraires a ces
commandements. Ceux qui les observent, par I'obéissance [a leur guide], s’élevent rapidement
vers Dieu, tandis que par le je(ine et la priere, I'ascension est plus lente. L’'obéissance convient
mieux aux débutants, le jelne a ceux qui sont intermédiaires, a ceux qui ont golté a la
contemplation et a ceux qui sont courageux. Mais la véritable obéissance a Dieu en ce qui
concerne les commandements est le propre de trées peu d’étres, et méme pour les plus
courageux, elle est extrémement difficile.

19. La loi de I'Esprit de vie (Romains 8:2), selon I’'apdtre, est celle qui parle et agit dans le cceur,
tout comme la loi de la lettre se réalise dans la chair. Cette loi spirituelle libére I'esprit de la loi du
péché et de la mort. La loi écrite permet de pratiquer secrétement le pharisaisme et d’observer
corporellement la loi en accomplissant les commandements sous le regard des autres.

20. L'ensemble des commandements, unis et ordonnés par I’Esprit (voir Ep 4,16), est parfois
appelé ’homme parfait ou I’'homme non encore parfait, selon sa maturité morale. Dans ce cas,
les commandements forment, pour ainsi dire, le corps, les vertus, comme des qualités intérieures
cristallisées, les os, et la grace impregne I’ame vivante, mouvant le corps et produisant des
ceuvres conformes aux commandements. L’insouciance et le zele pour la croissance en Christ
révelent si une personne est un enfant ou un adulte, aujourd’hui et dans le monde a venir.

21. Celui qui désire croitre dans le corps des commandements doit ceuvrer avec un intense
désir<sup>25</sup> a la recherche du lait pur et intelligent de la grace maternelle. Ainsi,
quiconque cherche et désire croitre en Christ est nourri du lait [de la grace]. Le lait, qui favorise la
croissance, ou, ce qui revient au méme, la sagesse, donne sa chaleur de son sein, et le miel
nourrissant donne sa joie aux parfaits pour la purification. «Le miel, dit-on, “et le lait est sous ta
langue” » (Cans 4,11). Salomon a appelé le pouvoir nourrissant et réparateur de I'Esprit «lait», et
son pouvoir purificateur «miel». Soulignant la différence entre ces actions de I'Esprit, le grand
apotre a dit : «Comme des enfants, je vous ai donné du lait a boire, et non de la nourriture solide»
(voir | Cor 3,1-2).

22. Celui qui cherche le sens des commandements sans les accomplir et qui s'efforce de le
trouver par la lecture ou I'étude est semblable a celui qui imagine une ombre au lieu de la vérité.
Les paroles de vérité, chez ceux qui les portent, sont le signe d'une véritable participation a la
vérité. Ceux qui sont indifférents a la vérité et qui n'y sont pas initiés, cherchant son contenu,
I'empruntent a une sagesse illusoire. L'apétre les a qualifiés de sensuels, dépourvus d'Esprit, bien
qu'ils s'exaltent dans la vérité (voir | Cor 2,14).



Saint Grégoire le Sinaite

23. De méme que I'ceil sensible, en jetant un coup d'ceil aux lettres, en recoit des perceptions
sensorielles,28 ainsi I'esprit, purifié et restauré dans sa dignité originelle29, contemple Dieu et
recoit de Lui des pensées divines. Il [I'esprit] a alors I'Esprit comme un livre30, et la faculté de
penser et de parler au lieu d'un calame. « Ma langue, dit le psalmiste, est un calame » (voir Ps. 44,
2). Et au lieu d'encre, I'esprit a la lumiere. En imprégnant la pensée de lumiére et en la remplissant
de lumiere, [I'esprit] inscrit les paroles de I'Esprit dans le coeur pur de ceux qui écoutent. Alors il
comprend ce qui a été dit sur la maniere dont tous seront instruits par Dieu (voir Jean 6,45) et
comment Dieu communiquera la connaissance a I'homme, par la prophétie et dans I'Esprit (voir
ps 93,10).

24. Par la loi des commandements, il faut comprendre la foi immédiate manifestée dans le coeur,
car de lui découlent tous les commandements et produisent l'illumination des ames, dans
lesquelles apparaissent alors les fruits suivants de la foi véritable et active : I'abstinence, I'amour
et, enfin, I'humilité donnée par Dieu comme commencement et renforcement de I'amour.

25. La véritable gloire des étres [rationnels] consiste dans la connaissance véritable des choses
visibles et invisibles : visibles ou sensibles, invisibles ou intellectuelles, rationnelles, spirituelles et
divines.

26. La limite [de I'Orthodoxie] est la pure contemplation et la connaissance des deux dogmes de
la foi, a savoir la Trinité et la Dyade : la reconnaissance de la Trinité et la contemplation de son
Unité indivisible et non fusionnée. La reconnaissance de la dualité consiste a accepter et a
confesser en Christ les deux natures en une seule Personne, c'est-a-dire du Fils unique, avant
I'incarnation et apres I'incarnation, en deux natures et volontés — divine et humaine - glorifiées
sans mélange.

27. Engendré, inengendré et procession sont les trois propriétés immuables et inaltérables de la
Tres Sainte Trinité, qu'il convient de confesser avec révérence. Le Pere est inengendré et sans
commencement, le Fils est engendré et co-engendré, et le saint Esprit procede du Pere et est
donné par le Fils coéternel, comme le dit Damascéne.

28. Pour le salut, la foi pleine de grace, manifestée par I'accomplissement des commandements
avec |'Esprit, serait suffisante si nous la chérissions, vivante et agissante en Christ. Or, I'ignorance
a enseigné aux pieux une foi verbale, morte et insensible, et non une foi pleine de grace.

29. La Trinité est une Unité simple et sans complexité, dépourvue de toute qualité sensible. La
Trinité dans I'Unité, ou le Dieu trinitaire, est parfaitement unie dans les Personnes.

30. Le Dieu infini est connu et compris en toutes choses de maniéere trinitaire. Il contient et
pourvoit a toutes choses par le Fils dans le Saint-Esprit. Et aucune Personne de la Sainte Trinité
n'est congue, nommée ou confessée en dehors ou séparément des autres.

31. Puisque I'nomme possede |'esprit, la parole et I'ame, existant les uns dans les autres et en
eux-mémes, et que l'esprit n'est pas séparé de la parole, ni la parole de I'ame, de sorte que
I'esprit parle verbalement et que la parole s'exprime par I'ame, alors, en vertu de cette
caractéristique, I'homme porte une image imparfaite de I'inexprimable Trinité archétypale, révélant
ainsi brievement sa création a I'image de Dieu.

32. L'Esprit est le Pére, la Parole est le Fils et le Saint-Esprit est véritablement I'Esprit, comme les
Peres porteurs de Dieu l'enseignent de maniere figurative, développant ainsi I'enseignement
dogmatique de la sainte, supréme et surnaturelle Trinité, du Dieu unique en trois Personnes, et
nous léguant la vraie foi et I'ancre de I'espérance. Selon I’Ecriture, connaitre le Dieu unique est la
source de I'immortalité, et comprendre la puissance de l'unité trinitaire est la vérité parfaite.
L’Evangile qui proclame cela peut étre compris ainsi : «Afin qu’ils te connaissent, toi, le seul vrai
Dieu, en trois personnes, et celui que tu as envoyé, Jésus Christ, en deux natures» (Jn 17,3).

33. Les chatiments éternels sont variés, tout comme les récompenses des justes. [Le tourment] a
lieu en enfer, ou, selon le témoignage40 des Ecritures, dans un pays obscur et ténébreux, le pays
des ténebres éternelles (voir Job 10,22), ou les pécheurs demeurent jusqu'au jugement et ou ils
retourneront aprés la sentence [finale]. Les paroles : « Que les pécheurs retournent en enfer » (Ps
9,18) et «La mort les dévorera» (Ps 49,15) — que peuvent signifier d'autre que la détermination
finale [de Dieu] et la condamnation éternelle ?

34. Le feu, les ténebres, le ver et le Tartare existent [déja sur terre] dans diverses convoitises, les
téneébres dévorantes de I'ignorance, la soif insatiable des plaisirs sensuels et le tremblement et la
puanteur du péché abominable. Ces promesses et ces vestibules des tourments infernaux sont
encore actifs ici-bas dans les ames pécheresses et naissent en elles d'habitudes passionnées.

35. Les habitudes passionnelles sont les précurseurs du tourment, tandis que les manifestations
des vertus sont les clés du Royaume des Cieux. Les commandements doivent étre considérés
comme des actions, et les vertus comme des habitudes, tout comme les vices, par leur
persistance, sont appelés habitudes.



Saint Grégoire le Sinaite

36. Dans |'éternité, les récompenses sont égales aux chatiments, bien que beaucoup paraissent
inégaux. La justice divine récompensera certains par la vie éternelle, d'autres par le tourment
éternel. Tous, qu'ils aient bien ou mal vécu en ce monde, hériteront de la rétribution selon leurs
actes. La quantité et la qualité de la rétribution44 seront proportionnelles aux habitudes et aux
manifestations de leurs passions et de leurs vertus.

37. Les lacs de feu représentent les ames voluptueuses ou, comme dans les marais fétides, la
puanteur des passions nourrit le ver infatigable de la débauche, la luxure débridée de la chair,
[nourrit] les serpents, les crapauds et les sangsues des désirs passionnés, des pensées
criminelles et destructrices, et des démons. Une telle disposition [spirituelle] y trouve la promesse
d'un futur tourment.

38. De méme que les germes des tourments [infernaux] sont invisiblement cachés dans I'ame des
pécheurs, de méme les prémices des bénédictions [célestes] sont communiquées et révélées
dans le coeur des justes par le saint Esprit. Le royaume des cieux est une vie vertueuse, [de méme
que] le tourment [en enfer] est constitué de passions débridées.

39. La nuit qui approche est, selon la parole du Seigneur, les ténebres a venir, ou nul ne peut
ceuvrer (Jean 9, 4). 48 Ou, selon une autre interprétation, il s'agit de I'antichrist, appelé nuit et
ténebres, ou encore, selon une interprétation morale, de I'insouciance constante [concernant le
salut] qui, telle une nuit impénétrable, mortifie I'ame par un sommeil d'insensibilité. La nuit [au
sens littéral du terme] rend tout le monde somnolent et symbolise la mort par mortification. Et la
nuit des ténebres a venir enivrera de souffrance les pécheurs morts et insensibles.

40. Le jugement de ce monde est I'incrédulité des méchants, selon I'Evangile : «Celui qui ne croit
pas est déja condamné » (Jn 3,18). Le sort des pécheurs est déterminé par les actions judiciaires
de la Providence, qui les corrige et les convertit a Dieu, et qui pese leurs bonnes et mauvaises
intentions selon leurs manifestations extérieures, conformément a ces paroles : «Rejetez les
pécheurs, qui se sont égarés des le sein de leur mere» (Ps 58,4). Concernant l'incrédulité, le
chatiment et les actes, le juste jugement de Dieu se manifeste lorsqu'il punit certains, pardonne a
d'autres, et en couronne d'autres encore ou les soumet au tourment. Les premiers sont toujours
méchants, les seconds croient, mais sont insouciants et sont donc punis avec humanité. Ceux qui
sont parfaits en vertus et ceux qui sont plongés dans les vices recevront leur juste chatiment.

41. Si notre nature, avec I’assistance du saint Esprit, n’est pas préservée intacte et pure comme
elle devrait I'étre, alors ni maintenant ni dans l'union future ne peut étre une avec le Christ en
esprit et en corps. |l n’appartient pas a la puissance toute-puissante et unificatrice de I’'Esprit de
remplacer les lambeaux des anciennes passions par la robe nouvelle de la grace.

42. Une égale dignité, a I'image du Christ, sera accordée a ceux qui auront regu et conservé
imméritément le renouvellement de I’'Esprit, faisant I'expérience inexprimable de la déification
surnaturelle. Mais nul ne sera en Christ ni membre du Christ s’il ne devient déja ici-bas porteur®®
de la grace, ayant en lui, selon I'apbtre, un exemple de la connaissance de la vérité (Rom 2,20).
43. Le royaume des cieux est semblable a un tabernacle fait par Dieu. [Il est modelé sur] le
tabernacle de Moise, présentant, entre deux tentures, une représentation de [la vie] dans le
monde a venir. Tous ceux qui sont sanctifiés par la grace entreront dans la premiere partie [du
royaume des cieux], tandis que la seconde, spirituelle, ne sera accessible qu'a ceux qui, ici-bas,
dans les ténebres de la théologie, a l'instar des prétres, auront parfaitement accompli les
sacrements avec les trois puissances de I'ame. Ces derniers, ayant pour intercesseur I'Unique de
la Trinité, Jésus, le plus grand des prétres et le premier des souverains prétres, pénétreront dans
le tabernacle créé par Dieu et seront illuminés d'une lumiere fulgurante.

44. Le Sauveur a appelé les différents stades et états de maturité morale la-bas [au paradis] de
multiples demeures. Bien que le royaume soit un, il contient en son sein de nombreuses
différences. Il comprend des personnes célestes et terrestres selon leur vertu, leurs visions et
leurs degrés de déification. La gloire du soleil est une, celle de la lune une autre, et celle des
étoiles une autre encore. Et chaque étoile differe d'une autre en gloire, selon les paroles de
I'ap6tre (I Cor 15,41), bien qu'elles brillent toutes dans le méme ciel divin visible.

45. Presque incorporel et incorruptible, celui qui a purifié son esprit par les larmes, ressuscité son
ame ici-bas par I'Esprit, soumis sa chair a la raison et transformé sa nature, devient peu a peu un
cohabitant avec les anges.

46. Indiciblement transformé, passant de I'ame au spirituel, le corps incorruptible, sans humidité
ni pesanteur, demeurera néanmoins terrestre, de sorte qu’il sera simultanément terrestre et
céleste dans sa subtilité divine. Tel qu’il fut créé a I'origine, tel il ressuscitera également, pour étre
conformé a la forme du Fils de I’'hnomme par sa parfaite participation a la déification.

47. La terre des humbles est le royaume des cieux, ou I’état divino-humain du Fils [de Dieu], dans
lequel nous sommes entrés et entrons encore, ayant recu la grace de la naissance par I’adoption

5



Saint Grégoire le Sinaite

et le renouveau par la résurrection. La terre sainte est aussi la nature divinisée, ou peut-étre la
terre elle-méme, purifiée pour ceux qui sont nés sur terre selon leur dignité. Selon une autre
interprétation, la terre qui constitue I’héritage des vrais saints est le silence divin imperturbable du
monde suprarationnel. Sur cette terre, la race des justes s’établira, paisible et insensible a tout ce
qui y existe.

48. La Terre promise est le détachement, d’ou coulent le miel et le lait, c’est-a-dire la joie de
I’Esprit.

49. Les saints au ciel communiquent mystérieusement entre eux par une parole intérieure,
prononcée dans le saint Esprit.

50. Si nous ignorons comment Dieu nous a créés, nous ne pourrons pas comprendre comment le
péché nous a transformés.

51. Ceux qui ont atteint la plénitude de la perfection en Christ sont égaux en stature spirituelle.

52. Ceux qui travaillent recevront leur récompense. La quantité et la qualité [des récompenses],
ou leur importance, indiqueront le rang et I'état dans lesquels [les saints] se trouveront.

53. Apres l'incorruptibilité et la déification, les saints, comme il est écrit, auront I'esprit des anges
et seront les fils de la Résurrection du Christ (Luc 20,36).

54. Dans le siecle a venir, dit-on, les anges et les saints ne cesseront jamais de croitre en dons et
ne faibliront jamais dans leur quéte du bien, car ce siecle ne permet ni I'affaiblissement [moral] ni
la déviation de la vertu vers le vice.

55. Considérez maintenant celui qui a regu comme gage la ressemblance de la croissance du
Christ comme un homme parfait. Dans le siécle a venir, la puissance de la déification proclame la
perfection de I'homme.

56. Celui qui, ici-bas, aura atteint la perfection spirituelle dans la vertu, atteindra dans la vie future
une dignité et une déification égales a celles de ses pairs.

57. La vraie gloire, dit-on, réside dans la connaissance, la contemplation spirituelle ou un
discernement approfondi des dogmes et une compréhension de la vraie foi.

58. L'émerveillement est |'exaltation totale des facultés de I'ame face a ce qui est connu, propre a
la gloire magnifique de la Divinité. Autrement dit : I'émerveillement est I'aspiration pure et totale de
I'esprit a la puissance infinie qui réside dans la lumiere. L'extase, cependant, représente non
seulement le ravissement des facultés de I'ame vers le ciel, mais aussi I'extase totale des sens
eux-mémes. Le zele pour Dieu est double : c'est une ivresse spirituelle qui éveille le désir du salut.
59. Dans I'ame, deux formes de zéle sont principalement présentes : le zéle sincere et le zéle
extatique. Le premier n'appartient qu'a ceux qui sont en voie d'illumination, le second a ceux qui
ont déja atteint la perfection dans I'amour. Ces deux formes de zéle, par leur action, détournent
I'esprit des sens, car le zéle divin est I'ivresse de I'esprit par ce qui est supérieur a la raison
naturelle, et par lui 'hnomme est dépouillé jusqu'au sens des relations extérieures.

60. L'origine et la cause des pensées résident dans la division, par le péché de I'homme, de la
mémoire singuliere et simple, division qui, par la méme, a détruit le souvenir continu de la Divinité
et, s'étant détournée du simple au complexe, de l'uniforme au varié, s'est condamnée a la
destruction par ses propres forces.

61. La guérison de la mémoire primitive, rongée par la mémorisation insidieuse et destructrice des
pensées, est conditionnée par son retour a sa simplicité originelle. L'instrument du mal - la
désobéissance — a non seulement perturbé la simple mémoire spirituelle du bien, mais a aussi
perverti toutes les facultés de I'ame, affaiblissant ses inclinations naturelles vers la vertu. La
mémoire est entierement guérie par le souvenir continu et fortifié par la priere de Dieu, qui, ayant
fusionné avec |'esprit, se détourne des objets naturels pour se tourner vers le surnaturel.

62. La cause des passions est le péché, les pensées sont des passions, les réves sont des
pensées, les pensées sont mémoire, les souvenirs sont oubli; I'oubli est la mére de I'oubli. La
cause de l'ignorance est la négligence. La négligence dégénere du désir passionné. Le fondement
des désirs est le mouvement désordonné, le mouvement est I'impulsion a I'action; I'acte [pécheur]
est un désir téméraire du mal et une inclination pour les sensations sensuelles et [passionnées].
63. Les pensées se forment et agissent dans |'esprit, les passions bestiales dans la force irritable,
les aspirations bestiales dans la volonté, les idées fantastiques dans l'intellect et les pensées
dans I'entendement.

64. Le déferlement des pensées immorales est comme un courant de riviere. Sous forme de
pensées, des suggestions leur sont attachées, auxquelles un consentement coupable est permis,
inondant le coeur comme une crue impétueuse.

65. Considérez le plaisir éphémere, la souillure de la fornication et le fardeau des acquisitions
matérielles comme un profond marécage. Accablé par eux, |'esprit passionné est plongé, par ses
pensées, dans I'abime du désespoir.



Saint Grégoire le Sinaite

66. L'Ecriture appelle souvent les paroles concernant les choses des pensées, tout comme elle
appelle les pensées des paroles. Cela s'explique par le fait que le mouvement supramatériel de
toute nature est matérialisé et transformé par les objets en images. Ainsi, par la «manifestation»,
le mouvement [nommeé] est connu et exprimé.

67. Les pensées sont les paroles des démons et les précurseurs des passions, et les paroles et
les pensées sont le seuil des actes, car il est impossible de commettre un acte mauvais ou bon
sans qu'il ait d'abord suscité une pensée. Une pensée est le mouvement d'une suggestion
invisible concernant certains objets.

68. La matiere des choses produit des pensées pures, tandis qu'une suggestion démoniaque
produit des pensées mauvaises. Ainsi, les pensées et les paroles naturelles different des pensées
et des paroles contre nature et surnaturelles.

69. Les pensées changent instantanément et de maniere égale : les pensées naturelles se
transforment directement en pensées contre nature, et les pensées naturelles en pensées
surnaturelles. La raison de cette transformation et de cette renaissance mutuelles des pensées
matérielles en pensées démoniaques, et de celles issues de la suggestion en pensées matérielles,
réside dans les pensées elles-mémes. De méme que les pensées divines produisent des pensées
naturelles, celles-ci produisent des pensées surnaturelles. En un mot, chaque mouvement mental
se transforme en quelque chose de semblable, selon les quatre causes qui le produisent.

70. Remarquez que les pensées sont précédées de leurs causes; les pensées précedent les
réves, les réves les passions, les passions les démons. Ces phénomenes, s’unissant les uns aux
autres, forment une sorte de chaine, ou d’ordre, dans des esprits qui ignorent tout ordre. Rien ne
surgit spontanément, indépendamment des démons. L'imagination ne crée pas d’'images sans le
pouvoir démoniaque secret, et la passion n’agit pas, car Satan, bien que précipité du ciel et
écrasé, se dresse au-dessus de nous et est tres fort grace a notre négligence.

71. [Les démons] emplissent I'esprit d'images, ou plutét, ils prennent eux-mémes une forme
conforme a [notre disposition spirituelle]. lls s'attachent selon I'inclination de I'dme a la passion
qui y regne et y agit. Les démons utilisent également cette propension aux passions comme
condition a la prolifération des images en nous. Dans le sommeil comme a I'état de veille, ils nous
montrent des choses issues d'une imagination riche et variée. Les démons des passions
charnelles se transforment tant6t en porcs, tantét en anes, tantét en chevaux fougueux et
lubriques, tant6ot en Juifs extrémement débauchés. [Les démons] de la colere se transforment
tantét en paiens, tantét en lions; [les démons] de la timidité, en Ismaélites; [les démons] de
I'inconstance, en Iduméens; [les démons] de I'intempérance et de I'ivrognerie, en Sarrasins; [les
démons] de I'égoisme, tantét en loups, tantét en pantheres. Les démons de la ruse se
transforment tantét en serpents, tant6t en vipéres, tantot en renards; les démons de |'impudeur,
en chiens; les démons de la paresse, en chats. Il arrive que les démons de la fornication prennent
parfois I'apparence de serpents, tantdét de corbeaux ou de corneilles. Puisque les oiseaux sont
spirituels, ce sont principalement les démons aériens qui se transforment en eux. Du fait de la
nature tripartite de I'ame, l'imagination a raison de modifier trois fois les images des esprits.
Conformément aux pouvoirs volitionnel, irritable et mental de I'dme, I'imagination présente les
démons de trois manieres : sous forme d'oiseaux, de bétes et de bétail. Les trois principaux
maitres de la passion s'arment toujours contre trois puissances spirituelles et, selon la passion qui
définit I'ame, sous cette forme, selon leur affinité avec elle, ils nous attaquent en apparaissant.

72. Les démons de la luxure attaquent souvent comme le feu et les charbons ardents, car les
esprits lubriques attisent les désirs lubriques et, en troublant I'esprit, obscurcissent I'ame. Le
plaisir passionné est lui-méme la cause de I'embrasement, du trouble et de I'obscurcissement.

73. La nuit des passions est I'obscurité de I'ignorance, ou encore, la nuit est le domaine qui
enfante les passions, ou regne le prince des ténebres et ou les esprits [du mal] —allégoriquement
parlant, les bétes des champs, les oiseaux du ciel et les reptiles de la terre — rugissent, cherchant
avidement a nous dévorer.

74. Durant |'action des passions, certaines pensées précedent, tandis que d'autres suivent. Les
pensées précedent les fantasmes, tandis que les passions suivent les fantasmes. Les passions
précedent les démons, tandis que les démons suivent les passions.

75. L'abus est le commencement et la cause des passions. La cause de |'abus est I'inclination,
I'inclination étant la prépondérance d'une impulsion volontaire. Le critere du désir est une
inclination, et les inclinations sont des démons, donnés par la Providence pour révéler la nature
de notre volonté.

76. Le poison mortel du dard du péché est I'habitude passionnée de I'ame, car le caractére de
celui qui s'est volontairement asservi aux passions est inébranlable et immuable.



Saint Grégoire le Sinaite

77. Les passions portent divers noms. Elles se divisent en spirituelles et corporelles; les passions
corporelles se subdivisent en passions douloureuses et pécheresses; les passions douloureuses
se subdivisent en passions pécheresses et éducatives. Les passions de l'ame se divisent
également en irritables, volontaires et mentales. Les passions mentales se divisent en rationnelles
et imaginatives. Certaines de ces passions naissent de I'abus de la volonté, d'autres sont
imposées par la nécessité. Ce sont les passions dites irréprochables, que les péres appellent
passions accompagnatrices et propriétés naturelles.

78. Certaines sont des passions du corps, d'autres de I'ame. Certaines sont désirables, d'autres
irritantes;<sup>106</sup> certaines sont des passions de la faculté intellectuelle, d'autres de
I'esprit et de l'intellect. Elles sont interdépendantes et s'alimentent mutuellement : les passions
corporelles contribuent aux passions volitionnelles, les passions spirituelles aux passions
irritantes et, de méme, les passions de la faculté intellectuelle contribuent aux passions mentales,
les passions mentales aux passions rationnelles et mnésiques.

79. Les passions irritantes sont : la colere, l'irritabilité, I'arrogance, l'irascibilité, l'insolence,
I'arrogance, la vanité, et d'autres encore. Parmi les passions de la volonté figurent : la convoitise,
la débauche, I'intempérance, la gourmandise, la luxure, I'avarice et |I'amour-propre — la plus
pesante de toutes. Les passions de la chair sont : la fornication, I'adultére, I'impureté, la licence,
I'injustice, la gourmandise, I'insouciance, la distraction, la mondanité, la convoitise, et d'autres
encore. Les passions relevant du domaine mental sont : I'incrédulité, le blaspheme, la ruse, la
tromperie, la curiosité, la duplicité, la médisance, la calomnie, la condamnation, I'humiliation, le
blaspheme, I'hypocrisie, le mensonge, I'obscénité, les vaines paroles, la flatterie, I'ironie, la vanité,
le désir de plaire, I'arrogance, le parjure, les vaines paroles, et d'autres encore. Les passions de
I'esprit sont : la vanité, l'arrogance, la vantardise, le gol(t de la polémique, l'indignation, la
suffisance, la contradiction, la désobéissance, la réverie, la propension au mensonge et a la
vantardise, I'amour de la gloire, I'orgueil — le premier et le pire des maux. Les passions de
I'intellect sont : l'errance, la frivolité, la servilité, I'obscurité, I'aveuglement, les déviations, les
suggestions, I'assentiment, les inclinations, les conversions, les rejets, et autres. En un mot, tout
mal contre nature s'est mélé aux trois facultés de I'ame, de méme que toute bonté y coexiste
naturellement.

80. Oh ! avec quel émerveillement David s'écrie vers Dieu : «Ta connaissance est trop
merveilleuse pour moi; elle est si élevée que je ne peux l'atteindre» (Ps 139,6). Elle est
incontestable et incompréhensible — au-dela de ma faible intelligence et de mes forces. Combien
incompréhensible, de plus, est la formation du corps lui-méme, possédant dans chacune de ses
especes une structure triple et unitaire, ornée des nombres septuple et deux, signifiant
arithmétiquement le temps et la nature, qui, a leur tour, selon les lois actives de la nature, révelent
la gloire de Dieu dans le porteur corporel de la splendeur trinitaire.

81. Pour les membres mobiles, les lois de la nature sont une sorte de lien. Méme le mot «notre»
indique leurs différences, car elles représentent de multiples expressions de [nos] propres
propriétés. Ou encore : la loi naturelle est la puissance d'activité de chaque espéce et de chaque
membre. De méme que Dieu anime toute la création, I'ame active les membres du corps et les
conduit chacun a leur fonction propre. Il convient ici de se demander pourquoi des hommes
porteurs de Dieu qualifient tantét la colére et le désir passionné de forces charnelles, tantét de
forces spirituelles. Nous affirmons [en réponse] que les paroles des saints ne sont pas
contradictoires pour ceux qui les comprennent clairement. Dans les deux cas, [les saints] révelent
la vérité et, le cas échéant, modifient avec beaucoup de sagesse la dénomination des passions
[de I'dme et du corps] grace a leur mystérieuse double existence sous forme de coexistence,
d'autant plus que I'ame est déja parfaite ici-bas, tandis que le corps, se développant sous |'effet
de la nourriture, est [manifestement] imparfait. L'ame, créée rationnelle et pensante, possede des
le commencement de sa création la puissance d'un certain désir et celle de l'irritabilité, suscitant
un zele courageux. Mais l'irritabilité déraisonnable et le désir insensé ne sont pas créés avec elle,
de méme qu'ils ne I'étaient pas originellement dans la chair. La chair est créée incorruptible,
dépourvue de cette humidité d'ou naissent le désir charnel et la rage bestiale. Suite a la
désobéissance, lorsque I'homme sombra dans la corruption et la brutalité charnelle des animaux
muets, naquirent nécessairement en lui l'irritabilité et la passion charnelle. Et chaque fois que la
chair domine en I'homme, celui-ci, par la rage et le désir charnel, s'oppose aux désirs de |'ame.
Lorsque le mortel est subordonné a la raison, celui qui est sauvé s'empresse de faire le bien,
suivant les désirs de I'ame. Or, du fait du mélange et de I'union avec I'ame des propriétés
charnelles, I'hnomme est devenu semblable aux bétes de somme et, s'étant soumis a la loi du
péché, il est, par la force de la nécessité naturelle, passé de la raison a la stupidité et de I'homme
a la béte. L'ame rationnelle fut créée par le souffle et par l'infusion de la vie rationnelle.

8



Saint Grégoire le Sinaite

Parallelement, Dieu ne créa pas la rage ni le désir charnel bestial, mais seulement la force active
de l'effort et la persistance zélée du désir. De méme, ayant créé le corps, [le Seigneur] ne lui
implanta pas initialement l'irritabilité ni la convoitise charnelle irrationnelle. Par la suite, a cause de
la désobéissance, il acquit la mortalité, la corruption et les caractéristiques des bétes, auxquelles
il fut comparé. Les théologiens disent que le corps fut créé incorruptible et qu'il ressuscitera tel
quel, bien que désormais corruptible. De méme, I'ame fut créée impassible. Mais tous deux -
corps et ame - se corrompirent et se dissolurent selon la loi naturelle d'union et d'influence
mutuelle, I'ame se livrant aux passions et surtout aux démons, tandis que le corps devint
semblable aux animaux muets par les propriétés de son état et sujet a la corruption. Agissant
dans la méme direction, les forces de I'dame et du corps formérent une seule béte, insensée et
irrationnelle, animée de rage et de désir charnel. Ainsi, selon I’'Ecriture, ’hnomme s’est joint aux
bétes et leur est devenu semblable en tout point (Ps 49,13).

83. De méme que Dieu est la cause et la source de tout bien, le commencement et le fondement
des vertus sont une bonne intention ou un désir du beau. Le commencement du bien est la foi, en
particulier le Christ — le Rocher de la foi —, en qui nous avons le commencement et le fondement
de toutes les vertus, sur qui nous sommes établis et sur qui nous batissons tout bien. Il est la
pierre angulaire qui nous lie a lui, et la Perle de grand prix. En la recherchant, le moine, en
pénétrant dans les profondeurs du silence, par I'obéissance aux commandements, renonce en
quelque sorte a tous ses propres désirs afin d’acquérir [cette Perle] de son vivant.

84. Les vertus s’égalisent mutuellement en ce qu’elles convergent toutes vers une seule, [ont] une
seule limite et completent le visage d’une [vertu]. Mais il existe aussi des vertus [partielles], et
certaines surpassent d'autres dans la mesure qu'elles englobent et concentrent en elles un grand
nombre, voire la totalité, des vertus, telles que I'amour divin, I'numilité et la patience divine. Au
sujet de la patience, le Seigneur dit ceci : «Par votre patience, vous sauverez vos ames» (Luc
21,19). Il n'a pas dit : «Par votre jeline, par votre vigilance.» Par patience, j'entends cet état
conforme a la volonté de Dieu, qui est la reine des vertus, le fondement des actes de bravoure, la
paix dans les guerres, le calme dans la tempéte et un rempart inébranlable pour ceux qui la
posseédent. Celui qui I'a acquise en Jésus Christ ne peut étre atteint ni par les armes, ni par les
lances, ni par les armées ennemies, ni par la horde démoniaque elle-méme, ni par aucune autre
force.

88. Parmi les vertus, certaines sont actives, d'autres divines, d'autres encore naturelles et
spirituelles. Les actives résultent d'un libre choix, les naturelles d'une disposition intérieure, et les
divines de la grace.

89. De méme que l'origine des vertus se situe dans notre ame, de méme la source des passions.
Mais les premieres y naissent naturellement, les secondes contre nature. L'ame trouve la cause
de la génération du bien et du mal dans I'inclination du désir qui, tel le point sur lequel on trace
une ligne ou la fleche sur une balance, recoit I'influence et agit dans la direction ou elle penche.
La volonté est soumise a une double action, car elle contient en elle le bien par nature et le mal
par libre inclination.

90. L'Ecriture appelle les vertus des « vierges » (voir Can 1,2) en raison de leur lien étroit avec
I'ame, raison pour laquelle elles sont considérées avec elle comme un seul esprit et un seul corps.
L'apparence d'une jeune fille symbolise I'amour, et les vétements de ces saintes vierges
témoignent de leur chasteté et de leur pureté. La grace divine a pour coutume de créer et de
transformer indubitablement diverses vertus chez les personnes fortes spirituellement, en les
adaptant a leurs qualités et a leurs aptitudes.

91. Il existe huit passions dominantes : trois grandes — la gourmandise, |'avarice et la vanité — et
cing qui les suivent : la fornication, la colere, la tristesse, la paresse et I'orgueil. De méme, parmi
les vertus opposées aux passions, les trois principales sont la pauvreté, |'abstinence et I'humilité,
suivies et suivies des autres : la pureté, la douceur, la joie, le courage, I'humilité et toute la série
des vertus. Tous ceux qui le désirent ne peuvent étudier et comprendre la puissance, I'action et le
parfum de chaque vertu, ni I'odeur de la passion; seuls ceux qui agissent, qui ceuvrent en paroles
et en actes, et qui ont recu du saint Esprit le don de la connaissance et du discernement, en sont
capables.

92. Les vertus agissent parfois, parfois sont activées [par nous]. Elles agissent, prenant demeure
en nous au moment opportun, quand, comment et selon leur bon vouloir. Nous les manifestons
selon notre libre arbitre, notre disposition morale et nos habitudes. Mais elles sont essentielles en
elles-mémes, et nous sommes moralement formés par elles, approximativement, puisque I'image
de toutes nos [bonnes] actions est I'empreinte de I'archétype. Le spirituel est essentiellement
assimilé par quelques-uns avant la jouissance immortelle future. Et c'est la, en effet, que nous



Saint Grégoire le Sinaite

entreprenons et accomplissons des travaux et des exploits, et non que nous possédons les
vertus elles-mémes.

93. Selon Paul, celui qui, y participant, peut activement communiquer la lumiere du Christ a
autrui, est ministre de I'Evangile (cf. Rm 15,16). Tel une semence certaine, il répand la parole
divine sur les champs spirituels de ses auditeurs. Que votre parole, dit-on, soit toujours empreinte
de gréce, assaisonnée du sel de la bonté divine (Col 4,6), afin qu’elle communique la grace a ceux
qui I’écoutent avec foi (Eph 4,29). Ayant comparé les enseignants a des agriculteurs et ceux qui
sont instruits a un champ cultivé, [I’apbtre] décrit avec beaucoup de sagesse les premiers comme
des laboureurs et des semeurs de la Parole divine, et les seconds comme le sol fertile, fécond et
riche des vertus, car le véritable service sacré n’est pas seulement I'accomplissement des ceuvres
divines, mais aussi la participation [personnelle] et la transmission des bénédictions.

94. La parole prononcée oralement pour instruire autrui varie et ne provient pas uniformément de
quatre sources, mais de multiples manieres. Une parole [vient] de I’enseignement, une autre de la
lecture, une autre de I'activité et une autre de la grace. Mais tout comme I'eau, homogene par
nature, se transforme en sa propriété inhérente en fonction de la différence du sol terrestre qui se
trouve en dessous d'elle et change, comme on le sait par le go(t, en amer ou sucré, puis salé ou
acide, de méme la parole prononcée, changeant en fonction de la structure morale de chacun, est
reconnue dans |'action et, par elle, apporte un bienfait.

95. La parole est donnée a tout étre raisonnable pour sa jouissance, et de cette parole, comme
d'une nourriture variée, I'ame percevant [toujours] une douceur différente. La parole savante est
pour elle comme un éducateur, la formant moralement. La parole issue de la lecture, pour ainsi
dire, I'emplit de I'eau de la paix; la parole issue de I'action la sature, comme un paturage riche en
herbe; la parole de grace réjouit, comme une coupe débordante [de vin] (voir : Ps 22,5). L'indicible
joie gracieuse qui émane de la parole de grace illumine [I'ame], comme I'huile qui fait resplendir le
visage (Ps 103,15).

96. Non seulement I'ame possede véritablement ces états en elle-méme, comme la vie méme,
mais lorsqu'elle les entend d'autrui lors de I'enseignement, elle les ressent aussi, pourvu que
I'enseignant et I'auditeur soient guidés par la foi et I'amour, c'est-a-dire que I'un écoute avec foi et
I'autre éclaire avec amour, en communiquant des paroles sur les vertus sans orgueil ni vanité.
Alors, la parole de I'enseignement est recue par I'ame comme un éducateur; la parole de la
lecture comme un nourrissant; la parole de l'action comme le plus habile ornement [de
I'apparence] de I'épouse; et la parole illuminatrice du saint Esprit comme la parole d'un époux
joyeux qui s'appréte a se fiancer, puisque toute parole qui sort de la bouche de Dieu est soit une
parole prononcée par les levres des saints avec |'assistance de I'Esprit, soit le fruit de cette douce
inspiration du saint Esprit, dont seuls les dignes sont nourris. Bien que tous les étres intelligents
se délectent de la Parole, rares sont ceux qui se réjouissent véritablement ici-bas sous l'influence
de I'Esprit. La plupart ne connaissent et ne mémorisent que les images des paroles spirituelles,
sans avoir go(té au véritable pain de la vie future, qui consiste en la sensation de Dieu le Verbe.
La-bas, ce pain seul est offert en abondance a tous ceux qui sont dignes de multiples délices et
n'est jamais épuisé, gaspillé ni diminué.

97. Sans sentiment spirituel, il est impossible de faire I'expérience tangible de la douceur divine.
De méme que celui qui émousse ses sens les rend insensibles aux phénomeénes sensoriels et ne
voit, n'entend ni ne sent, étant affaibli ou, mieux encore, a demi mort, de méme celui qui
engourdit les facultés naturelles de I'ame par les passions les rend insensibles aux influences d'en
haut et incapables de participer aux mysteres de I'Esprit. Celui qui ne voit, n'entend ni ne sent
spirituellement est mort. Le Christ ne vit pas en lui, et lui-méme s'oriente vers des actions qui ne
sont pas celles du Christ.

98. Comparés aux facultés de I'ame, surtout lorsqu'elles sont saines, les sens ont une fonction
égale et semblable, voire identique. C'est grace a cela que tous deux vivent et agissent. lls sont
unis par I'Esprit vivifiant. En revanche, I'homme s'épuise completement lorsqu'il est atteint du mal
profond des passions et qu'il git constamment a I'hopital de la négligence. Les sens contemplent
clairement le sensoriel, les facultés [spirituelles] le mental, surtout en l'absence de la lutte
satanique intérieure qui s'oppose a la loi de I'esprit et de I'ame. Lorsque, par I'Esprit, ils sont
réunis et unis, devenant un seul étre, alors ils reconnaissent directement et essentiellement les
choses divines et humaines telles qu'elles sont par nature, discernent clairement leur signification
et, autant que possible, contemplent purement la cause unique de toutes choses : la Trinité.

99. Avant tout, I'nésychaste doit fonder sa vie silencieuse sur les cing vertus suivantes : le silence,
I'abstinence, la vigilance, I'numilité et la patience. Trois activités sont agréables a Dieu : la
psalmodie, la priere et la lecture, et, en cas de maladie, les travaux manuels. Ces vertus
s'entremélent et se completent mutuellement. L'hésychaste doit demeurer dans le souvenir de

10



Saint Grégoire le Sinaite

Dieu le matin, dans la priere et le silence du coeur, et prier patiemment pendant la premiére heure;
puis lire pendant la deuxieme heure, chanter pendant la troisieme, prier pendant la quatrieme, lire
pendant la cinquieme, chanter pendant la sixieme, prier pendant la septieme, lire pendant la
huitieme, lire pendant la neuvieme, se fortifier par la nourriture pendant la dixieme, se reposer
pendant la onzieme si nécessaire, et chanter les vépres pendant la douzieme heure. Ainsi, en
parcourant vertueusement le chemin de sa journée, il plait a Dieu.

100. A l'instar de I'abeille, il faut recueillir les vertus les plus utiles. Ainsi, en les amassant peu a
peu, on peut constituer [dans I'ame] une vaste collection de manifestations vertueuses, d'ou jaillit
le miel de la sagesse, source de joie spirituelle.

101. Si vous le souhaitez, écoutez comment traverser plus aisément la nuit. La veille nocturne
comporte trois ordres : débutant, intermédiaire et parfait. Le premier [ordre] prescrit de dormir la
moitié de la nuit et de veiller I'autre moitié, soit du soir a minuit, soit de minuit au matin. Le
deuxiéme [ordre] prescrit une ou deux heures de veille le soir, puis quatre heures de sommeil et
d'éveil pour les matines, et six heures de chants et de prieres jusqu'au matin. La premiere heure
[de la journée] doit étre consacrée au chant et au silence, comme indiqué précédemment.
Ensuite, il faut observer I'ordre des activités susmentionnées selon les heures ou maintenir une
priere constante et ininterrompue, dont I'habitude structure la vie humaine. Enfin, la troisieme
[regle] consiste en une veillée nocturne [en priere] et en vigilance.

102. Parlons maintenant de la nourriture. Environ une livre de pain suffit a quiconque s'est engagé
dans |'épreuve du silence. On peut boire deux coupes de vin pur, trois coupes d'eau, et parmi les
provisions disponibles, il ne faut pas consommer autant que la nature le réclame, mais utiliser
avec modération’® seulement ce que la Providence offre. La meilleure et la plus concise regle
pour ceux qui veulent vivre convenablement consiste a accomplir trois vertus — a savoir le jeCne,
la vigilance et la priere — par lesquelles se trouve le fondement le plus slr de toutes les vertus.
103. Par-dessus tout, le silence exige la foi, la patience, la force et le pouvoir, I'amour sincere et
I'espérance. Méme si un croyant, par simple négligence ou pour une autre raison, ne trouve pas
ici-bas ce qu'il cherche, a I'heure de la mort, il ne peut manquer d'étre pleinement convaincu du
fruit de la foi et du combat, et de voir la liberté en Jésus-Christ, qui est la Rédemption et le Salut
de nos ames, le Verbe fait Dieu et homme. Mais I'incrédule, a tous égards, sera condamné a la
mort. En effet, selon la Parole du Seigneur, il est déja condamné (cf. Mc 16,16), car comment
croire, esclave des plaisirs et cherchant la gloire des hommes plutét que celle de Dieu ? (cf. Jn
5,44). Bien qu'une telle personne puisse paraitre fidele en paroles, elle se trompe sans s'en rendre
compte et entendra ces mots : «Puisque tu ne m'as pas recu dans ton cceur, mais que tu m'as
rejeté, moi aussi je me détournerai de toi.» C'est pourquoi les fidéles doivent garder une vive
espérance et croire en la vérité de Dieu, telle qu'elle est attestée dans toutes les Ecritures,
confessant leur propre faiblesse, de peur d'encourir une double et inexorable condamnation.

104. Rien ne contribue autant a la contrition du cceur et a I'humilité de I'ame que la solitude
éclairée et le silence absolu. Et rien d'autre ne détruit fondamentalement la structure du silence et
n'enleve son pouvoir protecteur que les passions suivantes : l'insolence, la gourmandise, la
loquacité, les soucis distrayants, I'orgueil et la maitresse des passions : la vanité. Celui qui s'y
habitue facilement, a mesure qu'elles grandissent, s'obscurcit et finit par devenir extrémement
insensible. Et si une telle personne se libére a nouveau de ces passions et entreprend le salut
avec foi et zele, alors elle recevra de nouveau ce qu'elle cherche, surtout si elle le cherche
humblement. Le regne d'une seule des passions susmentionnées en lui, par négligence, suscite
contre lui une multitude de maux, a commencer par une incrédulité destructrice, et dévaste son
ame qui, dans la confusion et le tumulte démoniaques, devient comme une seconde Babylone,
pire encore pour lui que la premiére (voir Mt 12,45). Il devient alors un ennemi passionné et un
accusateur des silencieux, aiguisant sans cesse sa langue contre eux, telle une épée a double
tranchant. Les eaux de la passion qui emplissent la mer trouble et agitée du silence ne peuvent
étre traversées que sur le navire léger et rapide du détachement et de I|'abstinence absolus.
L'intempérance et I'amour des biens matériels engendrent des torrents de passion qui inondent le
cceur et y apportent la pourriture et la souillure des pensées, produisant la confusion de I'esprit,
I’'obscurité des pensées et la lourdeur du corps, rendant I’ame et le cceur insouciants, obscurcis et
engourdis, les privant de leur humeur et de leurs sentiments naturels.

106. Rien ne contribue autant a I'affaiblissement, a la négligence et a la folie de I'ame des ascetes
zélés que la nourrice méme des passions : I'amour-propre. Lorsqu'il préfere le repos corporel aux
exploits de la vertu et considére la raison comme une sollicitude, s'il n'incite pas a épuiser
volontairement le corps par les efforts de I'accomplissement des commandements, associés a
une transpiration Iégere et modérée, alors il rend généralement |'ame paresseuse sur le chemin du
silence et produit un affaiblissement profond et insurmontable de son activité.

11



Saint Grégoire le Sinaite

107. Le meilleur et le plus important remede pour ceux qui sont épuisés par |'observance des
commandements et fermement résolus a chasser les ténébres impénétrables est I'obéissance
inconditionnelle en toutes choses, avec foi. C'est un remede vivifiant et aux multiples
composantes pour ceux qui le consomment, et un couteau qui purifie instantanément les
cicatrices des blessures. Celui qui préfere |'action avec ce [couteau] a toute autre chose a, avec
foi et simplicité, tranché toutes ses passions d'un seul coup. Non seulement il a atteint le calme
intérieur, mais par I'obéissance, il I'a déja réalisé, ayant trouvé le Christ, devenant et étant appelé
son imitateur et son serviteur.

108. Sans organiser sa vie et ses activités dans la contrition de I'esprit, il est impossible d'endurer
la chaleur du silence. Celui qui pleure et médite sur les horreurs de la mort avant qu'elles ne
surviennent d'elles-mémes aura I'humilité et la patience — les deux fondements du calme intérieur.
Sans ces [fondements], celui qui méne une vie immobile a toujours la vanité comme pendant a
son insouciance. Et de la, se multiplient les distractions et les asservissements pécheurs et nous
plongent dans la détente. Ainsi, l'intempérance - fille de I'insouciance - rend le corps lent et
impuissant, et I'esprit obscurci et endurci. Alors Jésus aussi se cache de la foule des pensées et
des raisonnements présents dans le domaine de I'esprit.

109. Il est impossible d'éprouver le tourment de la conscience, ni maintenant ni dans le siécle a
venir. Cette épreuve concerne avant tout ceux qui, ¢a et Ia, souffrent d'un manque d'amour et de
gloire d0 aux soucis ordinaires. Telle une bourreau implacable, punissant de diverses manieres
ceux qui sont soumis a la responsabilité, la conscience brandit toujours une épée acérée,
symbole de reproche et d'indignation, contre les victimes exposées au despotisme. On appelle
aussi la conscience zéle, en raison de sa propension a influencer les ennemis, la nature du corps
et de I'ame. D'autres la nomment ferveur naturelle, que nous sommes appelés a aiguiser contre
nos ennemis, telle une épée tranchante. Et si la conscience triomphe de notre dualité en unité,
alors le but de son zele est I'ascension vers Dieu. Mais si I'dme elle-méme se soumet a deux
choses — le péché et la chair —, alors sa fin ici-bas [dans |'éternité] est vouée a un tourment
impitoyable pour s'étre livrée a I'esclavage total de ses ennemis. L'ame qui commet des actes
honteux ici-bas ruine son état vertueux, se sépare de Dieu et s'en éloigne.

110. De toutes les passions, deux sont extrémement graves et douloureuses : la fornication et le
désespoir, qui, dominant ’ame malheureuse, I'affaiblissent. Elles communiquent et s’influencent
mutuellement, et sont de ce fait indestructibles, irrésistibles et invincibles. La premiéere [la passion
de la fornication] prospere dans le domaine des désirs [issus des soucis ordinaires], mais contient
la matiere des deux [parties de notre étre] inséparables par nature — je parle de I'ame et du corps
- et répand toute sa douceur dans tous les membres [corporels]. La seconde [la passion du
désespoir], prenant le dessus sur I'esprit dominant, enserre [les soucis ordinaires] I'ame et le
corps tout entiers, comme du lierre [les soucis ordinaires], rendant [les soucis ordinaires] notre
nature engourdie, affaiblie et comme paralysée. Bien que ces deux passions ne soient pas
complétement apaisées avant la bienheureuse impassibilité, elles s'apaisent temporairement
lorsque I'ame, ayant recu dans la priere la puissance du saint Esprit qui lui communique joie, force
et une profonde paix du cceur, golte au silence. La passion de la fornication, issue des soucis
ordinaires, est le commencement, la maitresse, la reine et le plaisir supréme des plaisirs. Sa
compagne est la paresse, qui hisse les généraux de Pharaon sur un char invincible. Par elles,
c'est-a-dire par la fornication et le désespoir, les pulsions des passions ont pénétré la vie de ces
misérables.

111. Le commencement de la priére intérieure est |'action, ou la puissance purificatrice, du saint
Esprit et I'action sacrée et mystérieuse de I'esprit, de méme que le commencement du silence est
le retrait des soucis ordinaires, le milieu est la puissance illuminatrice et la contemplation, et la fin
est I'extase et le ravissement de I'esprit en Dieu.

112. Le sanctuaire spirituel est I'action rationnelle de I'esprit, accomplissant mystiquement le
sacrement sur I'autel spirituel comme signe d’engagement envers Dieu et de communion a
I’Agneau avant la joie future et insondable. Recevoir ’Agneau de Dieu comme nourriture sur
I’autel mental de ’ame ne signifie pas seulement Le comprendre et étre en communion avec Lui,
mais aussi étre, pour ainsi dire, ’Agneau nous-mémes, en acceptant Son image dans I'avenir. Ici
ne sont que des mots, mais la nous espérons recevoir les objets mémes des sacrements.

113. La priere pour les novices est comme un feu de joie rayonnant du cceur, et pour les parfaits,
elle est comme une lumiere bienveillante agissant [dans I’ame]. Ou encore : la priere est la
prédication des apotres, I'action de la Foi, ou mieux encore, la foi immédiate, la constance de
ceux qui espérent, I'amour manifesté, le mouvement angélique, la puissance de l'incorporel, leur
ceuvre et leur joie, I'Evangile de Dieu, I'annonce du cceur, I'espérance du salut, le signe de la
sanctification, le symbole de la sainteté, la connaissance de Dieu, la révélation du baptéme, la

12



Saint Grégoire le Sinaite

purification des fonts baptismaux, les fiancailles avec le Saint-Esprit, la joie de Jésus, la joie de
I'ame, la miséricorde de Dieu, le signe de la réconciliation, le sceau du Christ, le rayon du soleil
rationnel, I'étoile du matin des coeurs, la confirmation du christianisme, la manifestation de la
réconciliation divine, la grace de Dieu, la sagesse divine, ou mieux encore, le commencement de
la sagesse en soi, la manifestation de Dieu, I'occupation des moines, le mode de vie des
hésychastes, la raison du silence, le signe de I'ordre angélique de la vie. Et, cela va sans dire, la
priere est Dieu, agissant en toutes choses en tous, car elle est une seule ceuvre du Peére, du Fils et
du saint Esprit, accomplissant toutes choses en Jésus Christ.
114. Si Moise n’avait pas recu de Dieu le baton de puissance, il ne serait pas devenu un dieu pour
Pharaon et n’aurait pu le vaincre, ni I'lEgypte. De méme, I'esprit, s’il n’a pas la puissance de la
priere en main, ne pourra vaincre le péché et les forces qui s’y opposent.
115. Ceux qui parlent ou agissent sans humilité sont comme ceux qui construisent une maison en
hiver ou sans ciment. Trouver et comprendre I’humilité par I’expérience et la raison est le bonheur
de trés peu d’entre nous. Ceux qui s’étendent sur le sujet sont comme ceux qui mesurent I'abime.
Nous, aveugles et prisonniers de nos intuitions enfantines concernant cette grande
lumiere, resterons discrets. La véritable humilité ne se manifeste ni par des paroles humbles ni par
une apparence humble; elle n'oblige pas a avoir des pensées humbles, ni, en s'humiliant, a se
reprocher quoi que ce soit. Bien que tous ces signes et images d'humilité en soient comme des
variantes, I'humilité elle-méme est grace et don d'en haut. Il existe, comme le disent les peres,
deux formes d'humilité : a) se considérer inférieur a tous et b) attribuer ses bonnes actions a Dieu.
La premiére est le commencement, la seconde la fin de I'humilité. Ceux qui la recherchent doivent
avoir conscience de trois sujets de réflexion et les garder a I'esprit : 1) qu'ils sont plus pécheurs
que tous les hommes, 2) plus répugnants que toute la création, car cela contredit leur nature, et 3)
plus malheureux que les démons, car ils sont leurs esclaves. Celui qui s'humilie devrait dire :
«Connais-je avec exactitude les péchés des hommes, leur nature et leur nombre ? Sont-ils plus
nombreux ou plus nombreux que les miens ? Par ignorance, mon ame, considérons-nous
inférieurs a tous les hommes, comme la terre et la poussiere sous leurs pieds. Comment ne me
considérerais-je pas plus vil que toutes les créatures, puisqu'elles sont conformes a la nature
avec laquelle elles sont nées, tandis que moi, par d'innombrables iniquités, je me suis éloigné de
la nature ? En Vvérité, les bétes et le bétail sont plus purs que moi, pécheur. C'est pourquoi, moi
qui me précipite en enfer et y git avant la mort, je suis inférieur a tous. Et qui ne sait et ne sent pas
que le pécheur est inférieur méme aux démons, puisqu'il est encore ici comme leur esclave,
obéissant et héritier avec eux des ténebres ? En vérité, lui, le malheureux, est plus cruel que les
démons et, gouverné par eux, il en souffrira, héritant avec eux de I'abime. Celui qui demeure sur
terre avant la mort, L'enfer et I'abime ! «Comment oses-tu te prétendre juste, toi qui, par tes
mauvaises actions, t'es transformé en pécheur, en impie, en démon ? Malheur a ton égarement et
a ton erreur, possédé par le démon, chien immonde, envoyé dans le feu et les ténebres !»
116. La sagesse conférée par I'Esprit, selon les théologiens, est la puissance de la priere mentale,
pure et angélique, dont le signe est I'esprit. Durant la priere, I'esprit ne pergoit aucune image et ne
voit ni lui-méme (son apparence extérieure) ni quoi que ce soit d'autre par ses sens, mais est
souvent détourné de ces derniers par la lumiere qui agit en lui. Alors, I'esprit devient immatériel,
lumineux et inexprimablement uni a Dieu en un seul esprit.
117. Il existe sept méthodes distinctes, s'influencant et se générant mutuellement, qui conduisent
a I'numilité divine : le silence, I'hnumilité, I'humilité de la parole, la modestie vestimentaire,
I'abaissement de soi, la contrition et le fait de se placer toujours parmi les derniers. Le silence
éclairé engendre I'humilité. De I'humilité découlent trois formes d'humilité : I'humilité de la parole,
I'humilité et la pauvreté vestimentaire, et 'auto-reproche constant. Ces trois formes d'humilité
engendrent la contrition, fruit de I'acceptation des épreuves et appelée chatiment providentiel, et
I'humilité face aux démons. La contrition, en action, place aisément I'ame au-dessous de tout, au
dernier rang, soumise a tous. Ces deux formes engendrent I'humilité parfaite, don de Dieu,
puissance et perfection de toutes les vertus. Elle attribue sa correction a Dieu. Ainsi, la premiere
de toutes les formes d'humilité est le silence, source de I'humilité. Ce silence produit trois formes
d'humilité; les trois n'en forment qu'une : la contrition. La contrition engendre la septieme forme,
ou la forme de la premiere humilité, subordonnée a toutes les autres, que I'on appelle I'humilité
providentielle. L'humilité providentielle apporte a I'ame I'humilité parfaite, véritable et sans
imagination, envoyée par Dieu. La premiere [c'est-a-dire I'humilité providentielle] nait dans les
conditions suivantes : si une personne, livrée a elle-méme, est vaincue moralement, asservie et
soumise a la domination de toutes ses passions et de toutes ses pensées, alors, ne trouvant
aucun secours ni dans les ceuvres, ni en Dieu, ni en quiconque, et sombrant presque dans le
désespoir, elle ne peut, opprimée de toutes parts, ne pas se repentir. Elle se considere la plus

13



Saint Grégoire le Sinaite

humble de toutes, le plus vil des esclaves, pire que les démons eux-mémes, vaincue par eux et
soumise a leur tyrannie. Telle est I'numilité providentielle. Ensuite, Dieu accorde d'en haut une
seconde humilité, plus élevée, qui représente la puissance divine agissant en toutes choses et
produisant toutes choses. Grace a elle, I'homme, se considérant toujours comme un instrument
de la puissance divine, accomplit avec son aide les merveilles de Dieu.

118. Puisque la tyrannie des passions regne désormais parmi nous, alimentée par une multitude
de tentations, il est impossible de trouver en notre espéece la contemplation de la lumiere
spirituelle essentielle, un esprit libre, une priere sincere et sans distraction, jaillissant toujours du
plus profond du cceur, la résurrection et I'aspiration de I'ame vers le ciel, son émerveillement divin
et son ravissement absolu, I'émergence spirituelle compléte de la pensée a partir de ces
sentiments, I'abstraction de I'esprit de ses propres forces, un mouvement spirituel angélique a
I'ordre de Dieu, dirigé vers l'infini et I'incompréhensible. Habituellement, I'esprit ne réve pas de
futilités, mais de choses importantes, prématurément. Ainsi, en détruisant le peu de bien qu'il a
recu de Dieu, il s'éteint completement. |l faut donc rechercher avec soin ce qui est temporaire,
sans préméditation, et ne pas se détourner de ce qui est entre nos mains, en révant d'autre
chose. L'esprit est naturellement enclin a se forger des fantasmes sur ce qui précede et a
imaginer, a partir de la, ce qui n'a pas encore été accompli. Cela suscite une crainte
considérable : celle que ce réveur perde le trésor spirituel qui lui a été donné et, trompé, perde la
raison, passant d'une personne solitaire a un réveur oisif.

119. La grace n'est pas seulement la foi, mais aussi la priere efficace. Elle, acquise par I'esprit
grace a I'amour, manifeste clairement la vraie foi, qui a la vie de Jésus. Celui qui ne voit pas la foi
a I'ceuvre en lui a acquis la foi opposée : morte et sans vie. Qu'on ne I'appelle méme pas croyant,
celui qui ne croit qu'en paroles non éprouvées, mais qui manque de foi en esprit et
d'accomplissement des commandements. Ainsi, il faut manifester sa foi par la réussite de bonnes
ceuvres, ou la faire rayonner et agir dans la lumiere, comme le dit I'apbtre Jacques : «Montre-moi
ta foi sans les ceuvres, et moi je te montrerai ma foi par mes ceuvres » (Jac 2,18). Il est important
de souligner ici que la foi emplie de grace se révele par des actes conformes aux
commandements, tout comme les commandements s'accomplissent et rayonnent par la foi en la
grace. La foi est la racine des commandements, ou, mieux encore, la source qui les nourrit et les
fait grandir. Elle se divise en confession et en grace, tout en demeurant indivisible par nature.

120. La petite et en méme temps grande et la plus courte échelle du noviciat est dotée de cing
marches menant a la perfection : la premiere est le renoncement au monde, la deuxieme la
soumission aux regles monastiques, la troisieme I'obéissance dans la vie, la quatrieme I'humilité,
la cinquieme I'amour, qui est Dieu. Renoncer a I'enfer reléve les pécheurs et libéere les esclaves de
la matiere. La soumission trouve le Christ et le sert, comme il I'a dit : «Si quelqu'un me sert, qu'il
me suive; et 1a ou je suis, la aussi sera mon serviteur» (Jn 12,26). Ou est donc le Christ ? Au ciel, il
siege a la droite du Pere. Celui qui sert doit étre la aussi, la ou est celui qu'il sert. Que celui qui
pose le pied sur la premiére marche de |'ascension s'en souvienne. Parfois, cependant, avant
d'accéder a ces échelons célestes, une personne suit déja le Christ et atteint la perfection.
L'obéissance, accomplie en parfaite conformité avec les commandements, érige une échelle de
vertus diverses et les place dans I'ame comme autant de marches. En retirant I'obéissant de cette
échelle, I'humilité édifiante le transporte vers le ciel, le conduit a la reine des vertus — I'amour - et,
le menant au Christ, le présente a Lui. Ainsi, le véritable obéissant accede aisément au ciel par
cette courte échelle.

121. Il n'y a pas de chemin plus court vers les demeures royales célestes par cette courte échelle
des vertus que par la destruction des cing passions opposées a I'obéissance : la désobéissance,
la contradiction, la complaisance envers soi-méme, la justification de soi et I'orgueil destructeur.
Elles sont les membres et les parties du démon désobéissant qui, dévorant ses enfants illégitimes
parmi ses disciples, les précipite dans I'abime, au serpent. La désobéissance est la gueule de
I'enfer, la contradiction sa langue acérée comme une épée, la complaisance ses dents acérées,
I'autojustification son larynx, et I'orgueil, qui nous y précipite, le souffle de son ventre omnivore.
Mais celui qui triomphe de la premiere par I'obéissance tranche les autres d'un seul coup et, d'un
seul degré de vertu, monte aussitot au ciel. Miracle indescriptible et incompréhensible ! Et il fut
accompli par notre Seigneur miséricordieux. Désormais, on peut monter immédiatement au ciel
par la seule vertu, ou plutét, par le seul commandement, tout comme c'est par la seule
désobéissance que nous sommes tombés et que nous sommes précipités en enfer.

122. L'homme est, pour ainsi dire, un monde double et particulier, et il est appelé, selon le divin
Apotre, nouveau. Celui qui, dit-on, est en Christ est une nouvelle création (Il Cor 5,17). L'homme
est appelé et devient, par sa vertu, le ciel, la terre et toutes choses. Pour lui, comme le note le
Théologien, tout est dit et tout mystere est accompli. De plus, puisque, selon la parole de

14



Saint Grégoire le Sinaite

I'Apétre notre combat n'est pas contre la chair et le sang, mais contre les principautés, les
pwssances des ténebres de ce monde, et contre les esprits du mal dans les lieux célestes, le
prince de I'air (Eph 6,12), alors, par conséquent, dans la nature de nos facultés spirituelles,
comme dans un autre grand monde, il doit y avoir nos adversaires secrets. Et en effet, trois
princes [du mal] attaquent les trois [puissances de I'ame], s'opposant aux ascetes. Chacun
[d'eux] progresse en quoi et s'efforce sur quoi, c'est en cela qu'il vit le combat. Le serpent, prince
des abysses, fait la guerre a ceux qui écoutent leur cceur, comme si sa force puisait sa source
dans les reins passionnés (voir Job 40,11) et le nombril. Par le biais du géant de I'oubli et de la
luxure, il leur lance des nuages brllants de fleches de feu et, possédant pour ainsi dire un océan
de désir sans bornes, il s'y infiltre, s'y glisse, I'agite, I'écume, le porte a ébullition et enflamme [les
tentés] jusqu'a la confusion, les inondant de flots de plaisirs et les rendant insatiables. Le prince
de ce monde attaque ceux qui aspirent a la vertu active, comme s'il soutenait la lutte contre la
force irritante. Par les charmes de toutes sortes de passions, par le biais du géant de la
négligence, il livre une guerre rusée a la force irritante, comme dans un autre monde — sur une
scene ou dans une arene. Il triomphe toujours de ceux qui s'opposent courageusement a lui, ou
est vaincu par eux, leur réservant couronnes ou déshonneur devant les anges. Déchainant ses
forces contre eux, il les combat sans relache. Le prince de |'air s'attaque a ceux qui se livrent a la
contemplation, leur présentant le fantastique tandis qu'il approche les parties intellectuelles et
mentales de |I'ame par |'intermédiaire des esprits rusés de I'air. Par le biais du géant de la folie, il
obscurcit I'esprit élevé d'indignation, tel un autre ciel — mental —, présentant de fausses images
nébuleuses et des transformations spirituelles, instillant la peur par des éclairs, des tonnerres, des
tempétes et des fracas fantomatiques. De toute évidence, chacun des trois princes, menant la
guerre avec une force correspondante [de I'dme tripartite], s'y oppose. Et celui [des démons] qui
combat telle ou telle partie [de I'ame] entre en compétition avec cette partie.

123. Et ils [les esprits du mal] étaient jadis des esprits, mais, ayant chuté de cette immatérialité et
de cette subtilité, chacun d'eux acquit une certaine grossiereté matérielle, s'incarnant selon
I'ordre ou la qualité d'action dont il tenait ses qualités. Puisque les démons, comme I'homme,
ayant été privés de la félicité angélique, perdirent [la capacité] de jouir du Divin, ils commencerent
a éprouver la douceur, comme nous, dans le monde terrestre, étant devenus en quelque sorte
matériels par inclination aux passions matérielles. Et il ne faut pas s'en étonner, considérant que
notre ame rationnelle et pensante, créée a I'image de Dieu, ayant oublié Dieu, devint bestiale,
insensible et presque folle par la jouissance des actes matériels, car |'habitude transforme
généralement la nature et modifie ses actions selon la libre décision de la volonté. Certains esprits
[maléfiques] sont quelque peu matérialistes, insupportables, débridés, lubriques, vengeurs et,
comme certains animaux carnivores, attirés par les plaisirs matériels. Tels des chiens attirés par le
sang, ils manifestent leur goQt pour la pourriture, en compagnie d'autres étres animés. Leur chair,
leurs plaisirs et leur demeure sont matériels et grossiers. D'autres [démons] sont dissolus et sujets
aux passions charnelles, tels des sangsues, des grenouilles et des serpents dans les eaux
stagnantes. Parfois, ils se transforment en poissons, suivent le plaisir 4cre de la débauche comme
s'ils le vivaient eux-mémes et nagent dans un océan d'ivresse. Etant, dit-on, paresseux et
efféminés par nature, [ces démons] se réjouissent des effets débilitants des plaisirs irrationnels et
suscitent sans cesse des vagues de pensées, des réves impurs, des soucis et des tempétes dans
I'ame. [Certains démons], tels des esprits de I'air, sont légers et subtils. lls détournent I'ame de la
contemplation, suscitant des vents chauds et des réves, et la trompent en se métamorphosant
faussement en oiseaux ou en anges. En ramenant a la mémoire humaine I'apparence de certains
objets familiers, ils transforment et pervertissent toute contemplation spirituelle, en particulier
celle des ascétes qui luttent contre eux avant la purification et le discernement spirituel. Il n'est
rien de spirituel auquel les démons ne se métamorphoseraient secrétement par I'imagination. A
I'encontre de I'état intérieur humain, selon la mesure de la hauteur morale, ils s'arment et
implantent dans I'dme ce qui lui est infligé : I'illusion au lieu de la vérité, des images fantastiques
au lieu de la contemplation. L'Ecriture en tem0|gne clairement, disant que les esprits du mal se
manifestent sous la forme de bétes sauvages, d'oiseaux du ciel et de reptiles de la terre (voir
Osée 2,18).

124. L’agitation des passions et le combat charnel qui s’engage contre 'ame se manifestent en
nous de cing maniéres : tantot la chair abuse de ses formes existantes; tant6t elle aspire a des
actions contre nature, comme si elles étaient inhérentes a la nature; tantot, s’étant liée d’amitié
avec les démons, ceux-ci sont incités contre I’ame. Il arrive aussi que I’ame elle-méme tolére le
désordre, s’étant définie par les passions. Enfin, une lutte nait de I’envie des démons, auxquels,
par humilité, il nous est permis de résister lorsque, malgré tous les moyens susmentionnés, ils
n’atteignent pas leur but tentateur.

15



Saint Grégoire le Sinaite

125. Les principales causes du combat spirituel, qui surgissent en nous de toute chose et par
toute chose, sont au nombre de trois : I'inclination, 'abus de ce qui existe et, par permission,
I’envie et le combat des démons. L’excitation et la rébellion de la chair contre ’ame et de I'ame
contre la chair ont le méme caractére, dans leur habitude et leur manifestation, que la rébellion
des passions de la chair contre I'ame et le vaillant combat de I’ame contre la chair. Notre ennemi
lui-méme, sans vergogne, se met parfois a nous combattre effrontément, de maniére inattendue
et sans raison. Ne permets pas, mon ami, a la sangsue assoiffée de sang de boire le sang de tes
arteres, car elle ne peut jamais le vomir. Ne permets pas au serpent et au dragon de se rassasier
de poussiere — et tu écraseras facilement I’orgueil du lion et du serpent. Soupire jusqu’a ce que,
ayant abandonné les choses terrestres, tu prennes refuge dans la demeure céleste et sois
transformé a I'image de Jésus Christ, qui t’a créé.

126. Ceux qui sont véritablement parfaits dans la chair et plongés dans |I'amour-propre sont ceux
qui sont toujours esclaves du plaisir et de la soif de gloire. L'envie s'est méme enracinée en eux.
Epuisés par la malice et accablés par le chagrin du bonheur de leur prochain, ils calomnient le
bien qui est en lui, le faisant passer pour le mal et le fruit de l'illusion. lls n‘acceptent ni ne croient
en ce qui vient de I'Esprit et, du fait de leur manque de foi, sont incapables de discerner ou de
connaitre Dieu. De telles personnes, dans leur aveuglement et leur incrédulité, entendront a juste
titre : «Je ne vous connais pas» (Mt 25,12). Mais le fidele qui s'interroge [sur le salut] doit, soit,
tout en écoutant, croire en ce qu'il ne connait pas, soit approfondir ce qu'il croit et instruire ceux
qui recoivent [le sermon] avec foi, faisant croitre leurs talents sans envie. Mais si quelqu'un ne
croit pas ce qu'il ignore, dénigre I'incompréhensible ou enseigne ce qu'il n'a pas appris lui-méme,
calomniant ceux qui transmettent I'enseignement par I'expérience, il subira le méme sort que
ceux qui héritent de I'amertume.

127. Selon les sages, l'orateur est celui qui, par sa connaissance générale, embrasse
mentalement les choses existantes. Il les sépare et les combine en un seul corps, démontrant leur
égalité dans la différence et I'identité. Ou encore : I'orateur, a juste titre qualifié de complet, est un
homme véritablement spirituel qui, tel un maitre d'éloquence, par la parole claire et articulée,
sépare et unit les cinq qualités générales et collectives d'une chose, unies par le Verbe incarné.
En les comprenant toutes, il ne se contente pas de les révéler a autrui par des paroles pures et
démonstratives, mais, comme |'expriment les maitres spirituels, il peut méme éclairer les autres
par les contemplations qui lui sont révélées spirituellement. Le véritable philosophe est celui qui,
par I'observation des objets, en comprend la cause, ou qui, par la cause, parvient a la
connaissance de l|'existence a travers leur unité incompréhensible et sa foi immédiate; celui qui
non seulement connait, mais aussi expérimente les réalités divines. Le véritable philosophe est
également celui qui possede un esprit actif, contemplatif et soumis. Un esprit philosophique
excellent caractérise celui qui a progressé en philosophie morale, naturelle et divine, en particulier
dans I'amour de Dieu, et qui, de la philosophie morale, a été instruit par les actes de Dieu, de la
philosophie naturelle par les discours sur la nature, et de la philosophie divine par la
contemplation et la vérité incontestable des dogmes. De plus, le plus divin des étres divins est
I'orateur qui distingue les choses réellement existantes de celles qui existent et n'existent pas, qui
explique les propriétés des premieres a partir de celles des secondes, et qui, par inspiration
divine, discerne les propriétés des secondes a partir de celles des premieres. L'orateur discerne
le spirituel et I'invisible du sensible et du visible, et le monde sensible et visible de l'invisible et du
suprasensible, car le visible est I'image de l'invisible, et l'invisible le prototype du visible. On dit
que les images et les formes des choses informes nous sont présentées afin que le premier (le
monde formé) soit spirituellement révélé par le second (I'informe), et le second par le premier, et
que nous puissions clairement voir les deux mondes ensemble ou l'un dans l|'autre, en les
expliquant par la parole de vérité. L'orateur présente la connaissance, rayonnante comme le
soleil, non par des paroles mystérieuses et allégoriques, mais par sa connaissance et sa
puissance spirituelles. Avec la plus grande expressivité, il explique et démontre les propriétés des
deux mondes, car I'un nous sert de guide, I'autre de demeure divine éternelle, préparée pour
nous. Un philosophe divin est celui qui, par I'activité et la contemplation, s'est uni directement a
Dieu, devenant son ami. Il est ainsi nommé car il s'est lié d'amitié avec la Sagesse originelle,
créatrice et véritable, et I'a aimée par-dessus toute autre amitié, sagesse et connaissance. Un
philologue, et non un philosophe parfait (bien que la renommée lui ait secretement conféré le titre
de philosophe, comme le dit le grand Grégoire), est celui qui aime et étudie la sagesse de la
création divine, mais, comme il est dit a la fin de ce récit, il exerce cet amour de la sagesse non
par vaine gloire, non pour la louange et la gloire humaine, afin d'aimer non la matiere, mais la
sagesse naturelle de Dieu.

16



Saint Grégoire le Sinaite

Un scribe est celui qui a étudié les choses du royaume de Dieu, qui se consacre
activement a la contemplation de Dieu et a la vie en silence, et qui, du trésor de son cceur, fait
jaillir ce qui est nouveau et ce qui est ancien, c’est-a-dire I’enseignement évangélique et
prophétique, I’Ancien et le Nouveau Testament, la théorie et la pratique, le droit et I’apostolat. Le
scribe actif diffuse également ces mysteres, nouveaux et anciens, qu’il a appris par une vie
agréable a Dieu. Ainsi, le scribe est pleinement pratique et s’exerce physiquement. Un orateur
inspiré est celui qui occupe naturellement une position intermédiaire entre la connaissance et les
propriétés des choses et qui démontre spirituellement toute chose par la puissance révélatrice de
la parole. Enfin, un véritable philosophe est celui qw a une union surnaturelle claire et immédiate
avec Dieu en |UI -méme. 128. Sans I’Esprit, ceux qui écrivent, parlent et veulent édifier I'Eglise sont
charnels et dépourvus de I'Esprit (cf. Jude 1,19), comme I'a dit I'apbtre inspiré. lls tombent sous
la malédiction de celui qui a dit : «<Malheur aux sages qui se croient intelligents !» (cf. Is 5,21). lIs
parlent d’eux-mémes, et non I’Esprit de Dieu, selon la parole du Seigneur (cf. Mt 10 20) qui parle
en eux. Ceux qui préchent selon leurs propres pensées avant purification sont egares par I’esprit
d’ orguell A ce sujet, la parabole dit : «J’ai vu un homme qui se croyait sage. Mais I'insensé a plus
d’espérance que lui» (cf. Pro 26,12). Et la Sagesse nous commande aussi : «Ne soyez pas sages
a vos propres yeux» (Rom 12,16). Rempli de I’Esprit lui-méme, le divin apotre déclare : «Nous ne
sommes pas capables de concevoir quoi que ce soit par nous-mémes, mais notre capacité vient
de Dieu» (Il Cor 3,5). Et encore : «Nous parlons comme de la part de Dieu, en présence de Dieu en
Christ» (voir Il Cor 12,19). Les paroles des [orgueilleux] mentionnés plus haut sont déplaisantes et
stériles, car ils les prononcent non pas a la source vivante de I’'Esprit, mais de leur propre ceceur,
tel un marécage vaseux ou proliferent les serpents, les sangsues et les grenouilles des passions
charnelles, de I'arrogance et de I'intempérance. L’eau de leur connaissance est croupie, trouble et
tiede; ceux qui la boivent, pris de vertiges, de dégolt et de nausées, s’en détournent. « Nous
sommes le corps du Christ », dit le divin apétre, «et chacun de nous est membre» (voir | Cor
12,27). Et encore : «Un seul corps et un seul Esprit» (Ep 4,4), comme on les appelle. De méme
qu'un corps sans esprit est mort et insensible, celui qui s'est mortifié par ses passions en
négligeant les commandements apres son baptéme devient étranger a I'action de la grace et
n'est pas éclairé par le Saint-Esprit ni par la grace du Christ. Par la foi et la nouvelle naissance, il
posséde un esprit, mais cet esprit demeure immobile et inactif du fait de sa mortification
spirituelle. L'ame est une, tandis que le corps possede plusieurs membres. Elle les posséede tous,
les vivifie et meut ceux qui sont capables de recevoir la vie. Quant aux membres qui se sont
desséchés par une maladie accidentelle, elle les conserve, mais ils sont sans vie et insensibles,
comme morts et immobiles. De méme, I'Esprit du Christ, demeurant pleinement en tous les
membres du Christ sans confusion et agissant, vivifie ceux qui sont capables de participer a la vie
et garde avec amour ceux qui ont été séparés de lui par la faiblesse, comme ses propres
membres. Ainsi, tout fidele participe par la foi a I’adoption du saint Esprit, mais demeure sans son
action et dans I'ignorance, privé de la lumiere et de la vie de Jésus par négligence et incrédulité.
Et, bien que tout fidele soit membre du Christ et possede I'Esprit du Christ, un autre demeure
néanmoins inanimé par I’action et le mouvement de la grace, incapable de la recevoir.

130. Nous affirmons qu’il existe huit objets fondamentaux de contemplation : le premier est Dieu,
sans forme, sans commencement, incréé, Cause de toutes choses, le Trinité et la Divinité
supréme; le deuxiéme est I'ordre et la structure [de la vie] des forces rationnelles; le troisieme est
la structure de I'existence; le quatrieme est la descente dispensationnelle du Verbe; le cinquieme
est la résurrection générale; le sixieme est le terrible second avenement du Christ; le septieme est
le tourment éternel; le huitieme est le Royaume des Cieux. Les quatre premiers [objets de
contemplation] sont passés et se sont déja réalisés, et les quatre derniers sont futurs et ne se
sont pas encore réalisés. Tous sont clairement contemplés et sont [dans la mémoire] de ceux qui
ont acquis la purification complete de I'esprit par la grace. Celui qui les approche sans la lumiere
[de la grace] doit savoir qu’il se construit des images illusoires et non des contemplations, se
trompant lui-méme et étant trompé par un esprit réveur.

131. Il convient ici, si possible, d'aborder la question de l'illusion, car, du fait de la richesse et de
la variété de ses ruses et de ses embuscades, elle est souvent difficile a reconnaitre et presque
incompréhensible. L'illusion, dit-on, se manifeste sous deux formes, ou plut6t, s'insinue et
influence les réves et les actions, bien que son origine et sa cause résident uniquement dans
I'orgueil. La premiere forme est le commencement de la seconde, et la seconde celui de la
troisieme, ou frénésie. Le début de la contemplation fantasmagorique est la vanité, qui
conditionne la représentation de la Divinité sous une image quelconque. La vanité est suivie de
I'illusion, qui conduit a I'erreur due a la réverie. L'illusion onirique engendre le blaspheme, puis,
par des symptomes inhabituels a I'état de veille, elle produit la timidité, appelée tremblement et

17



Saint Grégoire le Sinaite

confusion de I'ame. Ainsi, I'orgueil démesuré engendre l'illusion, l'illusion le blaspheme, le
blaspheme la timidité, la timidité le tremblement, et le tremblement une agitation mentale
anormale. C'est la premiere forme d'illusion issue des réves. Le second type d'illusion, lié aux
actions, est le suivant. Il prend naissance dans la luxure, généralement issue d'une passion
charnelle naturelle. De la luxure nait une pulsion débridée vers une immoralité indicible. Ayant
enflammeé toute la nature et obscurci I'esprit dominant par I'union avec des idoles imaginaires, elle
le plonge dans une frénésie et, enivré par son influence dévorante, le rend fou. [Alors, le trompeur]
tente de prédire de faux oracles, proclame prophétiquement des visions de certains saints et leurs
paroles révélées par son intermédiaire, et, enivré par |'exaltation de la passion, change de
caractére comme un possédé. Les profanes trompés par l'illusion traitent ces personnes de fous.
Des imposteurs s'installent et demeurent pres des églises de certains saints et proclament
certaines choses aux gens, car ils sont possédés, influencés et tourmentés par des démons. Ces
individus devraient étre qualifiés, au sens plein du terme, de possédés, d'égarés et d'esclaves de
I'illusion, et non de prophétes annoncant le présent et I'avenir. Le démon de la débauche lui-
méme, aprés avoir obscurci leur esprit par le feu de la luxure, les conduit a la frénésie, leur
montrant en réve certains saints, leur présentant des visions et des conversations diverses. Mais il
arrive que les démons eux-mémes leur apparaissent, les accablent de terreur et, les ayant soumis
au joug de Satan, les contraignent a des actes pécheurs, afin de les maintenir captifs et esclaves
jusqu'a la fin, voués au tourment.

132. Il est important de savoir que l'illusion a trois causes principales a son apparition chez
I'homme : I'orgueil, I'envie démoniaque et la complaisance punitive. Les causes de ces illusions
sont les suivantes : I'orgueil découle de la frivolité, I'envie de la perfection et la complaisance
punitive d'une vie de péché. L'illusion née de I'envie et de la vanité se guérit rapidement, surtout
si I'on s'humilie. Mais Dieu permet parfois que l'illusion, sous forme de chatiment ou de
soumission a Satan pour le péché, perdure jusqu'a la mort. Il arrive que méme des innocents
soient livrés a la souffrance en vue de leur salut. Il est important de savoir ce que le démon de la
vanité lui-méme prédit parfois chez ceux qui ne veillent pas attentivement sur leur cceur.

133. Tous les rois et prétres pieux sont véritablement oints d'une grace nouvelle, comme les
anciens furent jadis réformés. Ces derniers étaient des prototypes de notre vérité, et non
seulement partiellement, mais entierement préfigurés, car notre royaume et notre sacerdoce ne
coincident ni ne s'homogénéisent avec ceux des anciens, bien que leurs images soient les
mémes. Pour nous, I'onction ou la grace et I'appel a I'onction ne sont pas naturellement distincts,
mais nous possédons la méme connaissance, la méme foi et la méme image. Et la parole de
vérité révele clairement que le pur, le désintéressé et tout ce qui est le plus saint, dans le présent
et a venir, est entierement consacré a Dieu.

134. Celui qui, aujourd'hui, exprime la sagesse par ses levres et la connaissance par la méditation
de son cceur (voir Ps. 48,4) manifeste clairement, a partir du Dieu existant, le Verbe, la Sagesse
hypostatique de Dieu le Pere, et [qui] discerne par son esprit dans les choses les empreintes des
prototypes et, par ses levres, a I'aide de la parole vivante, préche la sagesse issue de la sagesse,
et illumine [son] cceur par la puissance du renouvellement de la connaissance spirituelle. Il peut,
par cette connaissance, éveiller la foi chez ses auditeurs et les éclairer.

135. Le grand adversaire de la vérité, qui entraine aujourd'hui personnes a leur perte, est le
prélest. Par lui, une ignorance obscure regne dans I'ame des insouciants, les éloignant de Dieu.
lls ignorent si Dieu existe, lui qui nous a éveillés et éclairés, ou bien ils ne le connaissent et ne
croient en lui que par des paroles vaines, sans preuves concrétes; ils attribuent sa manifestation
non pas a nous, mais aux seuls anciens. lls attribuent le témoignage des Ecritures concernant
Dieu a d'autres auteurs qui ne I'ont pas exprimé, et ils blasphément la gloire de Dieu, comme le
dit I'Ecriture (voir Il P 2,10). lls nient completement la connaissance de la piété, interpretent
I'Ecriture de maniére sensuelle, voire juive, et, rejetant I'éveil de I'ame méme ici-bas par la
résurrection, ils s'efforcent follement de trouver le repos dans la tombe. Trois passions sont
indissociables de cette tromperie : I'incrédulité, la tromperie et I'insouciance. Elles s’engendrent et
se nourrissent mutuellement. Lincrédulité enseigne la tromperie, et la tromperie accompagne
I'insouciance, qui conduit a la paresse la plus totale. Ou, inversement, l'insouciance est la mere
de la tromperie, comme le Seigneur I'a dit : «Le serviteur méchant et paresseux» (Mt 25,26). La
tromperie est la mére de l'incrédulité, car tout trompeur est infidele, et 'incrédule n’a pas la
crainte de Dieu. De I'absence de crainte de Dieu découle I'insouciance — mere de la négligence -
par laquelle nous négligeons tout bien et commettons toutes sortes de maux.

136. La véritable connaissance de Dieu et la juste compréhension [de la vérité] constituent
I'orthodoxie parfaite du dogme. C'est pourquoi chacun doit glorifier Dieu ainsi : «Gloire a Toi, 6

18



Saint Grégoire le Sinaite

Christ notre Dieu, gloire a Toi ! Pour nous, Tu t'es fait homme, toi, le Verbe supréme. Grand est le
mystere de Ton ceuvre. Notre Sauveur, gloire a Toi !»

137. Selon le grand Maxime, il existe trois grands buts a la composition d'écrits irréprochables et
infaillibles : le premier, pour sa propre mémoire; le second, pour le bien d'autrui; le troisieme, par
obéissance. C'est pourquoi de nombreux écrits ont été composés pour ceux qui cherchent
humblement la parole [de vérité]. Celui qui écrit pour plaire aux hommes, pour la gloire et |'étalage
de ses vertus, perd, dis-je, sa récompense. Il n'en retirera aucun bénéfice ici-bas, ni aucune
récompense bénie dans |'avenir, mais sera condamné comme un flatteur avide qui fait commerce
de la parole de Dieu.

19



