Saint Grégoire du Sinai

SeS AUTRES CHAPITRES

Le traité «Ses autres chapitres» (ou «Autres chapitres») compléte les «Chapitres trés utiles,
disposés en acrostiches» de saint Grégoire du Sinai.

L’'ouvrage se compose de sept chapitres abordant divers sujets :

- L’imitation du Christ (chapitres 1 a 3). L'auteur décrit la croissance spirituelle du chrétien.
Différentes périodes de la vie du Christ sont présentées comme autant d’étapes de I’ascension du
croyant vers la perfection par les commandements, le baptéme et la contemplation. Il établit une
distinction entre les souffrances salvatrices pour le Christ et les souffrances destructrices causées
par les plaisirs du péché; la transformation passionnée (du désespoir a la chute) et la
transformation vertueuse (de la patience au détachement et a la théologie) (chapitres 4 et 5);

Les tentations qui surviennent en songe (chapitre 6);
Les sept formes d'aumone (Chapitre 7).
Le titre de I'ouvrage en grec est "Etepa kedpdaiaia.

Le titre de I'ouvrage en latin est Alia capita.



Saint Grégoire du Sinai

De plus

1. Quiconque est baptisé dans le Christ doit atteindre tous les ages du Christ, car il en a déja
anticipé la puissance et peut la trouver et I'assimiler par les commandements. La conception
[dans la vie d'un chrétien] est le gage de I'Esprit, la naissance est un acte de joie, le baptéme est
le pouvoir purificateur du feu de I'Esprit, la transfiguration est la contemplation de la lumiere
divine, la crucifixion est la mortification de tout [péchage], la mise au tombeau est la garde du zele
divin dans le cceur, la résurrection est le réveil vivifiant de I'ame, 'ascension est |'extase et le
ravissement de |'esprit vers Dieu. Celui qui n’a pas acquis et ressenti [ces états]1 est encore un
enfant de corps et d’esprit, bien qu’il soit considéré par tous comme un vieil homme actif.2. Les
souffrances du Christ conferent une mortification vivifiante a ceux qui les endurent, afin que,
souffrant avec lui, ils soient glorifiés avec lui. Les souffrances liées aux plaisirs immodérés, en
revanche, entrainent une mortification mortelle pour ceux qui les acceptent, car seule
|'acceptation volontaire des souffrances du Christ constitue la crucifixion de la crucifixion et la
mortification de la mortification.

3. Pour le Christ, souffrir signifie endurer tout ce qui arrive. L'envie sert les innocents pour leur
bien, mais la réprimande nous convertit, nous les coupables, et le chatiment du Seigneur nous
ouvre les oreilles au bien. C'est pourquoi le Seigneur promet une couronne éternelle a ceux qui
endurent tout. Gloire a toi, notre Dieu ! Gloire a toi, sainte Trinité ! Gloire a toi en toutes choses !

4. Concernant le changement passionné. Le désespoir — cette passion difficile a vaincre — affaiblit
le corps; et dans un corps épuisé, I'ame s'affaiblit aussi. Lorsque le corps et I'ame sont épuisés,
I'état du corps est alors modifié par la convoitise. La convoitise éveille un désir charnel impur, le
désir charnel et concupiscent provoque l'inflammation, I'inflammation est une violente révolte, la
révolte met en mouvement la mémoire, la mémoire est des réves, I'imagination est un adjectif, un
adjectif est une combinaison, une combinaison est un accord, et l'accord est un accord, un
accord, un accord. L'accord accomplit son ceuvre soit par le corps, soit de diverses manieres.
Ainsi tombe I'nomme vaincu.

5. Du bon changement. La patience dans toute entreprise engendre le courage, le courage le zele,
le zele la maitrise de soi, la maitrise de soi la tension. L'intensité de I'activité, ou son
accroissement, apaise |'intempérance du corps et dompte la sensualité du désir charnel. La
maitrise du désir [de la chair] éveille la mélancolie, la mélancolie I'amour, I'amour I'indignation,
I'indignation I'ardeur, I'ardeur I'éveil, I'éveil le zele, le zele la priere, la priere le silence. Le silence
engendre la contemplation, la contemplation la connaissance, la connaissance la possession des
mysteres. La fin des mysteres est la théologie, et le fruit de la théologie est I'amour parfait, le fruit
de I'amour est I'humilité, I'humilité le détachement, et le détachement la prescience, la prophétie
et la précognition. Ici, nul ne possede la vertu parfaite, ni ne diminue d'un seul coup les vices,
mais tous possedent a la fois la vertu, qui croit Iégerement, et le mal, qui s'estompe peu a peu.

6. Sur les tentations pendant le sommeil.

Question : Comment surviennent la souillure pécheresse et la souillure non pécheresse ?
Réponse :

La souillure pécheresse survient de trois manieres : par la fornication, la masturbation et le
consentement a certaines pensées. La souillure non pécheresse survient de sept manieres : par
I'urine, par les aliments qui alourdissent I'estomac, par I'excitation due a une boisson froide et au
relachement du corps, par un travail excessif et, enfin, par diverses images oniriques suscitées
par des démons. Chez les ascetes qui ont m(ri dans la vertu, la souillure survient des cinq
premiéres manieres mentionnées ci-dessus. Chez les personnes détachées, la matiere muqueuse
s'écoule pure uniquement avec l'urine, car, a la suite de nombreux actes de purification et de
sanctification agréables a Dieu, elles connaissent, pour ainsi dire, de rares occasions secretes [de
souillure] et recoivent la grace de s'en abstenir. Le dernier type — une émission onirique pendant le
sommeil — survient'™® chez les personnes passionnées et physiquement fragiles. Cependant, ce
type, étant involontaire, est également, selon les Peres, sans péché.

Selon la Providence, le désintéressé connait un flux pur a intervalles réguliers, lorsque le reste de
la matiere séminale est consumé par le feu divin. Pour I'ascéte, la nécessité [d'éjaculer] est
multiple, et la libération [de la matiere] est innocente. Le passionné connait un double flux : libre
et conditionné, correspondant a la réverie pendant le sommeil ou I'éveil. De ces flux, le premier
est sans reproche, le second est coupable et requiert pénitence.

Le désintéressé connait un flux unique et la libération du corps [de la matiere] — par la
Providence, a travers |'urine. L'excédent [de matiere], consumé en lui par le feu divin, est ainsi
évacué et détruit de la maniere susmentionnée. Chez les personnes actives et intermédiaires, il
existe, dis-je, six causes de l'inévitable «flux», par lequel le corps est purifié et libéré des
substances tentatrices et des besoins naturels et nécessaires : a savoir : la nourriture lourde,

2



Saint Grégoire du Sinai

I’excitation due a une boisson froide, la faiblesse du corps et le travail excessif. Enfin, la nature
subit ce flux par sa propre faute, par envie des démons.

De méme, les faibles et les novices ont six causes passionnées de ce flux : la
gourmandise, les vaines paroles, la condamnation, la vanité, et deux autres : I'acquiescement aux
fantasmes et I'attaque des démons par envie. La Providence, veillant constamment sur eux, se
caractérise par le fait de libérer leur nature de la dépravation, des exces étrangers et des désirs
animaux qui s’y sont insinués, et de leur enseigner I'exercice rigoureux de I’humilité et la maitrise
de soi en toutes choses. Celui qui vit dans la solitude et d’aumoénes doit accepter ’'aumone sous
sept conditions : premiérement, demander ce qui est utile; Deuxiemement, qu'il en fasse bon
usage; troisiemement, qu'il accepte ce qu'il recoit comme venant de Dieu; quatriemement, qu'il
croie que Dieu récompense; cinquiemement, qu'il accomplisse ses commandements;
sixiemement, qu'il ne permette pas qu'ils soient négligés; septiemement, qu'il ne soit pas avide,
mais qu'il fasse I'aumoéne et qu'il soit compatissant. Celui qui se limite a de telles regles se réjouit
d'étre guidé par Dieu et non par les hommes.



