
Saint Grégoire du Sinaï

Ses autres chapitres


Le traité «Ses autres chapitres» (ou «Autres chapitres») complète les «Chapitres très utiles, 
disposés en acrostiches» de saint Grégoire du Sinaï.


L’ouvrage se compose de sept chapitres abordant divers sujets :

- L’imitation du Christ (chapitres 1 à 3). L’auteur décrit la croissance spirituelle du chrétien. 
Différentes périodes de la vie du Christ sont présentées comme autant d’étapes de l’ascension du 
croyant vers la perfection par les commandements, le baptême et la contemplation. Il établit une 
distinction entre les souffrances salvatrices pour le Christ et les souffrances destructrices causées 
par les plaisirs du péché; la transformation passionnée (du désespoir à la chute) et la 
transformation vertueuse (de la patience au détachement et à la théologie) (chapitres 4 et 5);


Les tentations qui surviennent en songe (chapitre 6);


Les sept formes d'aumône (Chapitre 7).


Le titre de l'ouvrage en grec est ῞Ετερα κεφάλαια.


Le titre de l'ouvrage en latin est Alia capita.


1



Saint Grégoire du Sinaï

De plus

1. Quiconque est baptisé dans le Christ doit atteindre tous les âges du Christ, car il en a déjà 
anticipé la puissance et peut la trouver et l'assimiler par les commandements. La conception 
[dans la vie d'un chrétien] est le gage de l'Esprit, la naissance est un acte de joie, le baptême est 
le pouvoir purificateur du feu de l'Esprit, la transfiguration est la contemplation de la lumière 
divine, la crucifixion est la mortification de tout [péchage], la mise au tombeau est la garde du zèle 
divin dans le cœur, la résurrection est le réveil vivifiant de l'âme, l'ascension est l'extase et le 
ravissement de l'esprit vers Dieu. Celui qui n’a pas acquis et ressenti [ces états]1 est encore un 
enfant de corps et d’esprit, bien qu’il soit considéré par tous comme un vieil homme actif.2. Les 
souffrances du Christ confèrent une mortification vivifiante à ceux qui les endurent, afin que, 
souffrant avec lui, ils soient glorifiés avec lui. Les souffrances liées aux plaisirs immodérés, en 
revanche, entraînent une mortification mortelle pour ceux qui les acceptent, car seule 
l'acceptation volontaire des souffrances du Christ constitue la crucifixion de la crucifixion et la 
mortification de la mortification.

3. Pour le Christ, souffrir signifie endurer tout ce qui arrive. L'envie sert les innocents pour leur 
bien, mais la réprimande nous convertit, nous les coupables, et le châtiment du Seigneur nous 
ouvre les oreilles au bien. C'est pourquoi le Seigneur promet une couronne éternelle à ceux qui 
endurent tout. Gloire à toi, notre Dieu ! Gloire à toi, sainte Trinité ! Gloire à toi en toutes choses !

4. Concernant le changement passionné. Le désespoir – cette passion difficile à vaincre – affaiblit 
le corps; et dans un corps épuisé, l'âme s'affaiblit aussi. Lorsque le corps et l'âme sont épuisés, 
l'état du corps est alors modifié par la convoitise. La convoitise éveille un désir charnel impur, le 
désir charnel et concupiscent provoque l'inflammation, l'inflammation est une violente révolte, la 
révolte met en mouvement la mémoire, la mémoire est des rêves, l'imagination est un adjectif, un 
adjectif est une combinaison, une combinaison est un accord, et l'accord est un accord, un 
accord, un accord. L'accord accomplit son œuvre soit par le corps, soit de diverses manières. 
Ainsi tombe l'homme vaincu.

5. Du bon changement. La patience dans toute entreprise engendre le courage, le courage le zèle, 
le zèle la maîtrise de soi, la maîtrise de soi la tension. L'intensité de l'activité, ou son 
accroissement, apaise l'intempérance du corps et dompte la sensualité du désir charnel. La 
maîtrise du désir [de la chair] éveille la mélancolie, la mélancolie l'amour, l'amour l'indignation, 
l'indignation l'ardeur, l'ardeur l'éveil, l'éveil le zèle, le zèle la prière, la prière le silence. Le silence 
engendre la contemplation, la contemplation la connaissance, la connaissance la possession des 
mystères. La fin des mystères est la théologie, et le fruit de la théologie est l'amour parfait, le fruit 
de l'amour est l'humilité, l'humilité le détachement, et le détachement la prescience, la prophétie 
et la précognition. Ici, nul ne possède la vertu parfaite, ni ne diminue d'un seul coup les vices, 
mais tous possèdent à la fois la vertu, qui croît légèrement, et le mal, qui s'estompe peu à peu.

6. Sur les tentations pendant le sommeil. 

Question : Comment surviennent la souillure pécheresse et la souillure non pécheresse ?

Réponse : 

La souillure pécheresse survient de trois manières  : par la fornication, la masturbation et le 
consentement à certaines pensées. La souillure non pécheresse survient de sept manières  : par 
l'urine, par les aliments qui alourdissent l'estomac, par l'excitation due à une boisson froide et au 
relâchement du corps, par un travail excessif et, enfin, par diverses images oniriques suscitées 
par des démons. Chez les ascètes qui ont mûri dans la vertu, la souillure survient des cinq 
premières manières mentionnées ci-dessus. Chez les personnes détachées, la matière muqueuse 
s'écoule pure uniquement avec l'urine, car, à la suite de nombreux actes de purification et de 
sanctification agréables à Dieu, elles connaissent, pour ainsi dire, de rares occasions secrètes [de 
souillure] et reçoivent la grâce de s'en abstenir. Le dernier type – une émission onirique pendant le 
sommeil – survient¹⁰ chez les personnes passionnées et physiquement fragiles. Cependant, ce 
type, étant involontaire, est également, selon les Pères, sans péché.

Selon la Providence, le désintéressé connaît un flux pur à intervalles réguliers, lorsque le reste de 
la matière séminale est consumé par le feu divin. Pour l'ascète, la nécessité [d'éjaculer] est 
multiple, et la libération [de la matière] est innocente.  Le passionné connaît un double flux : libre 
et conditionné, correspondant à la rêverie pendant le sommeil ou l'éveil. De ces flux, le premier 
est sans reproche, le second est coupable et requiert pénitence.

	 Le désintéressé connaît un flux unique et la libération du corps [de la matière] – par la 
Providence, à travers l'urine. L'excédent [de matière], consumé en lui par le feu divin, est ainsi 
évacué et détruit de la manière susmentionnée. Chez les personnes actives et intermédiaires, il 
existe, dis-je, six causes de l’inévitable «flux», par lequel le corps est purifié et libéré des 
substances tentatrices et des besoins naturels et nécessaires  : à savoir  : la nourriture lourde, 

2



Saint Grégoire du Sinaï

l’excitation due à une boisson froide, la faiblesse du corps et le travail excessif. Enfin, la nature 
subit ce flux par sa propre faute, par envie des démons.

	 De même, les faibles et les novices ont six causes passionnées de ce flux  : la 
gourmandise, les vaines paroles, la condamnation, la vanité, et deux autres : l’acquiescement aux 
fantasmes et l’attaque des démons par envie. La Providence, veillant constamment sur eux, se 
caractérise par le fait de libérer leur nature de la dépravation, des excès étrangers et des désirs 
animaux qui s’y sont insinués, et de leur enseigner l’exercice rigoureux de l’humilité et la maîtrise 
de soi en toutes choses. Celui qui vit dans la solitude et d’aumônes doit accepter l’aumône sous 
sept conditions  : premièrement, demander ce qui est utile; Deuxièmement, qu'il en fasse bon 
usage; troisièmement, qu'il accepte ce qu'il reçoit comme venant de Dieu; quatrièmement, qu'il 
croie que Dieu récompense; cinquièmement, qu'il accomplisse ses commandements; 
sixièmement, qu'il ne permette pas qu'ils soient négligés; septièmement, qu'il ne soit pas avide, 
mais qu'il fasse l'aumône et qu'il soit compatissant. Celui qui se limite à de telles règles se réjouit 
d'être guidé par Dieu et non par les hommes.

3


