Vénérable Grégoire du Sinai

Sommaire
Breves informations sur la vie et I'ceuvre du vénérable Grégoire du Sinai
|. Chapitres tres utiles de notre saint pere Grégoire du Sinai, présentés sous forme d'acrostiches
Il. Autres chapitres

Sur la conversion passionnée
Sur la conversion vertueuse
Sur les tentations pendant le sommeil

lll. Son analyse approfondie du silence et de la priére, ainsi que des signes de la grace et de
I'illusion, de la différence entre ferveur et énergie, et de la facilité avec laquelle on peut sombrer
dans l'illusion sans guide

Comment I'action se réalise

IV. Ses écrits sur le silence et les deux formes de priere

Comment prier

Sur la respiration

Comment chanter les psaumes

Sur les différences entre ceux qui chantent les psaumes

Contradiction
Sur l'illusion
Sur la lecture

V. Ses écrits sur la maniere dont celui qui prie en silence doit s'asseoir et ne pas interrompre
précipitamment la priere

Comment réciter la priere

Comment préserver son esprit de la distraction

Comment éliminer les pensées

Comment chanter les psaumes

A une personne qui s'interrogeait sur la fagcon de dompter son ventre

Sur l'illusion et bien d'autres sujets



Vénérable Grégoire du Sinai

Cherchez le Seigneur sur le chemin, c'est-a-dire dans votre cceur, par I'accomplissement des
commandements. Lorsque vous entendez les paroles de Jean-Baptiste, qui exhorte chacun a
préparer les routes et a aplanir les sentiers, comprenez qu'il s'agit des commandements du coeur
et des actes. Il est impossible de suivre fidelement le chemin des commandements et le combat
infaillible sans une intégrité de coeur.

I. Chapitres tres utiles de notre saint Pere Grégoire du Sinali, présentés sous forme d'acrostiches
Leur acrostiche général est le suivant :

Discours divers sur les commandements, les dogmes, les menaces et les promesses, ainsi que
sur les pensées, les passions et les vertus; et sur le silence et la priéere.

1. Il est désormais impossible pour I'homme d'étre rationnel, méme partiellement, ou de devenir
pur et incorruptible par nature, comme c'était le cas autrefois, en raison de la prédominance des
habitudes sensorielles irrationnelles sur la pureté et de I'état de la chair corrompue sur
I'incorruptibilité.

2. Seuls ceux qui sont devenus saints par la pureté sont rationnels par nature. Aucun des sages
n'a jamais possédé la pure raison, ayant obscurci des le départ sa faculté de raisonner par ses
pensées. L'esprit matérialiste et verbeux de la sagesse de ce monde, conduisant I'homme a
I'étendue du savoir par les mots et aux raisonnements les plus extravagants par la pensée, crée
en lui un refuge, souffrant d'un manque de sagesse essentielle, de contemplation et de
connaissance individuelle et indivisible.

3. Fiez-vous a la connaissance de la vérité elle-méme, dans le sentiment empli de grace qu'elle
procure. Les autres pensées® doivent étre considérées comme des expressions d'idées [de vérité]
et des indicateurs de ses objets.

4. Ceux qui perdent la grace en souffrent par incrédulité et négligence, et la retrouvent par la foi et
une recherche assidue. Grace a ces dernieres, ils progressent toujours moralement. Du contraire
[incrédulité et négligencel], ils reviennent intégralement.

5. I y a une grande similitude entre étre mort ou insensible, aveugle intellectuellement ou
physiquement, car le mort est privé de la force vivifiante et créatrice, tandis que I'aveugle est privé
de la lumiere divine qui confere la capacité de voir et d'étre vu.

6. Rares sont ceux qui recoivent de Dieu force et sagesse. La force recoit les bénédictions
divines, la sagesse les révele. Assimiler la sagesse et la transmettre est une tache véritablement
divine et surhumaine.

7. Le cceur, libre de pensées et m( par I'Esprit, est le véritable sanctuaire, méme avant la vie
future. La, tout s'accomplit et s'exprime spirituellement. Par conséquent, celui qui n'a pas acquis
un tel cceur, méme s'il peut étre une pierre apte a la construction du temple divin grace a
certaines vertus, n'est ni un temple ni un célébrant par la volonté de I'Esprit.

8. L'homme a été créé incorruptible, sans humidité, tel qu'il ressuscitera. Il a été créé non sans
inclination au mal, mais non avec. Il avait le pouvoir, selon sa volonté, de changer ou non. Le désir
n'integre pas encore la parfaite constance a la nature. Ceci [ce dernier] est la récompense de la
déification future et immuable.

9. La déchéance est un produit de la chair. Manger et vomir en exces, marcher avec arrogance et
dormir sont les caractéristiques naturelles des bétes et du bétail. C'est pourquoi, par
désobéissance [a Dieu], nous sommes devenus semblables aux bétes, déchus des bénédictions
que Dieu nous accorde naturellement, passant d'étres [rationnels] a bétes et de divins a bétes.

10. Il existe un double paradis : le paradis sensuel et le paradis spirituel, c'est-a-dire le paradis
édénique et le paradis bienheureux. L'Eden est un lieu trés élevé, s'élevant jusqu'au troisieme ciel,
comme le disent les auteurs [spirituels]. Il [I'Eden] n'est ni absolument incorruptible, ni corruptible
au sens plein du terme. Situé a la frontiere entre corruption et incorruptibilité, il est toujours orné
de fleurs et riche en fruits verts et mdrs. Les arbres pourris et les fruits trop mdrs, tombant a terre,
se transforment en poussiere parfumée [dans le paradis édénique] et n'émettent pas d'odeur de
décomposition, contrairement aux plantes terrestres. Cela est d( a I'abondance de la grace de
sanctification qui s'y déverse constamment. Au centre [du paradis] coule le fleuve Océan, destiné
a son irrigation perpétuelle. De lui naissent [des ruisseaux] qui se ramifient dans les quatre
directions. Leurs courants emportent la terre meuble et les feuilles mortes et les apportent aux
Indiens et aux Ethiopiens, dont les terres arables sont toujours inondées par le Pishon et le Geon,
qui sont unis, puis, se séparant a nouveau, I'un irrigue la Libye, I'autre 'Egypte.

11. On dit que toute la création, désormais éphémere, n'était a I'origine pas sujette a la
corruption. Par la suite, cependant, condamnée a la corruption, elle fut soumise a la vanité,

2



Vénérable Grégoire du Sinai

comme le dit I'Ecriture, précisément a cause de I'homme, qui I'y asservit non volontairement,
mais malgré lui — dans I'espérance (cf. Rom 8,20) du renouvellement d'Adam, tombé dans la
corruption. Celui qui a renouvelé I'homme et I'a sanctifié (bien que son corps soit corruptible en
raison de sa vie temporaire) a aussi renouvelé la création, mais ne I'a pas encore libérée de la
corruptlon Certains appellent la délivrance de la création de la corruption un changement pour le
mieux, d'autres une transformation compléte du monde sensible. L'Ecriture présente
généralement des affirmations simples et compléetes sur divers sujets complexes.

12. Ceux qui ont recu la grace sont semblables a ceux qui ont congu et sont remplis de I'Esprit.
Soit ils rejettent la semence divine par leurs chutes, soit ils se séparent de Dieu par leur lien avec
I'ennemi qui est tapi en eux. La perte de la grace résulte de I'action des passions, et sa privation
totale provient de la perpétuation des péchés. Une ame accablée par les passions et les péchés,
séparée de la grace et privée d'elle, devient veuve et devient, des maintenant et dans le siecle a
venir, un refuge pour les passions, ou, pour le dire plus fortement, une caverne de démons.

13. Rien n'apaise et ne dompte la colere comme le courage et la miséricorde. lls triomphent des
ennemis qui assiegent la cité [de I'ame] : les premiers extérieurs, les seconds intérieurs.

14. Nombreux sont ceux qui, tout en accomplissant les commandements, semblent progresser
et, n'ayant pas atteint la cité, demeurent hors d'elle, car ils avancent sans réfléchir, prenant pour
le vrai chemin royal les carrefours qui égarent, c'est-a-dire les vices qui cotoient les vertus. Les
commandements n'autorisent ni la dévastation ni I'exces, mais exigent I'accomplissement d'un
but agréable a Dieu et de la seule volonté divine. Autrement, leurs efforts sont vains et, selon
I'Ecriture, ils n'accomplissent pas les voies justes de Dieu, car il faut considérer le but de toute
action.

15. Cherchez le Seigneur en chemin, c'est-a-dire dans votre cceur, par I'accomplissement des
commandements. Lorsque vous entendez les paroles de Jean-Baptiste, qui exhorte chacun a
préparer les routes et a aplanir les sentiers (voir Mc 1,3), comprenez qu'il s'agit des
commandements du coceur et des actions. |l est impossible de suivre le chemin des
commandements et de mener le combat infaillible sans la droiture du cceur.

16. Lorsque vous entendez le témoignage de I'Ecriture concernant la houlette et le baton (voir Ps
22,4), comprenez que la parole prophétique signifie jugement et Providence, et, au sens moral,
psalmodie et priere. Car, jugés par le Seigneur, nous sommes chatiés par la verge du chatiment
(voir I Cor 11,32) pour parvenir a la conversion. En chatiant ceux qui s'élevent contre nous par la
verge d'une fervente priere, nous sommes fortifiés dans la priere. Aussi, ayant la verge et le baton
entre les mains d'un esprit actif, ne cessons de chatier et d'étre chatiés jusqu'a ce que, sous la
protection de la Providence, nous échappions enfin au jugement présent et futur.

17. Il est fréquent que ceux qui suivent les commandements préferent toujours le plus grand
commandement ancestral concernant le souvenir de Dieu, qui dit : «Souviens-toi toujours de
I'Eternel, ton Dieu» (Dt 8,18). Car [en le transgressant], les hommes périssaient, et c'est par Iui
qu'ils peuvent étre sauvés. L'oubli [de Dieu] éradique la mémoire divine a la racine et, en occultant
les commandements, expose ainsi I'homme [spirituellement] complétement nu.

18. Les ascetes retrouvent leur dignité originelle par deux commandements : I'obéissance et le
jene. Tout mal est entré dans I'humanité par les pratiques qui s’y opposent. Ceux qui observent
les commandements s’élevent rapidement vers Dieu par I'obéissance [a un guide], mais plus
lentement par le jeline et la priere. L'obéissance convient mieux aux débutants, le jeline a ceux
qui sont intermédiaires, a ceux qui ont golté a la contemplation et qui sont courageux. Mais
maintenir une véritable obéissance a Dieu en ce qui concerne les commandements est le propre
de tres peu d’étres, et pour les plus courageux, c’est extrémement difficile.

19. La loi de ’Esprit de vie (Rom 8,2), selon I'apdbtre, est ce qui parle et agit dans le cceur, tout
comme la [loi] de la lettre se réalise dans la chair. Cette [loi spirituelle] libere I'esprit de la loi du
péché et de la mort. Cette loi [écrite] permet de pratiquer secréetement le pharisaisme et
d’observer physiquement la loi en accompllssant les commandements devant [les profanes].

20. L’ensemble des commandements, unis et ordonnés par I'Esprit (voir Eph 4,16), est parfois
comparé a un homme parfait ou non, selon sa maturité morale. Dans ce cas, les commandements
forment, pour ainsi dire, le corps, les vertus, qualités intérieures cristallisées, les os, et la grace,
I’ame vivante qui anime le corps et produit des ceuvres conformes aux commandements. La
négligence et le zéle pour la croissance en Christ indiquent si une personne est un enfant ou un
adulte, maintenant et a I’avenir.

21. Que celui qui désire croitre dans le corps des commandements travaille avec une grande
ardeur 28 a rechercher le lait pur et intellectuel de la grace maternelle. De la, tous ceux qui
cherchent et désirent grandir en Christ sont nourris par le lait [de la grace]. Le lait, qui favorise la
croissance, ou, ce qui revient au méme, la sagesse, donne sa chaleur, et le miel nourrissant

3



Vénérable Grégoire du Sinai

transmet sa joie purificatrice a ceux qui sont parfaits. «Miel, dit-on, méme le lait est sous ta
langue» (Ca 4,11). Salomon comparait le pouvoir nourrissant et réparateur de I’Esprit a du lait, et
son pouvoir purificateur a du miel. Soulignant la différence entre ces deux actions, le grand ap6tre
dit : «Comme des enfants, je vous ai donné du lait a boire, et non de la nourriture solide» (voir |
Cor 3,1-2).

22. Celui qui cherche le sens des commandements indépendamment de leur accomplissement et
s’efforce de le trouver par la lecture ou I’étude est comme celui qui imagine une ombre a la place
de la vérité. Les paroles de vérité, chez ceux qui les portent, sont le signe d’une véritable
participation a la vérité. Ceux qui sont indifférents a la vérité et qui n’y sont pas initiés, cherchant
son contenu, 'empruntent a une sagesse «folle». L’ap6tre les qualifiait de sensuels, dépourvus de
I’Esprit, bien qu’ils se vantent de la vérité (voir | Cor 2,14).

23. De méme que I'ceil, en jetant un coup d’ceil aux lettres, en regoit des perceptions sensorielles,
de méme I'esprit, purifié et restauré dans sa dignité originelle, contemple Dieu et recoit de Lui des
pensées divines. Il [I’esprit] possede alors I'Esprit comme un livre, et la faculté de penser et de
parler au lieu d’'un calame. «Ma langue, dit le psalmiste, est un calame» (voir Ps 44,2). Au lieu
d’encre, I'esprit possede la lumiére. Plongeant la pensée dans la lumiere et la remplissant de
lumiere, [I'esprit], par I’Esprit, inscrit des paroles dans le cceur pur de ceux qui écoutent. Alors il
comprend ce qui a été dit sur la maniere dont tous seront instruits par Dieu (voir Jn 6,45) et
comment Dieu communiquera la connaissance a ’'hnomme, selon la prophétie et dans I’Esprit (voir
Ps 93,10).

24. Par la loi des commandements, il faut comprendre la foi immédiate manifestée dans le coeur,
car de lui découlent tous les commandements et produisent l'illumination des ames, dans
lesquelles apparaissent alors les fruits suivants de la foi véritable et active : I'abstinence, |'amour
et, enfin, I'humilité donnée par Dieu comme commencement et renforcement de I'amour.

25. La véritable gloire des étres [rationnels] consiste dans la connaissance véritable des choses
visibles et invisibles : visibles ou sensibles, invisibles ou intellectuelles, rationnelles, spirituelles et
divines.

26. La limite [de I'Orthodoxie] est la pure contemplation et la connaissance des deux dogmes de
la foi, a savoir la Trinité et la Dyade : la reconnaissance de la Trinité et la contemplation de son
Unité indivisible et non fusionnée. La reconnaissance de la dualité consiste a accepter et a
confesser en Christ les deux natures en une seule Personne, c'est-a-dire du Fils unique, avant
I'incarnation et apres |'incarnation, en deux natures et volontés — divine et humaine - glorifiées
sans mélange.

27. Engendré, inengendré et procession sont trois propriétés immuables et inviolables de la tres
sainte Trinité, qu'il convient de confesser avec révérence. Le Pere est inengendré et sans
commencement, le Fils est engendré et co-engendré, et le saint Esprit procede du Pere et est
donné par le Fils coéternel, comme le dit Damascéne.

28. Seule la foi remplie de grace, manifestée par |'Esprit dans I'accomplissement des
commandements, serait suffisante pour le salut si nous la chérissions, vivante et agissante en
Christ. Or, I'ignorance a enseigné aux pieux une foi verbale, morte et insensible, et non une foi
remplie de gréace.

29. La Trinité est une Unité simple et sans complexité, dépourvue de toute qualité sensible. La
Trinité dans I'Unité, ou le Dieu trinitaire, est une union parfaitement uni en Personnes.

30. Le Dieu infini est connu et compris en toutes choses de maniere trinitaire. Il contient et
pourvoit a toutes choses par le Fils dans le saint Esprit. Et il n'y a aucune Personne de la sainte
Trinité qui soit congue, nommée ou confessée indépendamment des autres.

31. Puisque chez I'nomme il y a intelligence, parole et esprit, existant les uns dans les autres et en
eux-mémes, et que l'intelligence n'est pas séparée de la parole, ni la parole de I'esprit, de sorte
que l'intelligence parle verbalement et la parole s'exprime par I'ame, alors, en vertu de cette
caractéristique, I'homme porte une image imparfaite de la Trinité inexprimable et archétypale,
révélant ainsi brievement sa création a I'image de Dieu.

32. L’Esprit est le Pere, le Verbe est le Fils et le saint Esprit est véritablement Esprit, comme
I’enseignent symboliquement les peres porteurs de Dieu, développant ainsi I’enseignement
dogmatique de la sainte, supréme et surnaturelle Trinité, du Dieu unique en trois Personnes, et
nous léguant la vraie foi et I'ancre de I’espérance. Selon I’Ecriture, connaitre le Dieu unique est la
source de I'immortalité et comprendre la puissance de I'Unité trinitaire est la vérité parfaite.
L’Evangile qui proclame cela peut étre compris ainsi : «Afin qu’ils te connaissent, toi, le seul vrai
Dieu, en trois Personnes, et celui que tu as envoyé, Jésus Christ, en deux natures» (Jn 17,3).

33. Les chatiments éternels sont variés, tout comme les récompenses des justes. Les tourments
se déroulent en enfer, ou, selon le témoignage des Ecritures, dans un pays obscur et ténébreux,

4



Vénérable Grégoire du Sinai

un pays de ténebres éternelles (voir Job 10,22), ou les pécheurs demeurent jusqu'au jugement et
ou ils retourneront apres la sentence finale. Les paroles : «Que les pécheurs retournent en enfer»
(Ps 9,18) et «la mort se nourrira d'eux» (Ps 49,15) — que peuvent-elles signifier d'autre que le
décret final de Dieu et la condamnation éternelle ?

34. Le feu, les ténébres, le ver et le Tartare existent déja sur terre dans les divers désirs, dans les
ténebres dévorantes de l'ignorance, dans une soif inextinguible de plaisir sensuel, dans les
tremblements et la puanteur du péché. Ces promesses et ces vestibules des tourments infernaux
sont encore actifs ici-bas dans les ames pécheresses et y naissent de leurs habitudes
passionnées.

35. Les passions sont les prémices du tourment, tandis que les manifestations des vertus sont les
clés du Royaume des Cieux. Les commandements doivent étre considérés comme des actions,
et les vertus comme des habitudes, tout comme les vices, par leur persistance, sont appelés
habitudes.

36. Dans I'éternité, les récompenses sont égales aux chatiments, bien que beaucoup paraissent
inégaux. La justice divine récompensera certains par la vie éternelle, d'autres par le tourment
éternel. Tous, qu'ils aient bien ou mal traversé ce monde, hériteront de la rétribution selon leurs
ceuvres. La quantité et la qualité de cette rétribution seront proportionnelles aux passions et aux
vertus.

37. Les lacs de feu sont des ames voluptueuses ou, comme dans les marais fétides, la puanteur
des passions nourrit le ver infatigable de la débauche, la luxure débridée de la chair, les serpents,
les crapauds et les sangsues des désirs passionnés et frénétiques, des pensées criminelles et
destructrices et des démons. Une telle disposition spirituelle y trouve un gage de tourments
futurs.

38. De méme que les germes des tourments infernaux sont invisiblement cachés dans I'ame des
pécheurs, les prémices des bénédictions célestes sont communiquées et révélées dans le coeur
des justes par le saint- Esprit. Le royaume des cieux est une vie vertueuse, tout comme les
tourments en enfer sont des passions débridées.

39. La nuit qui approche est, selon la parole du Seigneur, les ténebres futures ou nul ne peut
ceuvrer (Jn 9,4). Ou, selon une autre interprétation, il s’agit de I’Antéchrist, appelé nuit et ténebres,
ou encore, selon une interprétation morale, d’une négligence constante [concernant le salut] qui,
telle une nuit d’encre, mortifie I’ame par un sommeil insensible. La nuit [au sens littéral du terme]
rend tout le monde somnolent et symbolise la mort par mortification. Et la nuit des ténebres
futures enivrera les morts et rendra les pécheurs insensibles aux souffrances des morts.

40. Le jugement de ce monde est I'incrédulité des méchants, selon I'Evangile : «Celui qui ne croit
pas est déja condamné» (Jn 3,18). Leur sort est déterminé par les actes judiciaires du Seigneur,
qui corrige et convertit les pécheurs a Dieu, et qui pese leurs bonnes et mauvaises intentions
selon leurs manifestations extérieures, conformément a ces paroles : «Rejetez les pécheurs, qui
se sont égarés des le sein de leur mere» (Ps 57,4). Concernant l'incrédulité, le chatiment et les
actes, le juste jugement de Dieu se manifeste lorsqu'il punit certains, pardonne d'autres, et en
couronne d'autres encore ou les soumet au tourment. Les premiers sont toujours mauvais, les
seconds croient, mais sont insouciants et sont donc punis avec humanité. Ceux qui sont parfaits
en vertus et ceux qui sont plongés dans les vices recevront leur rétribution.

41. A moins que notre nature,®® avec I'assistance du saint Esprit, ne soit préservée sans tache ni
pure comme elle le devrait, elle ne peut étre une avec le Christ en esprit et en corps, ni
maintenant ni dans I'union future. Il n’appartient pas a la puissance toute-puissante et unificatrice
de I'Esprit de remplacer®® les lambeaux des anciennes passions en les cousant sur la robe
nouvelle de la grace.

42. Une égale dignité a I'image du Christ sera accordée a ceux qui auront regu et conservé
imméritément le renouvellement de I'Esprit, faisant I'expérience inexprimable d’une déification
surnaturelle. Mais nul ne sera en Christ ni membre du Christ s’il ne devient déja ici-bas porteur de
la grace, ayant en lui, selon I'apbtre, un exemple de la connaissance de la vérité (Rom 2,20).

43. Le royaume des cieux est comme un tabernacle fait par Dieu. [ll est inspiré du] tabernacle de
Moise, et ses deux rideaux représentent la [vie] dans le monde a venir. Tous ceux qui sont
sanctifiés par la grace entreront dans la premiere partie [du royaume des cieux], et seuls ceux qui,
ici-bas, dans I'obscurité de la théologie, a I'instar des prétres, auront parfaitement accompli les
sacrements avec les trois puissances de I’ame, entreront dans la seconde, en tant que spirituels.
Ces derniers, ayant pour intercesseur le [Unique] de la Trinité, Jésus, le plus grand des prétres et
le premier des souverains prétres, pénétreront dans le tabernacle créé par Dieu et seront illuminés
d’une radiance fulgurante.



Vénérable Grégoire du Sinai

44. Le Sauveur a appelé les différents stades et états de maturité morale la-bas [au paradis] de
nombreuses demeures. Bien que le Royaume soit un, il contient en son sein de nombreuses
différences. On y trouve des personnes célestes et terrestres selon leur vertu, ainsi que différentes
visions et degrés de déification. L’'une est la gloire du soleil, une autre celle de la lune, et une autre
encore celle des étoiles. Et chaque étoile differe d'une autre en gloire, selon les paroles de
I'apbtre (I Cor 15,41), bien qu'elles brillent toutes dans le méme ciel divin visible.

45. Presque incorporel et incorruptible, celui qui a purifié son esprit par les larmes, ressuscité son
ame ici-bas par I'Esprit, soumis sa chair a la raison et transformé son image extérieure
naturellement «argileuse» en un visage lumineux et ardent de beauté divine, devient peu a peu un
compagnon des anges<sup>64</sup>, car l'incorruptibilité est I'épuisement de toute humidité et
plénitude corporelles.

46. Indiciblement transformé, passant de I'dme au spirituel, le corps incorruptible, sans humidité
ni pesanteur, demeure néanmoins terrestre, étant ainsi simultanément terrestre et céleste dans
une subtilité divine. Tel qu'il fut créé a I'origine, il ressuscitera également, pour étre conformé a la
forme du Fils de I'Homme par une participation parfaite a la déification.

47. La terre des humbles est le Royaume des Cieux, ou |'état divino-humain du Fils [de Dieu],
dans lequel nous sommes entrés et entrons encore, ayant recu la grace de la naissance par
I'adoption et le renouveau par la résurrection. De méme, la terre sainte est la nature déifiée, ou
peut-étre la terre elle-méme, purifiée pour ceux qui sont nés de la terre selon leur dignité. Selon
une autre interprétation, la terre qui constitue I'héritage des véritables saints est le silence divin
imperturbable du monde suprarationnel. Sur cette terre s'établira une génération de justes,
sereine et insensible a tout ce qui s'y trouve.

48. La terre promise est le détachement, source de miel et de lait, c'est-a-dire la joie de I'Esprit.
49. Les saints au ciel communiquent mystérieusement entre eux par une parole intérieure,
inspirée par le saint Esprit.

50. Si nous ignorons comment Dieu nous a créés, nous ne pourrons pas comprendre comment le
péché nous a transformés.

51. Ceux qui ont atteint la plénitude de la perfection en Christ sont égaux en stature spirituelle.

52. Ceux qui ont ceuvré recevront leur récompense. La quantité et la qualité de cette récompense,
ou son importance, se manifesteront par le rang et I'état dans lesquels ils se trouveront.

53. Par l'incorruptibilité et la déification, les saints, comme il est écrit, auront I'esprit des anges et
seront les fils de la Résurrection du Christ (Luc 20,36).

54. Dans le siecle a venir, les anges et les saints, dit-on, ne cesseront jamais de multiplier les dons
et ne faibliront jamais dans leur effort pour le bien, puisque ce siécle ne permet pas
I'affaiblissement [moral] ni la déviation de la vertu vers le vice.

55. Considérez-le maintenant comme un homme accompli, ayant recu en gage la ressemblance
de la croissance du Christ. Dans le siécle a venir, la puissance de la déification le déclarera parfait.
56. Celui qui, ici-bas, aura atteint la perfection spirituelle dans la vertu, atteindra dans la vie future
une dignité et une déification égales a celles de ses pairs.

57. La vraie gloire, dit-on, est la connaissance, ou la contemplation spirituelle, ou un
discernement approfondi des dogmes et une compréhension de la vraie foi.

58. L'émerveillement est |'exaltation totale des facultés de I'ame face a ce qui est connu, propre a
la gloire magnifique de la Divinité. Ou encore : I'émerveillement est I'aspiration pure et totale de
I'esprit a la puissance infinie qui demeure dans la lumiere. L'extase, cependant, représente non
seulement le ravissement des facultés de I'ame vers le ciel, mais aussi |I'extase totale des sens
eux-mémes. Le zele pour Dieu est double : c'est une ivresse spirituelle qui éveille le désir [de
salut].

59. Dans I'ame, deux [sortes] de zele sont principalement présentes : le zele sincére et le zéle
extatique. Le premier n'appartient qu'a ceux qui sont en voie d'illumination, et le second a ceux
qui sont déja parfaits dans I'amour. Ces deux [sortes] de zele, par leur action, détournent I'esprit
des sens, car le zele divin est I'ivresse de I'esprit par ce qui est supérieur a la raison naturelle, et
grace a lui, [I'hnomme] est méme privé du sens des relations extérieures.

60. L'origine et la cause des pensées résident dans la division, par le péché de I'homme, de la
mémoire singuliere et simple, qui [par la] a détruit le souvenir [continu] de la Divinité et, étant
passée du simple au complexe, de |'uniforme au varié, s'est condamnée a la destruction par ses
propres forces.

61. La guérison de la mémoire primitive, affranchie de la mémorisation insidieuse et destructrice
des pensées, est conditionnée par son retour a sa simplicité originelle. L'instrument du mal - la
désobéissance — a non seulement perturbé la simple mémoire spirituelle du bien, mais a aussi
perverti toutes les facultés de I'ame, affaiblissant ses inclinations naturelles vers la vertu. La

6



Vénérable Grégoire du Sinai

mémoire est entierement guérie par le souvenir continu et fortifié par la priere de Dieu, qui, ayant
fusionné avec I'esprit, se détourne des objets naturels pour se tourner vers le surnaturel.

62. La cause des passions est le péché, les pensées sont des passions, les réves sont des
pensées, les pensées sont mémoire, les souvenirs sont oubli; la mere de I'oubli est I'ignorance. La
cause de I'ignorance est la négligence. La négligence dégénere du désir passionné. Le fondement
est I'impulsion a laction. [Un acte pécheur] est un désir téméraire de faire le mal et une
disposition envers les sensations sensuelles et [passionnées].

63. Les pensées se forment et agissent dans |'esprit, les passions bestiales dans la force irritable,
les désirs bestiaux dans la volonté, les notions fantastiques dans I'entendement et les pensées
dans l'intellect.

64. Le déferlement des pensées immorales est comme un courant de riviere. Les pensées sont
imprégnées de suggestions auxquelles un consentement coupable est permis, inondant le coeur
tel un torrent impétueux.

65. Considérez le plaisir éphémere, la souillure de la fornication et le fardeau des acquisitions
matérielles comme un profond marécage. Accablé par eux, |'esprit passionné est plongé, par ses
pensées, dans |'abime du désespoir.

66. L'Ecriture appelle souvent les paroles concernant les choses des pensées, tout comme elle
appelle les pensées des paroles. Cela se produit parce que le mouvement supramatériel de toute
nature est réifié et transformé par les objets en images. Ainsi, par la «manifestation», le
mouvement [nommé] est connu et exprimé.

67. Les pensées sont les paroles des démons et les précurseurs des passions, et les paroles et
les pensées sont le seuil des actes, puisqu'il est impossible de commettre un acte mauvais ou
bon sans qu'il ait d'abord suscité une pensée. Une pensée est le mouvement d'une suggestion
invisible vers certains objets.

68. La matiere des choses produit des pensées pures, tandis que la suggestion démoniaque
produit des pensées mauvaises. Ainsi, les pensées et les paroles naturelles different des pensées
et des paroles contre nature et surnaturelles.

69. Les pensées se transforment instantanément et de maniere égale les unes en les autres : les
pensées naturelles se transforment immédiatement en pensées contre nature, et les pensées
naturelles en pensées surnaturelles. La raison de cette transformation et de cette renaissance
mutuelles des pensées matérielles en pensées démoniaques, et de celles issues de la suggestion
en pensées matérielles, réside dans les pensées elles-mémes. De méme que les pensées divines
produisent des pensées naturelles, celles-ci produisent des pensées surnaturelles. En un mot,
chaque mouvement mental se transforme en quelque chose de semblable, selon les quatre
causes qui le produisent.

70. Remarquez que les pensées sont précédées de leurs causes; les pensées précedent les
réves, les réves les passions, les passions les démons. Ces phénomenes, unis les uns aux autres,
forment une sorte de chaine, ou d'ordre, dans des esprits qui ignorent tout ordre. Rien ne surgit
spontanément, indépendamment des démons. L'imagination ne crée pas d'images sans une
force démoniaque secrete, et la passion n'agit pas sans que Satan, bien que précipité du ciel et
écrasé, demeure tres puissant grace a notre négligence, s'élevant au-dessus de nous.

71. [Les démons] emplissent I'esprit d'images, ou plutét, ils prennent eux-mémes une forme
conforme a [notre disposition spirituelle]. lls s'attachent selon I'inclination de I'dme a la passion
qui y regne et y agit. Les démons utilisent cette propension passionnée comme condition a la
prolifération des images en nous. Dans le sommeil comme a I'état de veille, ils nous montrent des
choses issues d'une imagination riche et variée. Les démons de la passion charnelle se
transforment tant6t en porcs, tantét en anes, tantét en chevaux fougueux et ensorcelés, tantot en
Juifs extrémement débauchés. [Les démons] de la coléere se transforment tantot en paiens, tantot
en lions [les démons] de la timidité, en Ismaélites; [les démons] de l'inconstance, en lduméens;
[les démons] de I'intempérance et de l'ivrognerie, en Sarrasins; [les démons] de I'égoisme, tantot
en loups, tantot en panthéres. Les démons de la ruse se transforment tantét en serpents, tantot
en vipéres, tant6t en renards; les démons de I'impudeur, en chiens; les démons de la paresse, en
chats. Il arrive que les démons de la fornication prennent parfois I'apparence de serpents, tantot
de corbeaux ou de corneilles. Puisque les oiseaux sont spirituels, ce sont principalement les
démons aériens qui se transforment en eux. Du fait de la nature tripartite de I'ame, I'imagination a
raison de modifier trois fois les images des esprits. Conformément aux pouvoirs volitionnel,
irritable et mental de I'ame, l'imagination présente les démons de trois maniéres : sous forme
d'oiseaux, de bétes et de bétail. Les trois principaux maitres de la passion s'arment toujours
contre trois puissances spirituelles et, selon la passion qui définit I'ame, sous cette forme, selon
leur affinité avec elle, ils nous attaquent en apparaissant avec elle.

7



Vénérable Grégoire du Sinai

72. Les démons de la luxure attaquent souvent comme le feu et les charbons ardents, car les
esprits lubriques attisent les désirs charnels et, en troublant I'esprit, obscurcissent I'ame. Le
plaisir passionné est lui-méme la cause de I'embrasement, du trouble et de I'obscurcissement.

73. La nuit des passions est I'obscurité de I'ignorance, ou encore, la nuit est le domaine qui
enfante les passions, ou regne le prince des ténebres et ou les esprits [du mal] — allégoriquement
parlant, les bétes des champs, les oiseaux du ciel et les reptiles de la terre — rugissent, cherchant
avidement a nous dévorer.

74. Durant |'action des passions, certaines pensées précedent, tandis que d'autres suivent. Les
pensées précedent les fantasmes, tandis que les passions suivent les fantasmes. Les passions
précedent les démons, tandis que les démons traquent les passions.

75. L'origine et la cause des passions sont I'abus. La cause de I'abus est l'inclination, I'inclination
étant la prépondérance d'une impulsion volontaire. L'épreuve du désir est une impulsion, et les
impulsions sont des démons auxquels la Providence confie la tache de révéler la nature de notre
volonté.

76. Le poison mortel du dard du péché est I'habitude passionnée de I'ame, car le caractére de
celui qui s'est volontairement asservi aux passions est inébranlable et immuable.

77. Les passions portent divers noms. Elles se divisent en spirituelles et corporelles; les passions
corporelles se subdivisent en passions douloureuses et pécheresses; les passions douloureuses
se divisent elles-mémes en passions pécheresses et éducatives. Les passions de I'dme se
divisent également en passions irritables, volontaires et mentales. Les passions mentales se
divisent en rationnelles et imaginatives. Certaines de ces passions naissent de |'abus de la
volonté, d'autres sont imposées par la nécessité. Ce sont les passions dites irréprochables, que
les peres appellent passions accompagnatrices et propriétés naturelles.

78. Certaines sont des passions du corps, d'autres de I'ame. Certaines sont désirables, d'autres
irritantes; certaines sont des passions de la faculté intellectuelle, d'autres de I'esprit et de
I'intellect. Elles sont interdépendantes et s'alimentent mutuellement : les passions corporelles
contribuent aux passions volitionnelles, les passions spirituelles aux passions irritantes et, de
méme, les passions de la faculté intellectuelle contribuent aux passions mentales, les passions
mentales aux passions rationnelles et mnésiques.

79. Les passions irritantes sont : la colere, l'irritabilité, I'arrogance, l'irascibilité, l'insolence,
I'arrogance, la vanité, et d'autres encore. Parmi les passions de la volonté figurent : la convoitise,
la débauche, I'intempérance, la gourmandise, la luxure, |'avarice et |I'amour-propre — la plus
pesante de toutes. Les passions de la chair sont : la fornication, I'adultére, I'impureté, la licence,
I'injustice, la gourmandise, I'insouciance, la distraction, la mondanité, la convoitise, et d'autres
encore. Les passions relevant du domaine mental sont : I'incrédulité, le blaspheme, la ruse, la
tromperie, la curiosité, la duplicité, la médisance, la calomnie, la condamnation, I'humiliation, le
blaspheme, I'hypocrisie, le mensonge, I'obscénité, les vaines paroles, la flatterie, I'ironie, la vanité,
le désir de plaire, I'arrogance, le parjure, les vaines paroles, et d'autres encore. Les passions de
I'esprit sont : la vanité, l'arrogance, la vantardise, le gol(t de la polémique, l'indignation, la
suffisance, la contradiction, la désobéissance, la réverie, la propension au mensonge et a la
vantardise, |'amour de la gloire, I'orgueil — premier et dernier des maux. Les passions de l'intellect
sont : I'errance, la frivolité, la servilité, I'obscurité, I'aveuglement, les déviations, les suggestions,
I'assentiment, les inclinations, les transformations, les rejets, et autres vices. En un mot, tout mal
contre nature s'est fondu dans les trois facultés de I'ame, de méme que toute bonté y coexiste
naturellement.

80. Oh ! avec quel émerveillement David s'écrie vers Dieu : «Ta connaissance est trop
merveilleuse pour moi; elle est si élevée que je ne peux l'atteindre» (Ps 139,6). Elle est
incontestable et incompréhensible — au-dela de mon faible esprit et de ma force. Combien
incompréhensible, de plus, est la formation du corps lui-méme dans sa composition, possédant
dans chacune de ses especes une structure triple et unitaire, ornée des nombres septuple et
duaux, signifiant arithmétiquement le temps et la nature, qui, a son tour, selon les lois actives de
la nature, révele la gloire de Dieu dans le porteur corporel de la splendeur trinitaire.

81. Pour les membres mobiles, les lois de la nature sont une sorte de lien. Méme le mot «nos»
indique leurs différences, car elles représentent de multiples expressions de [nos] propres
propriétés. Ou encore : la loi naturelle est la puissance d'activité de chaque espéce et de chaque
membre. De méme que Dieu anime toute la création, I'ame met en mouvement les membres du
corps et les conduit chacun a sa fonction propre. Il convient ici de se demander pourquoi des
hommes porteurs de Dieu qualifient tantot la colere et le désir passionné de forces charnelles,
tant6t de forces spirituelles. Nous affirmons [en réponse] que les paroles des saints ne sont pas
contradictoires pour ceux qui les comprennent clairement. Dans les deux cas, [les saints] révelent

8



Vénérable Grégoire du Sinai

la vérité et, le cas échéant, modifient avec sagesse la dénomination des passions [de I'dme et du
corps] grace a leur mystérieuse double existence sous forme de coexistence, d'autant plus que
I'ame est déja parfaite ici-bas, tandis que le corps, se développant sous I'effet de la nourriture, est
[manifestement] imparfait. L'ame, créée rationnelle et pensante, possede dées le commencement
de sa création la puissance d'un certain désir et celle de l'irritabilité, suscitant un zéle courageux.
Mais l'irritabilité déraisonnable et le désir insensé ne sont pas créés avec elle, de méme qu'ils ne
I'étaient pas originellement dans la chair. La chair est créée incorruptible, dépourvue de cette
humidité d'ou naissent le désir charnel et la rage bestiale. Suite a la désobéissance, lorsque
I'hnomme sombra dans la corruption et la brutalité charnelle des animaux muets, naquirent
nécessairement en lui I'irritabilité et la passion charnelle. Et, chaque fois que la chair domine en
I'homme, celui-ci, par la rage et le désir charnel, s'oppose aux désirs de I'ame. Lorsque ce mortel
est subordonné a la raison, alors celui qui est sauvé s'empresse de faire le bien, suivant les désirs
de I'ame. Or, du fait du mélange et de I'union avec I'ame des propriétés charnelles, I'hnomme est
devenu semblable aux bétes de somme et, s'étant soumis a la loi du péché, il est, par la force de
la nécessité naturelle, passé de la raison a la stupidité et de I'homme a la béte.

82. L’ame rationnelle fut créée par le souffle et par I'infusion de la vie rationnelle en elle. Avec elle,
Dieu ne créa pas la rage ni le désir charnel bestial, mais seulement la force active de I'effort et la
persistance zélée du désir. De méme, ayant créé le corps, [le Seigneur] ne lui implanta pas
initialement l'irritabilité ni la convoitise charnelle irrationnelle. Par la suite, a cause de la
désobéissance, il acquit la mortalité, la corruption et les caractéristiques des bétes, auxquelles il
fut comparé. Les théologiens disent que le corps fut créé incorruptible, et qu'il ressuscitera en
tant que tel, bien que désormais corruptible. De méme, I'ame fut créée impassible. Mais tous
deux — corps et ame - se corrompirent et se dissolurent selon la loi naturelle d'union et
d'influence mutuelle, [I'ame] se livrant aux passions et surtout aux démons, [le corps] devenant
semblable aux animaux muets par les propriétés de son état et sujet a la corruption. Agissant
dans la méme direction, les forces de I'dame et du corps formérent une seule béte, insensée et
déraisonnable, en proie a la rage et aux désirs charnels. Ainsi, selon I’Ecriture, I’'homme s’est joint
aux bétes et est devenu a tous égards semblable a elles (Ps 49,13).

83. De méme que Dieu est la cause et la source de tout bien, le commencement et le fondement
de la vertu sont une bonne intention ou un désir de beauté. Le commencement du bien est la foi,
en particulier en Christ, le Rocher de la Foi, qui est le commencement et le fondement de toutes
les vertus, sur lequel nous sommes établis et sur lequel nous batissons tout bien. Il est la pierre
angulaire qui nous lie a lui, et la Perle de grand prix. En la recherchant, le moine, en pénétrant
dans les profondeurs du silence, par I'obéissance aux commandements, renonce en quelque
sorte a toutes ses propres inclinations afin d'acquérir [cette Perle] de son vivant.

84. Les vertus s'égalisent mutuellement en ce qu'elles convergent toutes vers une seule vertu,
[ont] une seule limite et completent son essence. Mais il existe aussi des vertus [partielles], et
certaines surpassent d'autres dans la mesure ou elles englobent et concentrent en elles un tres
grand nombre, voire toutes les vertus, telles que I'amour divin, I'humilité et la patience divine.
Concernant la patience, le Seigneur dit : «Par votre patience, vous sauverez vos ames» (Luc
21,19). Il n’a pas dit : «Par votre jeline, par votre vigilance.» Mais par patience, j'entends cet état
qui, selon la volonté de Dieu, est la reine des vertus, le fondement des actes de bravoure, la paix
dans les guerres, le calme dans la tempéte et un rempart inébranlable pour ceux qui la
possédent. Ni les armes, ni les lances, ni les armées ennemies, ni la horde démoniaque elle-
méme, ni la sombre phalange des adversaires ne peuvent nuire a celui qui I'a acquise en Jésus-
Christ.

85. Bien que les vertus naissent les unes des autres, toutes, a I'exception des vertus divines,
tirent leur origine des trois puissances de ’ame. Le commencement et la cause des quatre vertus
génériques, intermédiaires entre les vertus naturelles et divines, dont et par lesquelles toutes les
autres se forment, c’est-a-dire la prudence, le courage, la chasteté et la vérité, est la sagesse
divine et théologale, agissant selon I'éveil de I'Esprit et se reflétant dans I'esprit de quatre
maniéres. Elle manifeste les vertus non pas toutes ensemble, mais chacune séparément et en son
temps, selon le désir : 'une comme lumiere, I'autre comme puissance pénétrante et inspiration
inépuisable, la troisitme comme force illuminatrice et purificatrice, et la derniere comme une
rosée de pureté joyeuse et rafraichissante, arrachée a la chaleur des passions. La sagesse
permet, comme mentionné précédemment, de percevoir sa manifestation chez chacun selon la
maturité de son ame dans la bonté, et a ’ame parfaite, elle montre I'action parfaite. L’expérience
des vertus ne confere pas a I’ame une parfaite fermeté morale par le seul zele personnel, a moins
que, par la grace, les vertus ne deviennent une disposition intérieure substantielle.



Vénérable Grégoire du Sinai

86. Chaque vertu posseéde un don et un effet uniques, par lesquels, méme ceux qui ne souhaitent
pas y participer, elle peut les attirer par habitude et par nature, et, une fois recue, elle demeure
ferme et immuable. Pour I'accomplissement des vertus, on a en soi la grace de I’Esprit, comme
une ame vivante. Sans elle, 'ensemble des vertus devient vain. Et ceux qui semblent posséder les
vertus a la perfection et les pratiquer n’ont souvent qu’une ombre, un fantdme de beauté, et non
une image de la vérité.

87. Il y a quatre vertus cardinales : le courage, la prudence, la chasteté et la vérité. Proches
d’elles, selon leur exces ou leur défaut, se trouvent huit qualités spirituelles que nous appelons
vices et que nous considérons comme des vertus dans le monde. Le courage est généralement
suivi d'insolence et de timidité, la prudence de tromperie et d'ignorance, la chasteté de licence et
de pétrification, et la vérité d'avarice, de mensonge ou de ressentiment. Au milieu de ces vertus
se trouvent non seulement les vertus fondamentales et naturelles, qui s'élévent au-dessus de
I'excés et du défaut, mais aussi les vertus actives. Certaines vertus, selon la justesse de leur
raisonnement, s'expriment par une [bonne] droiture, tandis que d'autres s'accompagnent de
perversion [du bien] et de vanité. Que les vraies vertus occupent la position médiane est attesté
par la parabole qui dit : «Que tous les bons sentiers soient aplanis» (voir Pro 2,9). Ainsi, toutes les
vertus sont unies dans les trois facultés de I'dme, ou elles naissent et se fortifient, ayant pour
fondement les quatre vertus génériques, et en particulier le Christ. De plus, les vertus naturelles
sont purifiées par les vertus actives, et les [vertus] divines et surnaturelles sont communiquées
par la grace de I'Esprit.

88. Parmi les vertus, certaines sont actives, d'autres divines, d'autres encore naturelles et
spirituelles. Les actives résultent d'un libre choix, les naturelles d'une disposition intérieure, et les
divines de la grace.

89. De méme que l'origine des vertus se situe dans notre ame, de méme la source des passions.
Mais les premieres y naissent naturellement, les secondes contre nature. L'ame trouve la cause
de la génération du bien et du mal dans l'inclination du désir qui, tel un pointeur pour tracer une
ligne ou une aiguille sur une balance, recoit l'influence et agit dans cette direction selon son
orientation. La volonté est soumise a une double action, car elle contient en elle le bien par nature
et le mal par libre inclination.

90. L'Ecriture appelle les vertus des «vierges» (cf. Can 1,2) en raison de leur lien étroit avec |'ame,
raison pour laquelle elles sont considérées avec elle comme un seul esprit et un seul corps.
L'apparence d'une jeune fille symbolise I'amour, et la tenue de ces vierges sacrées témoigne de
leur chasteté et de leur pureté. La grace divine parvient généralement a créer et a transformer
indubitablement diverses vertus chez les personnes fortes spirituellement, en les adaptant a leurs
qualités et a leurs aptitudes.

91. Il existe huit passions dominantes : trois grandes - la gourmandise, |'avarice et la vanité — et
cing qui les suivent : la fornication, la coléere, la tristesse, la paresse et I'orgueil. De méme, parmi
les vertus opposées aux passions, les trois principales sont la pauvreté, |'abstinence et I'humilité,
suivies et suivies des autres : la pureté, la douceur, la joie, le courage, I'humilité et toute la série
des vertus. Tous ceux qui le désirent ne peuvent pas étudier et comprendre la puissance, I'action
et le parfum de chaque vertu, ni I'odeur de la passion; seul celui qui est actif, qui ceuvre en
paroles et en actes et qui a recu du saint Esprit le don de la connaissance et du discernement en
est capable.

92. Les vertus agissent parfois, parfois sont mises en mouvement [par nous]. Elles agissent,
prenant demeure en nous au moment opportun, quand, comment et selon leur bon vouloir. Nous
les manifestons selon notre libre arbitre, notre disposition morale et nos habitudes. Mais elles sont
essentielles en elles-mémes, et nous sommes moralement formés par elles, approximativement,
puisque l'image de toutes nos [bonnes] actions est I'empreinte du prototype. Le spirituel est
essentiellement assimilé par quelques-uns avant la jouissance immortelle future. Et c'est la, en
fait, que nous entreprenons et accomplissons des travaux et des exploits, plutot que de posséder
les vertus elles-mémes.

93. Selon Paul, celui qui, y participant, peut activement communiquer la lumiere du Christ a
autrui, est ministre de I'Evangile (cf. Rom 15,16). Tel une semence certaine, il répand la parole
divine sur les champs spirituels de ses auditeurs. Que votre parole, dit-on, soit toujours empreinte
de gréce, assaisonnée du sel de la bonté divine (Col 4,6), afin qu’elle communique la grace a ceux
qui I’écoutent avec foi (Eph. 4,29). Ayant comparé les enseignants a des agriculteurs et les éleves
a un champ cultivé, [I’apotre] décrit avec beaucoup de sagesse les premiers comme des
laboureurs et des semeurs de la Parole divine, et les seconds comme une terre fertilisée, fertile et
riche en vertus, car la véritable action sacrée ne consiste pas seulement a accomplir des ceuvres
divines, mais aussi a y participer personnellement et a transmettre les bénédictions.

10



Vénérable Grégoire du Sinai

94. La parole prononcée oralement pour instruire autrui varie et ne provient pas uniformément de
quatre sources, mais de multiples sources. Une parole [vient] de I’enseignement, une autre de la
lecture, une autre de I'action, et une autre de la grace. Mais de méme que I’eau, uniforme par
nature, se transforme en ses propriétés inhérentes selon les différences du sol qui la sous-tend et
change, comme on le percgoit par le goQt, tantdt amere ou sucrée, tantét salée ou acide, de méme
la parole prononcée, changeant selon la structure morale de chacun, se reconnait dans I’action et,
par elle, apporte le bienfait.

95. La parole est donnée a tout étre rationnel pour son plaisir, et de la parole, comme d’une
nourriture variée, ’ame percevant [toujours] une douceur différente. La parole savante est pour
elle, en quelque sorte, un éducateur, la formant moralement. Une parole issue de la lecture
I’emplit, pour ainsi dire, de I'eau de la paix; une parole issue de I’action la sature, comme un
paturage riche en herbe; Une parole de grace réjouit, comme une coupe débordante [de vin]
(voir : Ps 23,5). La joie indescriptible et bienfaisante que procure la parole de grace illumine
[’ame], telle une huile qui fait resplendir le visage (Ps 104,15).

96. [Ces affirmations] non seulement révelent a I'ame la vie elle-méme, mais, lorsqu’elle les
entend a travers I'enseignement d’autrui, elle les ressent aussi, pourvu que [I’enseignant et
I’auditeur] soient guidés par la foi et I'amour, c’est-a-dire que I'un écoute avec foi et I'autre éclaire
avec amour, en transmettant des paroles sur les vertus sans orgueil ni vanité. Alors, la parole
issue de I’enseignement est recue par ’ame comme un éducateur; [la parole] issue de la lecture
est comme un nourrissant, la parole issue de l'action est comme la plus habile parure de
I’épouse, et la parole illuminatrice du saint Esprit est comme la parole d’un fiancé joyeux. Car
toute parole qui sort de la bouche de Dieu est soit prononcée par les saints avec I'aide du saint
Esprit, soit le fruit de cette douce inspiration du saint Esprit, dont seuls les dignes sont nourris.
Bien que tous les étres intelligents se délectent de la Parole, rares sont ceux qui se réjouissent
véritablement ici-bas sous I'influence du saint Esprit. La plupart ne connaissent et ne mémorisent
que les images des paroles spirituelles, sans avoir go(té au véritable pain de la vie future, qui
consiste en la perception de Dieu le Verbe. La-bas, seul ce pain est offert en abondance a tous
les dignes pour leur plus grande joie, et il n'est jamais épuisé, gaspillé ni insuffisant.

97. Sans sensibilité spirituelle, il est impossible de faire I’expérience tangible de la douceur divine.
De méme que celui qui émousse ses sens les rend insensibles aux phénomeénes sensoriels et ne
voit, n’entend ni ne sent, étant affaibli, voire a demi mort, de méme celui qui engourdit les facultés
naturelles de ’'ame par les passions les rend insensibles aux influences d’en haut et incapables de
participer aux mysteres de I'Esprit. Celui qui ne voit, n’entend ni ne sent spirituellement est mort.
Le Christ ne vit pas en lui, et il se dirige lui-méme vers des actions qui ne sont pas a I'image du
Christ.

98. Comparés aux facultés de I'ame, surtout lorsqu’elles sont saines, les sens ont une fonction
égale et semblable, voire identique. Grace a cela, eux aussi vivent et agissent. L'Esprit vivifiant les
unit. En revanche, 'lhomme s’épuise completement lorsqu’il est atteint par le mal profond des
passions et qu’il git sans cesse a I’hdpital de la négligence. Les sens contemplent clairement les
facultés sensorielles et spirituelles — les facultés mentales, surtout en I'absence de la lutte
satanique qui s’y oppose, et qui s’oppose a la loi de I'esprit. Lorsgu’ils sont unis par I'Esprit et
s’harmonisent, ils reconnaissent alors directement et essentiellement les choses divines et
humaines telles qu’elles sont par nature, discernent clairement leur signification et contemplent,
aussi purement que possible, la cause unique de toute chose : la Trinité.

99. Avant tout, I’hésychaste doit fonder sa vie silencieuse sur les cing vertus suivantes : le silence,
I’abstinence, la vigilance, I’humilité et la patience. Il y a trois activités agréables a Dieu : la
psalmodie, la priere et la lecture, et, en cas de maladie, les travaux manuels. Les vertus
susmentionnées non seulement englobent toutes les autres, mais s’incorporent les unes aux
autres. Le solitaire doit demeurer dans le souvenir de Dieu, dans la priere et le silence du cceur le
matin, et prier patiemment pendant la premiéere heure. Puis, a la deuxieme heure, on lit, on chante,
on prie, on lit, on chante, on prie, on lit, on chante, on lit, on chante, on mange, on se repose, si
besoin est, a la onzieme heure, et on chante les Vépres. Ainsi, achevant vertueusement sa
journée, il plait a Dieu.

100. A rlinstar de l'abeille, il convient de recueillir les vertus les plus utiles. Ainsi, en les
rassemblant peu a peu, on peut constituer en son Ame une vaste collection de manifestations
vertueuses, d’ou jaillit le miel de la sagesse, source de joie spirituelle.

101. Si vous le souhaitez, écoutez comment mieux traverser la nuit. La veillée nocturne comporte
trois ordres : débutant, intermédiaire et avancé. La premiere [regle] prescrit de dormir la moitié de
la nuit et de veiller I'autre moitié, soit du soir a minuit, soit de minuit au matin. La deuxieme [regle]
prescrit de veiller une ou deux heures le soir, puis de dormir quatre heures et de veiller aux

11



Vénérable Grégoire du Sinai

matines, puis de chanter et de prier jusqu’au matin pendant six heures. La premiere heure [de la
journée] doit étre consacrée au chant et au silence, comme indiqué précédemment. Ensuite, il
faut observer I'ordre des activités susmentionnées selon les heures [ou maintenir une priere
constante et ininterrompue], dont I’habitude structure la vie humaine. Enfin, la troisieme [regle]
consiste a veiller toute la nuit [en priere].

102. Parlons maintenant de nourriture. Environ une livre de pain suffit a quiconque s’est engagé
dans I'ascese du silence. On peut boire deux coupes de vin pur, trois coupes d'eau, et, parmi les
provisions disponibles, on ne doit pas consommer autant que la nature le demande
capricieusement, mais on doit utiliser, avec modération, seulement ce que la Providence offre. La
regle la meilleure et la plus concise pour ceux qui veulent vivre convenablement consiste a
accomplir trois vertus — j'entends le jeline, la vigilance et la priere — par lesquelles se trouve le
fondement le plus sir de toutes les vertus.

103. Avant tout, le silence exige la foi, la patience, la force et le courage, I'amour sincere et
I'espérance. Si un croyant, par simple négligence ou pour une autre raison, ne trouve pas ici ce
qu'il cherche, alors a la mort il ne peut qu'étre pleinement convaincu du fruit de la foi et du
combat et ne pas voir la liberté en Jésus-Christ, qui est la Rédemption et le Salut de nos ames, le
Verbe Dieu-Homme. Mais I'incroyant en tout point sera condamné a mort. Cependant, selon la
parole du Seigneur, il est déja condamné (voir Mc 16,16), car celui qui est esclave des plaisirs et
recherche la gloire des hommes et non celle de Dieu, comment peut-il croire ? (voir Jn 5,44). Bien
qu’un tel homme puisse paraitre fidéle en paroles, sans s’en apercevoir, il se trompe lui-méme et
entendra un jour ces paroles : «Puisque tu ne m’as pas recu dans ton cceur, mais que tu m’as
rejeté, moi aussi je me détournerai de toi.» C’est pourquoi les fidéles doivent avoir une vive
espérance et croire en la vérité de Dieu, attestée dans toutes les Ecritures, en confessant leur
faiblesse, afin de ne pas attirer sur eux une double condamnation inexorable.

104. Rien ne contribue autant a la contrition du cceur et a I'humilité de I'ame que la solitude
éclairée et le silence absolu. Et rien d'autre ne détruit fondamentalement la structure du silence et
ne le prive de la puissance divine protectrice que les passions suivantes : l'insolence, la
gourmandise, la loquacité, les soucis distrayants, I'orgueil et la maitresse des passions, la vanité.
Celui qui s'y habitue volontairement, a mesure qu'elles grandissent et s'obscurcissent, finit par
devenir extrémement insensible. Et si une telle personne se libére a nouveau de ces passions et
entreprend le salut avec foi et zéle, alors elle recevra de nouveau ce qu'elle cherche, surtout si elle
le cherche humblement. L'accession au trone d'une seule de ces passions, par négligence,
déchaine sur lui une multitude de maux, a commencer par I'incrédulité destructrice, et ravage son
ame qui, plongée dans la confusion et le tumulte démoniaques, devient comme une seconde ville,
Babylone, si bien que cette derniere lui est pire encore que la premiere (voir Mt 12,45). Il devient
alors un ennemi passionné et un accusateur des silencieux, aiguisant sans cesse sa langue contre
eux comme un rasoir et une épée a double tranchant.

105. Les eaux de la passion, qui emplissent la mer trouble et agitée du silence, ne peuvent étre
traversées que sur le navire léger et rapide du détachement et de I'abstinence absolus.
L'intempérance et I'amour des biens matériels engendrent des flots de passions qui inondent le
cceur et le corrompent, engendrant confusion et tristesse, pesant lourdement sur le corps et
rendant I'ame et le cceur indifférents, obscurcis et engourdis, les privant de leur état et de leurs
sentiments naturels.

106. Rien ne contribue autant a la paresse, a I'insouciance et a la folie de I'ame des ascétes zélés
que |'amour-propre, véritable nourrice des passions. Lorsqu'il préfére le repos corporel aux
exploits vertueux et considere I'esprit comme attentif, s'il n'incite pas a I'épuisement volontaire du
corps par l'accomplissement des commandements, associé a une transpiration légere et
modérée, alors il rend généralement I'ame paresseuse sur le chemin du silence et provoque un
relachement profond et irrésistible de son activité.

107. Le meilleur et le plus précieux des remedes pour ceux qui se sont lassés d'observer les
commandements et qui ont résolu de chasser les ténebres impénétrables, c'est I'obéissance
inconditionnelle en toutes choses, avec foi. C'est un remede vivifiant et aux multiples vertus pour
ceux qui s'y abreuvent, et un couteau qui purifie instantanément les cicatrices des blessures.
Celui qui préfere I'action de ce couteau, avec foi et simplicité, a tout autre chose, a tranché net
toutes ses passions. Non seulement il a atteint le silence, mais par I'obéissance, il I'a déja réalisé,
ayant trouvé le Christ, devenant et étant appelé son imitateur et son serviteur.

108. Sans organiser sa vie et ses activités dans la contrition, il est impossible de supporter la
chaleur du silence. Celui qui pleure et médite sur les horreurs de la mort avant qu'elles ne
surviennent d'elles-mémes, possédera humilité et patience — les deux fondements du silence.
Sans ces fondements, celui qui méne une vie de silence est toujours enclin a la vanité, corollaire

12



Vénérable Grégoire du Sinai

de son insouciance. De ces distractions et asservissements pécheurs se multiplient et nous
plongent dans la lassitude. Ainsi, I'intempérance, fille de l'insouciance, rend le corps Iéthargique
et impuissant, et I'esprit obscurci et endurci. Jésus, lui aussi, se soustrait alors au tumulte des
pensées et des raisonnements qui animent le domaine de I’esprit.

109. Il est impossible d'éprouver le tourment de la conscience, ni maintenant ni dans le siecle a
venir. Cette épreuve ne concerne que ceux qui, ici et 1a, souffrent d'un manque d'amour et de
gloire. Telle une bourreau implacable, punissant de diverses manieres ceux qui sont responsables,
la conscience brandit toujours une épée acérée, c'est-a-dire la censure et I'indignation, contre les
victimes despotiques et dénudées. On appelle aussi la conscience zele, en raison de sa
propension naturelle a influencer nos ennemis, la nature du corps et celle de I'ame. D'autres la
nomment ardeur naturelle, que nous sommes appelés a aiguiser contre nos ennemis, telle une
épée tranchante. Et si la conscience parvient a soumettre notre dualité a I'unité, alors le but de
son zele est I'ascension vers Dieu. Mais si I'ame elle-méme est soumise a deux — le péché et la
chair —, alors sa fin éternelle est vouée a un tourment impitoyable pour s'étre livrée a I'esclavage
total de ses ennemis. L'ame qui commet ici un acte honteux ruine son état vertueux et se trouve
séparée et aliénée de Dieu.

110. De toutes les passions, deux sont extrémement graves et douloureuses : la fornication et le
désespoir, qui, dominant I'ame malheureuse, |'affaiblissent. Elles communiquent et se lient
étroitement 'une a l'autre et sont, de ce fait, indestructibles, irrésistibles et absolument
invincibles. La premiere [la passion de la fornication] prospere dans le domaine des désirs, mais
contient la matiére des deux [parties de notre étre] inséparables par nature — je parle de I'ame et
du corps - répandant toute sa douceur dans tous les membres [du corps].

111. La seconde [la passion du désespoir], prenant le dessus sur |'esprit dominant, s'entrelace
avec elle-méme I'ame et le corps tout entiers, comme le lierre, rendant notre nature engourdie,
affaiblie et comme brisée par la paralysie. Bien que ces deux passions ne soient pas
définitivement apaisées par la bienheureuse impassibilité, elles s'apaisent temporairement lorsque
I'ame, ayant regu dans la priere la puissance du saint Esprit qui lui communique joie, force et une
profonde paix du cceur, golte au silence. La passion de la fornication est le commencement, la
maitresse, la reine et le plaisir supréme des plaisirs. Sa compagne est la paresse, qui hisse les
généraux de Pharaon sur un char invincible. Par elles, c'est-a-dire par la fornication et le
désespoir, les pulsions des passions ont pénétré la vie de ces misérables. Le commencement de
la priere intérieure est I'action, ou la puissance purificatrice, du saint Esprit et un rite sacré et
mystérieux de I'esprit, de méme que le commencement du silence est le retrait des soucis
ordinaires, le milieu est la puissance illuminatrice et la contemplation, et la fin est I'extase et le
ravissement de I'esprit vers Dieu.

112. Le sanctuaire spirituel est I’'action rationnelle de I’esprit, accomplissant mystérieusement un
rite sacré sur I'autel spirituel, en signe d’engagement envers Dieu et de communion a I’Agneau
avant la future joie insondable. Recevoir I’Agneau de Dieu comme nourriture sur I'autel mental de
I’ame ne signifie pas seulement le comprendre et étre en communion avec lui, mais aussi étre,
pour ainsi dire, I’Agneau nous-mémes en recevant son image dans le futur. Ici ne sont que des
mots, mais la nous espérons recevoir les objets mémes des sacrements.

113. La priere pour les débutants est comme un feu de joie rayonnant du cceur, et pour les
parfaits, comme une lumiere bienveillante agissant dans I’ame. Ou encore : la priere est la
prédication des apoétres, |'action de la foi, ou mieux encore, la foi immédiate, la constance de
ceux qui espeérent, I'amour manifesté, le mouvement angélique, la puissance de l'incorporel, leur
ceuvre et leur joie, I'Evangile de Dieu, I'annonce du cceur, I'espérance du salut, le signe de la
sanctification, le symbole de la sainteté, la connaissance de Dieu, la révélation du baptéme, la
purification des fonts baptismaux, les fiancgailles avec le saint Esprit, la joie de Jésus, la joie de
I'ame, la miséricorde de Dieu, le signe de la réconciliation, le sceau du Christ, le rayon du soleil
intelligent, I'étoile du matin des cceurs, la confirmation du christianisme, la révélation de la
réconciliation divine, la grace de Dieu, la sagesse de Dieu, ou mieux encore, le commencement
de la sagesse en soi, la manifestation de Dieu, la vie monastique, le chemin du silence, la raison
du silence, le signe de I'ordre angélique de la vie. Et, qui plus est, la priere est Dieu, qui produit
tout en tous, car elle est une seule action du Pere, du Fils et du saint Esprit, qui accomplit tout en
Jésus Christ.

114. Si Moise n'avait pas recu de Dieu le baton de puissance, il ne serait pas devenu un dieu pour
Pharaon et n'aurait pu le vaincre, ni I'Egypte. De méme, I'esprit, s'il n'a pas la force de la priéere,
ne pourra triompher du péché et des forces qui s'y opposent.

115. Ceux qui parlent ou agissent sans humilité sont comme ceux qui construisent une maison en
hiver ou sans ciment. Trouver et comprendre I'humilité par I'expérience et la raison est le bonheur

13



Vénérable Grégoire du Sinai

de trés peu d'entre nous. Ceux qui s'étendent sur le sujet sont comme ceux qui mesurent un
abime. Nous, aveugles, avec une vague intuition de cette grande lumiere, nous ne dirons que peu.
La véritable humilité n'a ni paroles humbles, ni apparence humble, elle n'oblige pas a avoir des
pensées humbles, ni, en s'humiliant, a se reprocher quoi que ce soit. Bien que tous ces signes et
images d'humilité en soient comme des variantes, I'humilité elle-méme est grace et don d'en
haut. Il existe, comme le disent les peres, deux formes d'humilité : a) se considérer inférieur a
tous, et b) attribuer ses bonnes actions a Dieu. La premiére est le commencement, la seconde la
fin [de I'humilité]. Ceux qui la recherchent doivent étre conscients de trois choses [sur lesquelles
réfléchir] et les garder a I'esprit : 1) qu'ils sont plus pécheurs que tous les hommes, 2) plus
répugnants que toute la création, car ils contredisent leur nature, et 3) plus malheureux que les
démons, car ils sont leurs esclaves. Celui qui s'humilie devrait dire : «Connais-je précisément les
péchés des hommes, quels ils sont et combien ils sont ? Sont-ils plus nombreux ou plus
nombreux que les miens ? Par ignorance, 6 ame, considérons-nous inférieurs a tous les hommes,
comme la terre et la poussiere sous leurs pieds. Comment ne me considérerais-je pas plus vil que
toutes les créatures, puisqu'elles sont conformes a leur nature originelle, tandis que moi, par
d'innombrables iniquités, je m'en suis éloigné ? En Vvérité, les bétes et le bétail sont plus purs que
moi, pécheur. C'est pourquoi, moi qui me précipite en enfer et y git avant la mort, je suis inférieur
a tous. Et qui ne sait et ne sent pas que le pécheur est méme inférieur aux démons, car il est leur
esclave, leur serviteur obéissant, et avec eux, héritier des ténébres, ici-bas ? En vérité, lui, le
malheureux, est plus cruel que les démons et, contrdlé par eux, il en souffrira, héritant avec eux
de I'abime. Demeurant sur terre avant la mort, L'enfer et I'abime | Comment oses-tu te prétendre
juste, toi qui, par tes mauvaises actions, es devenu pécheur, impie et démon ? Malheur a ton
égarement et a ton erreur, possédé, chien immonde, envoyé pour cela dans le feu et les ténebres !
116. La sagesse donnée par I'Esprit, selon les théologiens, est la puissance de la priere mentale,
pure et angélique, dont le signe est que I'esprit, pendant la priere, ne percoit aucune image et ne
voit ni lui-méme (c'est-a-dire son apparence extérieure) ni quoi que ce soit d'autre, mais est
souvent distrait des sens par la lumiere qui agit en lui, car alors I'esprit devient immatériel,
lumineux et inexprimablement uni a Dieu en un seul esprit.

117. Il existe sept méthodes distinctes, s'influencant et se générant mutuellement, qui conduisent
a I'numilité envoyée par Dieu : le silence, I'humilité, I'hnumilité de la parole, I'humble vétement,
I'abaissement de soi, la contrition de I'esprit et |'attribution de soi-méme (partout) a Dieu. Cette
derniere. Le silence intelligent engendre I'humilité. De I'humilité découlent trois formes d'humilité :
la parole humble, I'humilité et la pauvreté vestimentaire, et |'auto-reproche constant. Ces trois
formes [d'humilité] engendrent la contrition, produite par I'acceptation des épreuves et appelée
chatiment providentiel, et I'numilité par les démons. La contrition [en acte] place aisément I'ame
[dans son sentiment] au-dessous de tout et en dernier lieu, servile a tous. Ces deux formes
engendrent I'humilité parfaite et divine, appelée puissance et perfection de toutes les vertus. Elle
attribue sa correction a Dieu. Ainsi, la premiere de toutes [formes d'humilité] est le silence, d'ou
nait I'numilité. Ceci produit trois formes d'humilité; trois forment une : la contrition. La contrition
engendre la septieme forme, ou la forme de la premiere humilité, subordonnée a toutes, que I'on
appelle providentielle. L'humilité providentielle apporte [a I'ame] I'humilité parfaite, véritable et
inimaginable, envoyée par Dieu. La premiere [c'est-a-dire I'humilité providentielle] surgit sous le...
Dans les conditions suivantes. Si une personne, livrée a elle-méme, est vaincue moralement,
asservie et soumise a la domination de toutes ses passions et pensées, alors, ne trouvant aucun
secours ni dans les ceuvres, ni en Dieu, ni en quiconque, et frolant le désespoir, elle ne peut,
opprimée de toutes parts, que d'étre anéantie. Elle se considére alors la plus vile de tous, le
dernier des esclaves, pire que les démons eux-mémes, vaincue par eux et soumise a leur
tyrannie. C'est I'humilité providentielle. Ensuite, Dieu accorde d'en haut la seconde humilité, la
plus élevée, qui représente la puissance divine agissant en toute chose et produisant toute chose.
Grace a elle, I'nomme, se considérant toujours comme un instrument de la puissance divine,
accomplit avec son aide les ceuvres merveilleuses de Dieu.

118. Puisque la tyrannie des passions regne parmi nous, alimentée par une multitude de
tentations, il est impossible de trouver en notre espéece la contemplation de la lumiére spirituelle
essentielle, un esprit serein, une priere sincere et sans distraction, jaillissant toujours du plus
profond du cceur, la résurrection et I'aspiration de I'ame vers le ciel, son émerveillement divin et
son ravissement absolu, I'émergence spirituelle complete de la pensée a partir de ces sentiments,
le détachement de I'esprit de ses propres forces, le mouvement spirituel angélique, commandé
par Dieu, dirigé vers l'infini et I'incompréhensible. Habituellement, I'esprit réve non pas de choses
insignifiantes, mais de choses importantes, prématurément. Ainsi, en détruisant le peu de bien
qu'il a regcu de Dieu, il s'éteint completement. Il faut donc discerner avec soin et ne pas

14



Vénérable Grégoire du Sinai

rechercher prématurément ce qui est éphémere, ni se détourner de ce qui est a notre portée en
révant d'autre chose. L'esprit est naturellement enclin a se forger des fantasmes sur ce qui
précede et a imaginer, a partir d'eux, ce qui n'est pas encore accompli. Cela suscite une crainte
considérable : celle qu'une telle personne soit privée du trésor spirituel qui lui a été donné et,
trompée, perde la raison, passant d'une personne solitaire a un réveur oisif.

119. La grace n'est pas seulement la foi, mais aussi la priere efficace. Elle [la grace], produite par
I'Esprit par I'amour, révele clairement la vraie foi, qui a la vie de Jésus. Celui qui ne voit pas la foi a
I'ceuvre en lui a acquis la foi opposée : morte et sans vie. Qu'on ne I'appelle méme pas croyant,
celui qui ne croit qu'en paroles non éprouvées, mais qui n'a pas la foi en I'Esprit et en
I'accomplissement des commandements. C'est pourquoi il faut manifester sa foi par le succes
dans les bonnes ceuvres, ou la faire rayonner et agir dans la lumiere, comme le dit le divin Apétre :
«Montre-moi ta foi sans les ceuvres, et je te montrerai ma foi par mes ceuvres» (Jac 2,18),
soulignant ici que la foi remplie de grace se révele par des actes conformes aux
commandements, tout comme les commandements s'accomplissent et rayonnent par la foi en la
grace. La foi est la racine des commandements, ou plutét, la source qui les nourrit et les fait
grandir. Elle se divise en confession et en grace, tout en demeurant indivisible par nature.

120. La petite et en méme temps grande et la plus courte échelle de I'obéissance comporte cing
marches menant a la perfection : la premiere est le renoncement [au monde], la deuxieme est la
soumission [aux regles monastiques], la troisieme est |'obéissance [dans la vie], la quatrieme est
I'humilité, la cinquieme est I'amour, qui est Dieu. Renoncer a I'enfer éleve celui qui est moralement
abattu et libére celui qui est esclave [du pouvoir] de la matiere. La soumission trouve le Christ et le
sert, comme il I'a dit : «Si quelgu'un me sert, qu'il me suive; et la ou je suis, la aussi sera mon
serviteur» (Jn 12,26). Ou est donc le Christ ? [Au ciel] Il siege a la droite du Pere. Celui qui sert
doit donc étre la ou il sert. Que celui qui pose le pied sur la premiére marche de |I'ascension s'en
souvienne. Parfois, cependant, avant méme de monter, une personne suit déja le Christ par ces
moyens et atteint la perfection. L'obéissance, accomplie en toute conformité aux
commandements, construit une échelle de vertus diverses et les inscrit dans I'ame comme autant
de marches. L'humilité, qui éleve I'obéissant, le transporte vers le ciel, le remet a la reine des
vertus, I'amour, et, le conduisant au Christ, le lui présente. Ainsi, le véritable obéissant monte
aisément au ciel par cette courte échelle.

121. Il n'est pas de chemin plus court vers le palais royal céleste que la petite échelle des vertus,
si ce n'est en détruisant les cing passions opposées a |'obéissance : la désobéissance, la
contradiction, la complaisance envers soi-méme, la justification de soi et I'orgueil destructeur. Ce
sont la les membres et les parties du démon désobéissant qui, dévorant ses enfants illégitimes
parmi les novices, les envoie dans |'abime, aupres du serpent. La désobéissance est la gueule de
I'enfer, la contradiction sa langue acérée comme une épée, la complaisance ses dents acérées, la
justification de soi son larynx, et I'orgueil, qui conduit en enfer, le souffle2®® de son ventre
omnivore. Mais celui qui vainc la premiere par I'obéissance tranche les autres d'un seul coup et,
d'un seul degré [de vertus], monte rapidement au ciel. Un miracle véritablement indescriptible et
incompréhensible ! Et cela fut accompli par notre Seigneur miséricordieux. [Désormais], on peut
monter immédiatement au ciel par la seule vertu, ou plutét, par le seul commandement, tout
comme c'est par la seule désobéissance que nous sommes tombés et que nous sommes
précipités en enfer.

122. L'homme est, pour ainsi dire, un monde a part, double, et est appelé, selon le divin apotre,
nouveau. Celui qui, dit-on, est en Christ, est une nouvelle création (Il Cor 5,17). L'homme est
appelé et devient le ciel, la terre et toutes choses par la vertu. Pour lui, comme le note le
Théologien, tout est dit et tout mystere est accompli. De plus, puisque, selon la parole de I'apbétre,
notre combat n'est pas contre la chair et le sang, mais contre les principautés, les pouvoirs, les
ténébres de ce monde et contre les forces spirituelles du mal, le prince de I'air (Eph 6,12), alors,
par conséquent, dans la nature de nos puissances spirituelles, comme dans un autre grand
monde, doivent se trouver nos adversaires secrets. Et en effet, trois princes [de la malice]
s'attaquent aux trois [forces de I'ame], s'opposant aux ascetes. Quiconque [parmi eux] progresse
dans ce a quoi il se consacre, en fait |'expérience. Le serpent, prince de I'abime, entreprend une
attaque militaire contre ceux qui sont attentifs au cceur, car il fonde sa force sur les reins
passionnés (voir Job 40,11) et le nombril. Par le biais du géant voluptueux de I'oubili, il leur lance
des nuages ardents de fleches de feu et, tel un océan de désir sans bornes, il y pénetre, s'y
glisse, l'agite, I'écume, le porte a ébullition et enflamme [les tentés] jusqu'a la confusion, les
inondant de flots de plaisirs et les rendant insatiables. Le prince de ce monde attaque ceux qui
aspirent a la vertu active, car il soutient la lutte contre la force irritante. Par la magie de toutes
sortes de passions, par le biais du géant de la négligence, il livre une guerre rusée a la force

15



Vénérable Grégoire du Sinai

irritée, comme dans un autre monde — un terrain de spectacle, une aréne. |l triomphe toujours de
ceux qui s'opposent courageusement a lui, ou est toujours vaincu par eux, leur réservant
couronnes ou déshonneur devant les anges. A la téte de ses régiments, il les combat sans
relache. Le prince de |'air aborde ceux qui se livrent a la contemplation, leur présentant le
fantastique tandis qu'il approche les parties intellectuelles et mentales de I'ame par I'intermédiaire
des esprits de I'air rusés. Par le biais du géant de la folie, il obscurcit I'esprit élevé d'indignation,
tel un autre ciel — mental —, présentant de fausses images nébuleuses et des transformations
d'esprits, instillant la peur par des éclairs, des tonnerres, des tempétes et des fracas
fantomatiques. De toute évidence, chacun des trois princes, menant la guerre avec sa force
correspondante [de I'ame tripartite], s'y oppose. Et celui [des démons] qui combat quelle partie
[de I'ame], il entre en compétition avec cette partie.

123. Et ils [les esprits du mal] étaient jadis des esprits, mais, ayant chuté de cette immatérialité et
de cette subtilité, chacun d'eux acquit une certaine grossiereté matérielle, s'incarnant selon
I'ordre ou la qualité d'action dont il tenait ses qualités. Puisque les démons, comme I'homme,
ayant été privés de la félicité angélique, ayant perdu [la capacité] de jouir du Divin, ils
commencerent a éprouver la douceur, comme nous, dans le monde terrestre, étant devenus en
quelque sorte matériels par inclination aux passions matérielles. Et il ne faut pas s'en étonner,
considérant que notre ame rationnelle et pensante, créée a I'image de Dieu, ayant oublié Dieu, est
devenue bestiale, insensible et presque folle par la jouissance des actes matériels, car
généralement I'habitude transforme la nature et modifie ses actions selon la libre décision de la
volonté. Certains esprits [maléfiques] sont quelque peu matérialistes, insupportables, débridés,
lubriques, vengeurs et, comme certains animaux carnivores, attirés par les plaisirs matériels. Tels
des chiens affamés de sang, ils manifestent leur goGt pour la pourriture, en compagnie d'autres
créatures animées. Leur chair, leurs plaisirs et leur demeure sont matériels et grossiers. D'autres
[démons] sont dissolus et enclins aux passions charnelles, tels des sangsues, des grenouilles et
des serpents dans les eaux stagnantes. Parfois, ils se métamorphosent en poissons, suivent les
plaisirs acres de la débauche comme s'ils les vivaient eux-mémes et nagent dans un océan
d'ivresse. Etant, dit-on, paresseux et efféminés par nature, [ces démons] se rejowssent des effets
néfastes des plaisirs irrationnels et suscitent sans cesse des vagues de pensées, des réves
impurs, des soucis et des tempétes dans I'ame. [Certains démons], tels des esprits de I'air, sont
légers et subtils. lls détournent I'ame de la contemplation, suscitant des sortes de vents chauds
et de réves, et la trompent en se métamorphosant faussement en oiseaux ou en anges. En
ramenant a la mémoire humaine |'apparence de certains objets connus, ils transforment et
pervertissent toute contemplation spirituelle, en particulier celle des ascétes qui luttent contre eux
avant la purification et le discernement spirituel. Il n'est rien de spirituel auquel les démons ne se
métamorphoseraient secretement par I'imagination. A I'encontre de I'état intérieur humain, selon
la mesure de la hauteur morale, ils s'arment et placent dans I'ame ce qui lui est infligé, c'est-a-
dire l'illusion au lieu de la vérité, des images fantastiques au lieu de la contemplation. L'Ecriture en
témoigne clairement, disant que les esprits du mal se manifestent sous la forme de bétes
sauvages, d'oiseaux du ciel et de reptiles de la terre (voir Osée 2,18).

124. ’agitation des passions et le combat charnel menés contre I’ame se manifestent en nous de
cing manieres : tantot la chair abuse de sa condition; tant6t elle s’efforce d’accomplir des actions
contre nature, comme si elles étaient innées; tantot, s’étant alliée aux démons, ceux-ci I'incitent a
se dresser contre I’ame. Il arrive aussi que I’ame elle-méme tolere le désordre, s’étant définie par
les passions. Enfin, le combat nait également de I’envie des démons, auxquels, par humilité, il
nous est permis de résister lorsque toutes les méthodes susmentionnées échouent a atteindre
leur but tentateur.

125. Les principales causes du combat spirituel, qui surgissent en nous de toute chose et par
toute chose, sont au nombre de trois : l'inclination, 'abus de ce qui existe et, par permission,
I’envie et le combat des démons. L'excitation voluptueuse et la restauration de la chair contre
I’ame et de I'ame contre la chair ont le méme caractere, dans leur habitude et leur manifestation,
que la rébellion des passions de la chair contre I'ame et le vaillant combat de I’ame contre la
chair. Notre ennemi lui-méme, sans vergogne, se met parfois a nous combattre effrontément, de
maniere inattendue et sans raison. Ne permets pas, mon ami, a la sangsue assoiffée de sang de
boire le sang de tes arteres, car elle ne peut jamais le vomir. Ne permets pas au serpent et au
dragon de se rassasier de poussiere — et tu écraseras facilement I’orgueil du lion et du serpent.
Soupire jusqu’a ce que, ayant abandonné les choses terrestres, tu prennes refuge dans la
demeure céleste et sois transformé a I'image de Jésus Christ, qui t’a créé.

126. Ceux qui sont véritablement parfaits en chair et en amour-propre sont ceux qui sont toujours
esclaves du plaisir et de la soif de gloire. L'envie s'est méme enracinée en eux. Epuisés par la

16



Vénérable Grégoire du Sinai

malice et accablés par le chagrin du bonheur de leur prochain, ils calomnient le bien en lui, le
qualifiant de mal et de fruit de l'illusion, ils n'acceptent pas et ne croient pas a ce qui vient de
I'Esprit, et, par manque de foi, sont incapables de discerner ou de connaitre Dieu. De telles
personnes, a cause de leur aveuglement et de leur manque de foi, entendront a juste titre : «Je ne
vous connais pas» (Mt 25,12). Mais le fidele qui s'interroge [sur le salut] doit, soit, tout en
écoutant, croire en ce qu'il ne connait pas, soit étudier ce qu'il croit et instruire ceux qui recoivent
[le sermon] avec foi, faisant croitre leurs talents sans envie. Mais si quelqu'un ne croit pas ce qu'il
ignore, et dénigre I'incompréhensible, ou enseigne ce qu'il n'a pas lui-méme appris, calomniant
ceux qui enseignent par expérience, il subira le méme sort que ceux qui héritent de I'amertume.
127. Selon les sages, un orateur est celui qui, par sa connaissance générale, embrasse
mentalement les choses existantes. Il les sépare et les combine en un seul corps, montrant
qu'elles sont égales dans leur différence et leur identité. Ou encore : un orateur, a juste titre
qualifié de complet, est un homme véritablement spirituel qui, tel un maitre d'éloquence, par les
mots simples d'une voix articulée, sépare et unit les cinq qualités générales et collectives des
choses unies par le Verbe incarné. En les comprenant toutes, il ne se contente pas de les révéler
aux autres par des paroles pures et démonstratives, mais, comme le disent les maitres extérieurs,
il peut méme éclairer les autres par les contemplations qui lui sont révélées spirituellement. Le
véritable philosophe est celui qui, par I'observation des objets, en comprend la cause, ou qui, par
la cause, parvient a la connaissance de ce qui existe par leur unité, incompréhensible a I'esprit et
a sa foi immédiate; celui qui non seulement connait, mais aussi expérimente les réalités divines.
Le véritable philosophe est également celui qui possede un esprit actif, contemplatif et soumis.
Un esprit philosophique excellent caractérise celui qui a progressé en philosophie morale,
naturelle et divine, en particulier dans I'amour de Dieu, et qui, de la philosophie morale, a été
instruit par les actes de Dieu, de la philosophie naturelle par les discours sur la nature, et de la
philosophie divine par la contemplation et la vérité incontestable des dogmes.

De plus, la plus divine des choses est I'orateur qui distingue les choses réellement
existantes de celles qui existent et n'existent pas, explique les propriétés des premieres a partir
des secondes, et, par inspiration divine, discerne les propriétés des secondes sur la base des
secondes. |l discerne le spirituel et I'invisible du sensible et du visible, et le monde sensible et
visible de l'invisible et du suprasensible, car le visible est I'image de l'invisible, et l'invisible le
prototype du visible. On dit que les images et les formes des choses informes nous sont
présentées afin que ce monde formé soit spirituellement révélé par celui-ci, et celui-la par celui-ci,
et que nous puissions clairement les voir ensemble ou I'un dans l'autre, les expliquant par la
parole de vérité. L'orateur présente la connaissance, rayonnant comme le soleil, non par des
paroles mystérieuses et allégoriques, mais par sa connaissance et sa puissance spirituelles. Avec
une expressivité remarquable, il interpréte et démontre les propriétés des deux mondes, car I'un
nous sert de guide, I'autre de demeure divine éternelle, préparée pour nous. Le philosophe divin
est celui qui, par l'activité et la contemplation, s'est uni directement a Dieu, est devenu son ami et
est appelé ainsi parce qu'il s'est lié d'amitié avec la Sagesse originelle, créatrice et véritable, et I'a
aimée par-dessus toute autre amitié, sagesse et connaissance. Le philologue, et non le
philosophe parfait (bien que la renommée lui ait secretement conféré le titre de philosophe,
comme le dit le grand Grégoire), est celui qui aime et étudie la sagesse de la création divine, mais,
comme il est dit a la fin de cette création, il exerce cet amour de la sagesse non en vain, non pour
la louange et la gloire humaine, afin d'aimer non la matiere, mais la sagesse naturelle de Dieu. Le
scribe est celui qui a étudié les choses du royaume de Dieu, qui se livre activement a la
contemplation de Dieu et demeure dans le silence, et qui, du trésor de son cceur, fait jaillir le
nouveau et l'ancien, c'est-a-dire I'enseignement évangélique et prophétique, le Nouveau
Testament et I'Ancien Testament, le théorique et le pratique, le l1égal et I'apostolique. Le scribe
actif diffuse également ces mysteres nouveaux et anciens, les ayant appris par une vie agréable a
Dieu. Ainsi, le scribe est entierement pratique et s'exerce par une activité corporelle. L'orateur
divin est celui qui occupe naturellement une position médiane entre la connaissance et les
propriétés des choses et qui prouve spirituellement toute chose par le pouvoir de discernement
de la parole. Enfin, le véritable philosophe est celui qui a clairement et immédiatement une union
surnaturelle avec Dieu en lui-méme. ]

128. Sans I'Esprit, ceux qui écrivent, parlent et prétendent édifier I'Eglise sont charnels et
dépourvus de I’Esprit (cf. Jude 1,19), comme I'a dit 'apobtre divin. lls tombent sous la malédiction
de celui qui a dit : «<Malheur a ceux qui se croient sages, et a ceux qui se croient intelligents !» (cf.
Is 5,21). lls parlent d’eux-mémes, et non I’'Esprit de Dieu qui, selon la parole du Seigneur (cf. Mt
10,20), parle en eux. Ceux qui préchent selon leurs propres pensées avant purification sont
égarés par I'esprit d’orgueil. La parabole en témoigne : «J’ai vu un homme qui se croyait sage.

17



Vénérable Grégoire du Sinai

Mais I'insensé a plus d’espoir que lui» (cf. Pro 26,12). Et la Sagesse nous commande aussi : «Ne
soyez pas sages a vos propres yeux» (Rom 12,16). Rempli de I'Esprit lui-méme, le divin apbtre
déclare : «<Nous sommes incapables par nous-mémes de concevoir quoi que ce soit, mais notre
capacité vient de Dieu» (Il Cor 3,5). Et encore : «Nous parlons de la part de Dieu, en présence de
Dieu en Christ» (voir Il Cor 12,19). Les paroles de ces [orgueilleux] sont déplaisantes et stériles,
car elles ne viennent pas de la source vivante de I'Esprit, mais de leur propre cceur, tel un
marécage vaseux ou proliferent les serpents, les sangsues et les grenouilles des passions
charnelles, de I'arrogance et de I'intempérance. L'eau de leur connaissance est croupie, trouble et
tiede; ceux qui la boivent, pris de vertiges, de dégoUt et de nausées, s’en détournent.

129. «Nous sommes le corps du Christ», dit le divin apétre, «et chacun de nous est un membre»
(voir | Cor 12,27). Et encore : un seul corps et un seul Esprit (Eph 4,4), comme on les appelle. De
méme que le corps sans I'esprit est mort et insensible, celui qui s'est mortifié par ses passions en
négligeant les commandements apres le baptéme devient étranger a I'action de la grace et n'est
pas éclairé par le saint Esprit et la grace du Christ. Par la foi et la nouvelle naissance, il possede
I'esprit, mais I'esprit en lui est immobile et inactif a cause de sa mort spirituelle. L'ame est une,
mais les membres du corps sont nombreux. Elle les posséde tous, les vivifie et meut ceux qui
sont capables de recevoir la vie. Mais les membres qui se sont desséchés a cause d'une maladie
accidentelle, ceux qu'elle retient, sont sans vie et insensibles, comme morts et immobiles. Ainsi,
I’Esprit du Christ, demeurant pleinement en tous les membres du Christ sans confusion et
agissant, vivifie ceux d’entre eux qui sont capables de participer a la vie [de grace], et garde avec
amour comme ses propres membres ceux qui ont été séparés de lui par faiblesse. Par
conséquent, tout croyant participe a I'adoption de I'Esprit par la foi, mais demeure sans son
action et sans lumiere, ayant été privé de la lumiere et de la vie de Jésus par négligence et
incrédulité. Et, bien que tout croyant soit membre du Christ, possede I'Esprit du Christ, un autre
demeure néanmoins inanimé par I’action et le mouvement de la grace, incapable de la recevoir.
130. Nous affirmons qu’il existe huit objets fondamentaux de contemplation : le premier est Dieu,
sans forme, sans commencement, incréé, Cause de tout, I’'Un trinitaire et Divinité supréme; le
deuxiéme est |'ordre et la structure [de la vie] des facultés rationnelles; le troisieme est la structure
de l'ordre existant; Le quatrieme est la descente dispensationnelle du Verbe; le cinquieme, la
résurrection générale; le sixieme, le terrible second avenement du Christ; le septieme, les
tourments éternels; le huitieme, le royaume des cieux. Les quatre premiers objets de
contemplation sont passés et déja accomplis, et les quatre derniers sont futurs et non encore
réalisés. Tous sont clairement contemplés et demeurent dans la mémoire de ceux qui ont acquis
une purification compléte de I'esprit par la grace. Celui qui les aborde sans la lumiere de la grace
doit savoir qu’il se construit des images fantasmagoriques, et non qu’il les contemple, se
trompant lui-méme et étant trompé par un esprit réveur.

131. Ici, s’il est possible, il convient de parler de l'illusion, car, en raison de la richesse et de la
variété de ses ruses et de ses embuscades, elle est difficilement reconnaissable pour beaucoup
et est presque incompréhensible. On dit qu’elle se manifeste sous deux formes, ou plutét qu’elle
vient influencer les réves et les actions, bien que son origine et sa cause résident uniquement
dans I'orgueil. La premiere forme [de I'illusion] est le commencement de la seconde, et la seconde
- le commencement de la troisieme, ou frénésie. Le début de la contemplation fantasmagorique
est la vanité, qui conditionne I'idée de la Divinité sous une image quelconque. Lillusion suit la
vanité, [conduisant] a I'erreur due a la réverie. Lillusion onirique engendre le blaspheme, puis, a
partir de symptdmes inhabituels a I'état de veille, elle produit la timidité, appelée tremblement et
confusion de I'ame. Ainsi, I'illusion suit I'orgueil excessif, I'illusion — le blasphéme, le blaspheme -
la timidité, la timidité — le tremblement, le tremblement — une frénésie anormale de |'esprit. Telle
est la premiere forme de l'illusion issue des réves. La seconde forme de l'illusion, en relation avec
les actions, est la suivante. Elle a son origine dans la luxure, généralement née d'une passion
charnelle naturelle. De la luxure nait une impulsion débridée vers une immoralité inexprimable.
Ayant enflammé toute la nature et obscurci I'esprit dominant par I'union avec des idoles
imaginaires, il le pousse a la frénésie et, enivré par son influence incandescente, le rend fou. [Alors
le trompeur] tente de prédire de faux oracles, proclame prophétiquement des visions de certains
saints et leurs paroles révélées par son intermédiaire, et, enivré par |'exaltation de la passion,
change de caractére, comme un démoniaque.

Les laics trompés par l'illusion traitent ces gens de fous. [Les trompeurs] s'installent et
demeurent pres des églises de certains saints et proclament quelque chose aux gens parce qu'ils
sont possédés, influencés et tourmentés par des démons. [Ces personnes] devraient étre
appelées, au sens plein du terme, possédées par des démons, trompées et esclaves de l'illusion,
et non des prophetes qui prédisent le présent et I'avenir. Le démon de la débauche, apres avoir

18



Vénérable Grégoire du Sinai

obscurci leurs esprits par le feu de la luxure, les plonge dans la frénésie, leur montrant en réve
certains saints, leur présentant des visions et des conversations diverses. Mais il arrive que les
démons eux-mémes leur apparaissent, les accablent de terreur et, les ayant soumis au joug de
Satan, les contraignent a commettre des actes pécheurs, afin de les garder captifs et esclaves
jusqu'a la fin, voués au tourment.

132. Il est important de savoir que l'illusion a trois causes principales qui se manifestent chez
I'étre humain : I'orgueil, I'envie démoniaque et la complaisance punitive. Ces causes sont les
suivantes : I'orgueil découle de la frivolité, I'envie de la perfection et la complaisance punitive
d'une vie de péché. L'illusion née de I'envie et de la vanité se guérit rapidement, surtout si I'on
s'humilie. Mais Dieu permet parfois que l'illusion, sous forme de chatiment ou de soumission a
Satan pour le péché, perdure jusqu'a la mort. Il arrive que méme des innocents soient livrés a la
souffrance en vue de leur salut. Il est important de savoir ce que le démon de la vanité lui-méme
prédit parfois chez ceux qui ne veillent pas attentivement sur leur cceur.

133. Tous les rois et prétres pieux sont véritablement oints d'une grace nouvelle, comme les
anciens l'avaient annoncé. Ces derniers étaient des prototypes de notre vérité et, non seulement
partiellement, mais entierement, ils nous préfiguraient tous, car notre royaume et notre sacerdoce
ne coincident ni ne s'homogénéisent avec ceux des anciens, bien que leurs images soient les
mémes. Pour nous, I'onction ou la grace et I'appel a I'onction ne sont pas naturellement distincts,
mais nous possédons la méme connaissance, la méme foi et la méme image. Et la parole de
vérité révele clairement que le pur, le désenchanté et tout ce qui est le plus saint, dans le siecle
présent et a venir, est entierement consacré a Dieu.

134. Celui qui, par sa bouche, profere la sagesse et la connaissance par la méditation de son
cceur (voir Ps 48,4), manifeste clairement, a partir du Dieu existant, le Verbe, la Sagesse
hypostatique de Dieu le Pere, et discerne par son esprit dans les choses les empreintes des
prototypes, et, par sa bouche, a l'aide de la parole vivante, préche la sagesse issue de la
sagesse, et illumine son cceur par la puissance du renouvellement de la connaissance spirituelle.
Il peut, par cette connaissance, éveiller la foi chez ses auditeurs et les éclairer.

135. Le grand adversaire de la vérité, qui conduit aujourd'hui hommes a leur perte, est I'illusion.
Par elle, une ignorance obscure regne dans I'ame des insouciants, les éloignant de Dieu, de sorte
qu'ils ignorent s'il existe un Dieu qui nous a éveillés et éclairés, ou bien ils ne le connaissent et ne
croient en Lui que par des paroles vaines, et non par des actes; ils attribuent Sa manifestation
non pas a nous, mais seulement aux anciens. lls attribuent les témoignages des Ecritures
concernant Dieu a d'autres auteurs qui ne les ont pas exprimés, et ils blasphement la gloire de
Dieu, comme le dit I'Ecriture (voir Il Pi 2,10). lls nient complétement la connaissance de la piété,
interpretent I'Ecriture uniquement de maniere sensuelle, voire juive, et, rejetant I'éveil de I'ame
méme ici-bas par la résurrection, s'efforcent follement de reposer dans les tombeaux. Trois
passions sont indissociables de cette tromperie : Iincrédulité, la trahison et la négligence. Elles
s’engendrent et se nourrissent mutuellement. L'incrédulité enseigne la trahison, et la trahison est
la compagne de la négligence, qui conduit a la paresse la plus totale. Ou, inversement, la
négligence est la mere de la trahison, comme le Seigneur I'a dit : «Le serviteur méchant et
paresseux» (Mt 25,26). La trahison est la mere de l'incrédulité, car tout traitre est infidele, et
I’incrédule ne craint pas Dieu. De I'absence de crainte de Dieu découle la négligence — mere de
I’insouciance — par laquelle nous négligeons tout bien et commettons divers maux.

136. La véritable connaissance de Dieu et la juste compréhension [de la vérité] constituent
I'orthodoxie parfaite du dogme. C’est pourquoi chacun doit ainsi glorifier Dieu : «Gloire a Toi,
Christ notre Dieu, gloire a Toi ! Tu t’es fait homme pour nous, 6 Dieu supréme, Verbe. Grand est le
mystére de Ton ceuvre.» Notre Sauveur, gloire a Toi !

137. Selon le grand Maxime, il existe trois grands buts a la composition d'écrits irréprochables et
infaillibles : le premier est la mémoire personnelle; le second est le bien d'autrui; le troisieme est
I'obéissance, raison pour laquelle de nombreux écrits ont été composés pour ceux qui cherchent
humblement la parole [de Vvérité]. Mais celui qui écrit pour plaire aux hommes, pour la gloire et
I'étalage de ses vertus, perd, dis-je, sa récompense. Il ne recevra aucun bienfait ici-bas, ni de
récompense bénie dans |'avenir, mais sera condamné comme un flatteur avide qui fait commerce
de la parole de Dieu.

Il. Ses autres chapitres

Quiconque est baptisé dans le Christ doit atteindre tous les ages du Christ, car il en a déja
anticipé la puissance et peut les trouver et les assimiler par les commandements. La conception
[dans la vie d'un chrétien] est le gage de I'Esprit, la naissance est un acte de joie, le baptéme est
le pouvoir purificateur du feu de I'Esprit, la transfiguration est la contemplation. De la lumiere

19



Vénérable Grégoire du Sinai

divine, la crucifixion est mortification de toute [pécheresse], la mise au tombeau est la
préservation du zéle divin dans le coeur, la résurrection est le réveil vivifiant de I'ame, I'ascension
est I'extase et le ravissement de I'esprit vers Dieu. Celui qui n'a pas acquis et expérimenté [ces
états] est encore un enfant de corps et d'esprit, bien qu'il soit considéré par tous comme un
vieillard actif.

2. Les souffrances du Christ conferent une mortification vivifiante a ceux qui les endurent [en
quelque sorte] afin d'étre glorifiés avec Lui par la souffrance [avec le Christ]. Les souffrances liées
aux plaisirs [immodérés] acquierent une mortification meurtriere pour ceux qui les acceptent, car
seule |'acceptation volontaire des souffrances du Christ est la crucifixion de la crucifixion et la
mortification de la mortification.

3. Souffrir pour le Christ signifie endurer tout ce qui arrive. L'envie sert les innocents pour leur
bien, mais pour nous, coupables, la réprimande et le chatiment du Seigneur font de nous des
pécheurs.

Le fond nous ouvre les oreilles au bien. C'est pourquoi le Seigneur promet une couronne éternelle
a ceux qui endurent tout. Gloire a Toi, notre Dieu ! Gloire a Toi, sainte Trinité ! Gloire a Toi en toutes
choses !

Sur le changement passionné

4. Le désespoir — cette passion difficile a vaincre — affaiblit le corps; dans un corps épuisé, I'ame
s'affaiblit également. Lorsque le corps et I'dme sont épuisés, I'état du corps est alors altéré par la
convoitise. La convoitise excite un désir charnel impur, ce désir charnel provoque une
inflammation, une violente rébellion. La rébellion met en mouvement la mémoire, la mémoire le
réve, la réverie |'attachement, I'attachement I'union, I'union I'accord, et I'accord accomplit la
tache, soit par le corps, soit de diverses maniéres. Ainsi tombe I'homme vaincu.

Du bon changement

5. La patience dans toute entreprise engendre le courage, le courage le zele, le zéle la maitrise de
soi, la maitrise de soi la tension. L'intensité de I'activité, ou son accroissement, apaise
I'intempérance du corps et dompte la convoitise du désir charnel. La maitrise des appétits de la
chair engendre la mélancolie, la mélancolie I'amour, I'amour I'indignation, l'indignation I'ardeur,
I'ardeur I'éveil, I'éveil le zele, le zele la priere, la priere le silence. Le silence engendre la
contemplation, la contemplation la connaissance, la connaissance la possession des mysteres.
La fin des mysteres est la théologie, le fruit de la théologie est I'amour parfait, le fruit de I'amour
est I'humilité, le fruit de I'humilité est le détachement, et le fruit du détachement est la
clairvoyance, la prophétie et la prescience. Ici, nul ne posséde la vertu parfaite, ni ne diminue d'un
seul coup les vices, mais tous possedent a la fois la vertu, qui augmente |égérement, et le mal,
qui s'estompe peu a peu.

Sur les tentations pendant le sommeil

6. Question : Comment se produisent la pollution pécheresse et non pécheresse ? Réponse :
L'émission pécheresse se produit de trois manieres : par la fornication, la masturbation et la
soumission aux pensées. L'émission non pécheresse se manifeste de sept maniéres : par |'urine,
par les aliments lourds pour I'estomac, par I'excitation due a une boisson froide et a la laxité
corporelle, par un travail excessif, et enfin, par diverses visions oniriques provoquées par des
démons. Chez les ascetes ayant atteint un age avancé dans la vertu, I'émission se produit selon
les cing premiéres modalités mentionnées ci-dessus. Chez les personnes impassibles, seules des
sécrétions muqueuses s'écoulent, non mélangées a I'urine, car, grace a leurs nombreuses actions
purificatrices et sanctifiantes agréables a Dieu, elles bénéficient de rares occasions secrétes
d'émission et recoivent la grace de s'en abstenir. Le dernier type — I'émission onirique pendant le
sommeil — survient chez les personnes passionnées et physiquement faibles. Cependant, ce type
d'émission, étant involontaire, n'est pas considéré comme un péché par les péres de I'Eglise.

Selon la Providence, le détaché possede un flux pur a intervalles réguliers, lorsque la
matiére séminale restante est consumée par le Feu Divin. Pour |'ascéte, la nécessité [d'éjaculer]
est multiple, et la libération [de la matiére] est innocente. Le passionné posséde un double flux :
libre et conditionné, correspondant a la réverie pendant le sommeil ou a I'éveil. De ces flux, le
premier est sans reproche, tandis que le second est pécheur et requiert pénitence.

Le détaché posséde un flux unique et une libération du corps [de la matiere] — par la
Providence, a travers la substance de I'urine. L'excés [de matiere], consumé en eux par le Feu
Divin, est évacué et détruit de la maniére susmentionnée. Chez les personnes actives et
intermédiaires, il existe, dis-je, six causes de |'inévitable «mouvement fluide», par lequel le corps

20



Vénérable Grégoire du Sinai

est purifié et libéré des substances tentatrices et des besoins naturels et nécessaires : a savoir :
une alimentation lourde, I'excitation due a une boisson froide, la faiblesse de I'organisme et le
travail excessif. Enfin, la nature subit [cet écoulement] par sa propre faute — par I'envie des
démons.

De méme, les faibles et les novices ont six causes passionnées [de cet écoulement] : la

gourmandise, les vaines paroles, la condamnation, la vanité, et deux autres — I’acquiescement aux
fantasmes et I'attaque des démons par envie. La Providence, veillant constamment sur eux, se
caractérise par le fait de libérer leur nature de [la source de] la dépravation, des exces étrangers
et des désirs animaux qui s’y sont insinués, et de leur enseigner la pratique attentive de I’hnumilité
et la maitrise de soi absolue en toutes choses.
7. Celui qui vit dans la solitude et se nourrit d’aumdnes2®! doit accepter 'aumdne sous sept
conditions : premierement, demander ce qui est utile; deuxiemement, I'utiliser profitablement;
troisiemement, accepter ce qu’il recoit comme venant de Dieu; quatriemement, croire que Dieu
est le Rémunérateur; cinquiemement, accomplir Ses commandements; sixiemement, ne pas
permettre qu’ils soient négligés; Septiemement, ne soyez pas avides, mais soyez généreux et
compatissants. Celui qui se limite a de telles régles2®2 se réjouit d'étre guidé par Dieu et non par
les hommes.

lll. Son analyse détaillée du silence et de la priére, ainsi que des signes de la grace et de l'illusion,
de la différence entre ferveur et énergie, et de la facilité avec laquelle on peut sombrer dans
l'illusion sans guide.

10 chapitres

1. Nous devrions, 6 Longin, affirmer, conformément au grand Maitre, que nous n'avons besoin ni
des Ecritures ni des peres de I'Eglise, mais d'étre instruits par Dieu lui-méme. Et il est dit : «Tous
seront instruits de Dieu» (Jn 6,45), c'est-a-dire comme venant de lui et par lui. [Directement], non
seulement nous [les hésychastes], mais aussi chaque croyant, avons été jugés dignes
d'apprendre et d'étudier ce qui est utile, afin que la loi de I'Esprit soit inscrite sur les tablettes de
nos cceurs et que nous, comme les chérubins, soyons jugés dignes de converser avec Jésus par
la priere pure, qui est des plus merveilleuses. Puisque, au moment de notre nouvelle naissance,
nous sommes des enfants, ne comprenant pas la grace, ne percevant pas le renouveau, et
n'ayant conscience ni de |'extraordinaire grandeur et de la gloire que nous avons regues, ni du
devoir de croitre mentalement et spirituellement par les commandements et de comprendre
intelligemment ce que nous avons regu, beaucoup d'entre nous, par négligence et par habitude
passionnée, tombent dans I'insensibilité et les ténebres. Nous ne nous souvenons plus si Dieu
existe, ni qui nous sommes, ni ce que nous sommes devenus, nous qui sommes devenus enfants
de Dieu, enfants de Lumiere, enfants et membres du Christ. Si nous sommes déja baptisés en
tant qu'hommes, le sommes-nous seulement dans |'eau, sans ressentir aussi I'Esprit ? Si,
renouvelés par I'Esprit, nous croyons d'une foi morte, inactive et non éprouvée, et que nous
doutons de la grace, alors nous sommes véritablement charnels, vivant et agissant de maniere
charnelle. Notre repentance est superficielle, inconsciente, et nous n'accomplissons pas
spirituellement les commandements. Quant a la grace que certains ont I'honneur de découvrir
apres de nombreux efforts, nous la prenons manifestement pour une illusion. Si nous entendons
parler de ses effets par d'autres, nous supposons avec envie qu'il s'agit d'une chimere. Ainsi,
jusqu'a la mort, nous demeurons morts, vivant et agissant sans le Christ. Ce que nous
possédions était di a notre incrédulité ou a notre désespoir au moment de notre départ de ce
monde et du jugement. Or, selon I'Ecriture, cela nous est enlevé (voir Mc 4,25), car nous n'avons
pas considéré que les enfants devaient aussi étre conformes au Pere : de Dieu de Dieu et
spirituels de I'Esprit. Ce qui est né de I'Esprit, dit-on, est esprit (Jn 3,6). Mais nous sommes
charnels, bien que destinés a la fidélité et au ciel, et c'est pourquoi I'Esprit de Dieu ne demeure
pas en nous. C'est pourquoi le Seigneur nous a livrés au pillage et a la captivité, et a multiplié les
effusions de sang, désirant a juste titre nous perfectionner et nous enseigner la foi, ou guérir notre
mal par les remedes les plus puissants.

2. Avec l'aide de Dieu, qui inspire ceux qui annoncent la bonne nouvelle des bénédictions
spirituelles, il est essentiel d’aborder la question de savoir comment trouver, ou plutét comment
trouver, ce qui a déja été acquis, c’est-a-dire recu par le baptéme du Christ dans I'Esprit, selon
I’apbtre Paul qui affirmait : «lgnorez-vous que Jésus-Christ habite dans nos coeurs ?» (cf. Il Cor
13,5). Ensuite, nous verrons comment approfondir et préserver ce qui a été regu. Le chemin le
plus direct vers la vérité consiste a évoquer brievement I'ultime, d’une ampleur immense, ainsi
que le juste milieu qui le conditionne. Nombreux sont ceux qui se sont consacrés a la recherche

21



Vénérable Grégoire du Sinai

jusqu’a trouver ce qu’ils cherchaient, mais qui n’ont pas progressé au-dela et s’en sont
désintéressés. Contentés de ce point de départ, ils trébuchent et s’égarent. lls croient suivre le
bon chemin, mais en réalité, ils s’en éloignent. D'autres, parvenus a un niveau d'éveil moyen,
s'épuisent avant la fin, sombrent dans la négligence, ou, retombés dans leur état antérieur,
redeviennent des débutants par négligence. Certains, ayant atteint la perfection, égaux en actions
a ceux du milieu et du début, chutent et retombent dans leur état antérieur par négligence et
orgueil. Les caractéristiques des débutants, du milieu et des accomplis sont les suivantes : les
premiers — l'activité, les seconds - I'éveil, et les derniers — la purification de I'ame, ou la
résurrection.

Comment |'action est-elle accomplie ?

3. L’action de I’Esprit, que nous avons mystiquement recue au baptéme, s’acquiert de deux
manieres. Premierement, il faut dire d’une maniere générale que le don [du saint Esprit] se révele
par 'accomplissement des commandements au prix d’un labeur intense et soutenu, comme I'a
dit 'ascete Marc. Et dans la mesure ou nous accomplissons les commandements, [I’Esprit] nous
illumine clairement de sa splendeur caractéristique. Deuxiemement, le saint Esprit se manifeste
dans I'obéissance par la connaissance et I'invocation constante du Seigneur Jésus, c’est-a-dire
par le souvenir de Dieu. C’est en s’habituant a la premiere voie que [le don de la grace] se trouve
plus lentement, mais c’est en s’habituant a la seconde qu’il se trouve plus rapidement, pourvu
que 'on creuse la terre avec ardeur et patience a la recherche de I'or [de la grace]. Et si nous
voulons trouver et connaitre la vérité sans nous égarer, alors nous nous efforcerons de n'avoir
qu'une seule action du cceur, totalement informe et inimaginable, et nous ne discernerons pas,
comme dans un miroir, I'image ou le contour d'un visage, apparemment celui d'un saint, ni ne
contemplerons la lumiere, car l'illusion, surtout au début, conduit généralement I'esprit
inexpérimenté a I'erreur avec ces fantdmes. Préoccupons-nous d'une seule chose : que I'action
de la priére se produise dans le coeur, réchauffant et réjouissant I'esprit et embrasant I'ame d'un
amour ineffable pour Dieu et pour les hommes. Aussi, celui qui voit ce qui vient de la priére doit
faire preuve d'une grande contrition et d'une grande humilité, d'autant plus que, méme pour les
débutants, la priere est toujours une action intérieure émouvante du saint Esprit, se répandant
d'abord du cceur comme un feu de joie, et se manifestant finalement comme une lumiére
parfumée.

4. Les signes du début de la priere chez ceux qui la recherchent sincerement, et non par simple
curiosité, sont les suivants, selon la Sagesse, qui dit qu'elle s'acquiert par ceux qui ne la mettent
pas a I'épreuve, et qu'elle est révélée a ceux qui y croient (voir Sag 1,2). Chez certains, son effet
se manifeste comme une lumiere naissante, chez d'autres comme une joie tremblante, chez
d'autres encore comme la joie elle-méme, chez d'autres enfin comme un mélange de joie et de
crainte, chez certains comme un mélange de tremblement et de joie, et parfois comme des
larmes et de la crainte. L'ame se réjouit de la providence et de la miséricorde de Dieu, craint et
tremble a son avénement, car elle est coupable de nombreux péchés. Chez certains, il se
manifeste d'abord une contrition indescriptible et une tension extréme de I'ame, semblables a la
douleur de I'enfantement, selon I'Ecriture (cf. Ap 12,2), car le Verbe vivant et agissant, c'est-a-dire
Jésus, comme le dit I'apbtre, pénétre jusqu'a la division de I'ame et du corps, des articulations et
des moelles (cf. Héb 4,12), afin de retrancher les passions de toutes les parties de I'ame et du
corps. Chez d'autres [ascetes], une paix inébranlable et un amour pour tous rayonnent; chez
d'autres encore, une joie, que les péres appellent souvent «bondissement», comme force de
I'esprit et mouvement d'un cceur vivant. Cet état est aussi appelé la pulsation et le souffle de
I'Esprit, qui se détourne inexprimablement de nous pour se tourner vers Dieu (cf. Rm 8,26). Isaie
I’appelle la vague de la justice de Dieu, le grand Ephraim I'appelle le fer de lance, et le Seigneur
I’appelle la source d’eau vive qui méne a la vie éternelle (Jn 4,14). Cette eau qui jaillit dans le coeur
et déborde avec une force intense, c’est ce que le Seigneur a appelé la grace de I'Esprit.

5. Lexultation, ou joie, se distingue en deux termes : la joie calme, qu’on appelle le battement, le
soupir et le discernement de I'esprit, et la joie orageuse du cceur, appelée jeu [de I'esprit],
mouvement extatique, tremblement, ou envol majestueux du coeur vivant vers la sphére céleste
divine. Inspirée par le zele de I'Esprit divin et libérée des chaines des passions, I’ame, avant la
mort, aspire @ monter au ciel, cherchant irrésistiblement a se libérer du poids [du corps]. Cette
[expérience] est appelée agitation, ébullition et excitation de I'esprit [selon les paroles] : Jésus lui-
méme gémit en esprit, fut profondément troublé et dit : Ou I'avez-vous mis ? (Jn 11,33-34). Le
divin David souligne la différence entre les grandes et les petites extases, disant : «Les montagnes
bondissent comme des béliers, et les collines comme des agneaux» (Ps 113,4). Il parlait ainsi des

22



Vénérable Grégoire du Sinai

ascetes accomplis et des novices. [Autrement], il serait incompréhensible qu’il se souvienne de
montagnes et de collines inanimées, et non vivantes, bondissant.

6. Il faut savoir que la crainte divine n’est pas un tremblement, mais une joie tremblante, née de la
priere dans la flamme de la crainte divine. J’entends ici un tremblement non de joie, mais de
colere, de chatiment et d’abandon [d’en haut]; une crainte [j'imagine] non pas d’un tremblement
avant la colere ou le chatiment, mais de sagesse, qui est appelée le commencement de la
sagesse. La crainte, qualifiée de double par les péeres, se divise en trois : la crainte initiale, la
crainte parfaite et ce qu’on appelle proprement le tremblement, c’est-a-dire I’hésitation et la
contrition.

7. Le tremblement revét de multiples nuances : I’'une provient de la colére, 'autre de la joie, une
autre encore de la passion charnelle (lorsque, dit-on, I’ébullition survient en raison d’un exces de
sang pres du cceur), une autre de la vieillesse, du péché ou de l'illusion, une autre encore de la
malédiction qui s’est abattue sur le genre humain par Cain. De plus, au début de I'ascétisme, le
tremblement de joie et le tremblement du péché s’affrontent. Le tremblement [par nature] n’est
pas identique chez tous. Ses signes sont de deux ordres : d’abord, un ravissement tremblant
dans une grande joie et des larmes, par lesquels la grace console I'ame; ensuite, une ardeur
immodérée, I'orgueil et un endurcissement du cceur qui brllent I’ame, incitant les membres [du
corps] a la cohabitation ou a la connexion et a I’'amour charnels et engendrant la dépravation par
I’adhésion de I’ame aux fantasmes.

8. Tout débutant fait I’expérience d’une double action [d’expérience], et sans confusion, elle se
produit dans le cceur de deux manieres : I'une par la grace et I'autre par l'illusion. Le grand Marc
I'Ascete en témoigne, disant : «Il y a l'action spirituelle et il y a I'action satanique, inconnue
seulement des enfants.» Il y a aussi une triple ardeur de I'action, allumée chez les hommes tantét
par la grace, tantot par l'illusion et le péché, tantét par un débordement de sang, que Thalassius
I'Africain appelait dissolution et mélange, apprivoisée et maitrisée par une abstinence modérée.

9. L'action de la grace est la puissance du feu de I'Esprit qui, dans la joie et I'allégresse du cceur,
meut, fortifie, réchauffe et purifie I'ame, suspend pour ainsi dire les pensées pendant un instant et
mortifie temporairement les mouvements du corps. Les signes et les fruits [de la grace], révélant
la vérité et nous l'assurant sans faille, sont les suivants : les larmes, la contrition, I'hnumilité,
|'abstinence, le silence, la patience, I'isolement et autres [vertus] de cette nature.

10. L'acte d'illusion est I'inflammation du péché, enflammant I'ame de plaisir, éveillant un désir
passionné et frénétique de cohabitation charnelle dans le mouvement du corps. Selon saint
Diadoque, tout ce qui se distingue par une joie déraisonnable est désordonné et insensé, ou tout
ce qui, pour le dire franchement, est insipide; cela contribue grandement a la passion par des
plaisirs tiedes et fournit a la luxure, avec la complicité d'un ventre insatiable, la substance d'un
plaisir enflammant. C'est pourquoi [I'acte d'illusion] attire et enflamme le mélange charnel et, pour
cette raison, agite, brile et enchaine I'ame a elle-méme, de sorte que I'homme, par habitude dans
la luxure, expulse peu a peu la grace d'illusionné.

IV. Son traité Sur le silence et les deux formes de priére en 15 chapitres

1. Il existe deux modes d’union [avec Dieu], ou plutét deux voies d’accés de part et d’autre de la
priere mentale, suscitées dans le coeur par I'Esprit. Grace a elles, soit I'esprit anticipe la priere en
ce lieu [du cceur], s’attachant, selon I’Ecriture, au Seigneur (cf. Ps 72,28), soit la manifestation
préalable de 'action [du saint Esprit] attire I'esprit par le feu de la joie et le lie a I'invocation et a
I’'union avec le Seigneur Jésus. Bien que I'Esprit agisse sur chacun a sa maniere, comme il le
souhaite (cf. | Co 12,11), selon la parole de I'apétre, il arrive que chez certains, une action de
I’Esprit précede I'autre, conformément aux modes [de priére] dont nous avons parlé. Parfois,
I'action se déroule au cceur — bien sir, lorsque les passions s'apaisent et que la chaleur divine se
révele par l'invocation constante de Jésus Christ, car notre Dieu, dit I'Ecriture, est un feu qui
consume les passions (Héb 12,29). Mais parfois, I'Esprit attire I'esprit a lui, I'établissant au plus
profond du cceur et le libérant de I'habitude des ruminations. Alors, I'esprit n'est plus conduit
captif de Jérusalem en Assyrie, mais de Babylone a Sion, et accomplit une meilleure migration, de
sorte qu'il dit avec le prophéte : «Quand I'Eternel ramena les captifs de Sion, nous étions comme
ceux qui révent» (voir Ps 125,1), et aussi : «Jacob se réjouira, Israél sera dans I'allégresse» (Ps
14,7), c'est-a-dire que I'esprit actif et contemplatif, avec I'aide de Dieu, triomphe des passions par
I'action. Il voit Dieu dans la contemplation, dans la mesure ou cela lui est accessible. Alors, empli
de joie devant la douceur divine, |'esprit, comme invité au plus somptueux des banquets, chante :
«Tu as dressé devant moi une table, un contrepoids aux démons et aux passions qui
m'oppriment» (voir Ps 22,5). Comment prier

23



Vénérable Grégoire du Sinai

2. Salomon dit : «Le matin, seme ta semence — c'est-a-dire tes prieres — et le soir, ne laisse pas ta
main inactive, de peur que ta priere, interrompue accidentellement dans sa constance, ne perde
son exaucement a I'heure ou elle sera entendue, car tu ne sais pas ce qui réussira le mieux» (Ec
11,6). Le matin, assis sur un banc d'environ 23 cm de haut, contraignez votre esprit a quitter son
autorité [ou sa téte] pour descendre dans le cceur et y retenir votre esprit. Inclinez la téte comme
sous |'effet de la fatigue, et ressentez une légere douleur dans la poitrine, les épaules et la nuque
[due a la tension], et proclamez mentalement ou spirituellement sans cesse : «Seigneur Jésus
Christ, aie pitié de moi.» Puis, par la maitrise de soi et I'effort, souvent et avec une profonde
tristesse, méditez sans cesse les trois noms [qui viennent d'étre mentionnés], comme un seul et
méme aliment. Il est dit que ceux qui se nourrissent de moi auront encore plus faim (voir Sir
24,23). Apres avoir porté votre attention sur I'autre partie de la priere, dites : Fils de Dieu, aie pitié
de moi. Répétez cette partie [de la priere] sans la quitter trop souvent par paresse. Méme les
plantes fréquemment transplantées ne prennent pas racine. De plus, retenez votre respiration, afin
de ne pas respirer inutilement, car entendre les soupirs du coeur obscurcit I'esprit, disperse les
pensées et, éloignant I'esprit du cceur, le condamne a l'oubli ou, au contraire, le dispose
imperceptiblement a s'inquiéter pour autrui, ce qui n'est pas souhaitable. Si vous voyez les
impuretés des esprits malins, c'est-a-dire des pensées surgissant ou se transformant dans votre
esprit, ne vous en étonnez pas, ne vous y attardez pas, méme si vous vous souvenez des
explications pertinentes de certaines choses. Ne vous y attardez pas. Au contraire, en retenant
votre souffle autant que possible, en concentrant votre esprit sur votre cceur et en répétant sans
cesse l'invocation du Seigneur Jésus, vous consumerez et chasserez rapidement ces pensées,
les fustigeant invisiblement par le Nom divin. C'est pourquoi saint Jean Climaque dit : «Frappez
vos ennemis au nom de Jésus, car il n'y a pas d'arme plus puissante au ciel ni sur la terre.»

Sur la respiration

3. L'ermite Isaie et bien d’autres attestent de la nécessité de maitriser sa respiration. Isaie dit :
«Maitrisez I'esprit indomptable, opprimé et dispersé par la puissance de I’ennemi, qui, apres le
baptéme, est revenu avec d’autres esprits mauvais a ’ame paresseuse par sa négligence.» Et,
comme le Seigneur le souligne, ce dernier est pire que le premier (Mt 12,45). Un autre Pere de
I’Eglise enseigne également : «Un moine doit avoir le souvenir de Dieu plutét que de respirer.» Ou
encore, selon un autre ascéte : «ll faut aimer Dieu en anticipant sa propre respiration.» Le
Nouveau Théologien conseille : «Réduisez I'inspiration par les narines, afin de ne pas respirer
inutilement.» Et saint Jean Climaque dit : «Que le souvenir de Jésus s’unisse a votre respiration, et
alors vous connaitrez le bienfait du silence.» L’Ap6tre [témoigne de la méme chose] : «Ce n’est
plus moi qui vis, mais Christ qui vit en moi» (Gal 2,20), agissant et insufflant la vie divine. Et le
Seigneur dit, prenant I'exemple du souffle du vent : «L’Esprit souffle ou il veut» (Jn 3,8). Puisque,
purifiés par le baptéme, nous avons recu le gage de I'Esprit et, selon Jacques, frere de Dieu, la
Parole comme une semence (cf. Jac 1,21), tout cela, comme uni a nous, nous divinise en quelque
sorte dans une communion indissoluble et pure avec Dieu, nous remplissant spirituellement selon
sa bonté. Mais, ayant négligé les commandements, ces gardiens de la grace, nous sommes
retombés, par insouciance, dans les passions et, au lieu du souffle du saint Esprit, avons été
remplis du souffle des mauvais esprits. De toute évidence, comme le disent les peres,
proviennent la paresse et une respiration impure. Celui qui a recu I'Esprit et a été purifié par Lui
est embrasé par Lui et inspiré a la vie divine. |l parle, pense et agit [par |'Esprit], selon la parole du
Seigneur : «Ce n'est pas vous qui parlez, mais |'Esprit de votre Péere qui parle en vous» (Mt 10,20).
De méme, celui qui est possédé par un esprit contraire et qui s'est soumis a son emprise fait et
parle a I'opposé [du saint].

Comment chanter les psaumes

4. Quand on est fatigué, dit saint Jean Climaque, qu'on se leve et qu'on prie, puis, se rassoyant,
qu'on reprenne courageusement son travail. Bien qu'il ait dit cela a propos de I'esprit, c'est-a-dire
que ce qui est noté doit étre accompli quand on a atteint la vigilance du cceur, il convient d'en dire
autant de la psalmodie. On raconte que Barsanuphe le Grand fut interrogé sur la maniére de
chanter les psaumes. L'ancien répondit : «Les Heures et les hymnes sont des traditions de
I'Eglise. Elles sont données pour le bénéfice de I'accord. Mais les scétiotes ne chantent pas les
Heures, ni n'ont d'hymnes, mais des travaux manuels, des exercices solitaires et une regle de
priere mineure. Pendant la priére, vous devez réciter le Trisagion, le Notre Pére, prier Dieu pour la
délivrance du vieil homme et ne pas trop vous attarder sur la regle de priére, car votre esprit doit
étre en priere [mentale] toute la journée.» Par 13, I'ancien montra que I'exercice solitaire est la
priere du cceur et la courte priére consiste a réciter des psaumes. Le grand Jean Climaque en

24



Vénérable Grégoire du Sinai

parle aussi clairement. Le silence, selon lui, est I'absence de soucis en toutes choses, une priere
active et non passive, et enfin, un travail constant du cceur, a I'abri des convoitises. C'est le lieu
de la priére et du silence. Sur les différences entre ceux qui chantent des psaumes.

5. Pourquoi cette différence ? Certains enseignent beaucoup le chant, d’autres peu, et d’autres
encore ne chantent pas du tout, mais se contentent d’effectuer des travaux manuels, de prier, de
faire des génuflexions ou de s’adonner a d’autres taches pénibles.

Voici la réponse : ceux qui ont acquis la grace par une vie active, par de nombreux labeurs
et de longues années, I’enseignent aux autres comme ils ont appris a I'obtenir. lls ne croient pas
en ceux qui, par la grace de Dieu, ont habilement obtenu ce don en peu de temps et avec une foi
fervente, comme le dit saint Isaac, et ils ne les approuvent pas. Aussi, dépouillés de toute folie et
de toute vanité, ils les critiquent et affirment que si quelque chose de différent se produit, il s’agit
d’une illusion et non d’'une manifestation de la grace. lls ignorent qu’il est facile aux yeux du
Seigneur, selon I’Ecriture, de rendre le pauvre riche rapidement et soudainement (Sir 11,21). Ou
encore, la parabole de la grace dit ceci : le commencement de la sagesse est d’acquérir la
sagesse (voir Pro 4,7). Et 'apétre reproche a ses contemporains, ignorants de la grace, de ne pas
reconnaitre que Jésus Christ est en vous ? A moins que vous ne soyez pas ce que vous devriez
étre (Il Cor 13,5), c’est-a-dire que, par négligence, vous ne soyez pas parvenus a la perfection.
C’est pourquoi, par incrédulité et orgueil, ils ne reconnaissent pas les propriétés extraordinaires
de la priere, produites en certains par I’'Esprit.

Contradiction

6. Dis-moi, [le juge] : si quelqu’un jeline, s’abstient, veille, se tient debout [en priere],
s’agenouille, pleure, pratique la pauvreté, n’est-ce pas la une activité ? Pourquoi donc dis-tu que
sans activité, en accomplissant seulement [la régle de] la psalmodie, il est impossible de maitriser
la priere ? Ce ne sont pas la des ceuvres ?

Je réponds : si quelgu’un prie du bout des levres, mais que son esprit vagabonde, quel
profit en retire-t-il ? Quand I’'un construit et que I'autre détruit, il n’en résulte rien, si ce n’est du
travail. Or, comme I’'homme travaille de son corps, il doit aussi travailler de son esprit, de peur
qu’il ne paraisse juste extérieurement, mais qu’il soit rempli d’impureté et de négligence dans son
cceur. L’apobtre le confirme aussi, en disant : «Si je prie avec ma langue, c’est-a-dire avec mes
levres, mon esprit ou ma voix prie, mais que mon esprit demeure infructueux» (I Cor 14,14). Et
aussi : «Je préfere prononcer cing mots en pensée», et ainsi de suite (1 Cor. 14,19). Saint
Climaque témoigne de ce que Paul dit a ce sujet. Dans son «Homélie sur la priere», il note : «Le
grand pratiquant de la priere profonde et excellente dit : “Je préfere prononcer cing mots en
pensée”», et ainsi de suite. |l existe de nombreuses formes d’activité, mais elles sont spécifiques.
La priére du cceur, source de vertus, est, selon saint Climaque, grande et universelle; par elle, tout
bien est acquis. Soulignant I'excellence de I'ceuvre [de priere], saint Maxime dit : «ll n’y a rien de
plus terrible que la pensée de la mort et de plus magnifique que le souvenir de Dieu.» Et certains,
obscurcis et peu croyants par grande insensibilité et ignorance, refusent méme aujourd’hui
d’entendre parler de la grace.

7. Ceux qui chantent peu, me semble-t-il, font bien de s'en tenir a la modération, car toute
mesure, selon les sages, est belle, de peur que l'esprit, ayant dépensé toute son énergie
spirituelle a l'activité, ne révéle son inattention a la priére et son impuissance en elle. C'est
pourquoi, [les solitaires], tout en chantant partiellement des psaumes, devraient s'efforcer avant
tout de prier. De méme, lorsque |'esprit est troublé par des lamentations mentales incessantes et
une affirmation persistante [de I'attention dans la priére], il convient de lui accorder un bref repos
en le libérant de la contrainte du silence pour I'emmener dans I'immensité de la psalmodie. C'est
la un excellent ordre et un excellent enseignement des sages.

8. Ceux qui ne chantent aucun psaume font également bien, s'ils sont moralement mars.
De telles personnes n'ont point besoin de psalmodie, mais doivent demeurer dans le silence, la
priére incessante et la contemplation, si elles ont atteint I'illumination. Unies a Dieu, elles n'ont nul
besoin de détourner leur esprit de Lui et de le plonger dans la confusion. Pour un novice, dit saint
Jean Climaque, la chute est I'entétement, et pour une personne solitaire, c'est I'éloignement de la
priere. L'esprit de ces personnes, lorsqu'il se détourne du souvenir de Dieu, tel un époux qui
s'éloigne, s'occupe des choses les plus insignifiantes et commet I'adultere. Cet enseignement
n'est pas donné a tous. Aux simples obéissants et aux illettrés, oui, car par I'numilité, leur
obéissance participe a toutes les vertus. Mais les désobéissants, qu'ils soient simples ou instruits,
ne recoivent pas ce savoir, de peur qu'ils ne tombent par inadvertance dans l'illusion, car les
obstinés ne peuvent se prémunir contre la vanité, qui précede généralement |'égarement, comme
le dit saint Isaac. Certains, sans songer aux conséquences néfastes, enseignent a ceux qu'ils

25



Vénérable Grégoire du Sinai

rencontrent a agir selon leur propre coutume, c'est-a-dire par leurs propres efforts, afin que
I'esprit s'habitue au souvenir de Dieu et vienne a |'aimer, ce qui est impossible, surtout pour ceux
qui vivent en marge de la société. De plus, a cause de I'impureté de leur esprit, non purifié par les
larmes dues a I'orgueil, ils y refletent, comme dans un miroir, des pensées plus honteuses que la
priere. Les esprits impurs qui habitent leur coeur, troublés par le nom terrible de Dieu, grincent des
dents, désirant anéantir celui qui les chatie. Si une personne obstinée entend parler de cette
pratique ou I'étudie de maniere livresque et souhaite I'assimiler, elle en souffrira de deux
manieres : soit elle tombera dans l'illusion, si elle s'y contraint, et se montrera incorrigible; soit, si
elle est négligente, elle restera toute sa vie étrangere a la croissance spirituelle.

9. J'ajouterai ceci, d'aprés une legon que j'ai tirée de mon expérience. Lorsque, jour et
nuit, vous priez Dieu en silence, humblement et sans pensées, et que votre esprit s'épuise a force
de priéres, que votre corps souffre et que votre coeur, malgré la ferveur de l'invocation incessante
de Jésus, ne ressent ni chaleur ni joie, sources du zéle et de la patience de I'ascéete, alors, levez-
vous, tenez-vous debout et chantez des psaumes, seul ou avec un disciple qui vit avec vous, ou
bien occupez-vous a méditer sur un passage de |'Ecriture, a penser a la mort, a faire des travaux
manuels, ou a toute autre activité, ou encore, en lisant attentivement, tenez-vous debout de
maniere a faire travailler votre corps. Si vous étes seul pendant la psalmodie, récitez le Trisagion,
puis la priere (récitez-la mentalement), en portant votre esprit a votre cceur. Si le découragement
vous gagne, lisez deux ou trois psaumes et les tropaires émouvants sans chanter, car ceux-ci,
comme le dit saint Jean de I'Echelle, ne se chantent pas. Pour les hésychastes, le travail accompli
avec ferveur par piété, comme le notait saint Marc, et la chaleur spirituelle qui leur est donnée
pour la joie et I'exaltation, suffisent a leur bonheur. Aprés avoir lu le psaume, mentalement ou
spirituellement, sans distraction, récitez la priere et I'Alléluia. Telle est la regle des saints péres
Barsanuphe, Diadoque et d’autres.

Selon le divin Basile, il convient de changer quotidiennement de psaumes pour stimuler la
ferveur et éviter que I'esprit ne se lasse d'un chant monotone. Il faut aussi laisser |'esprit libre de
se fortifier et de s'enflammer davantage. Si vous assistez a I'étude des psaumes avec un disciple
fidele, laissez-le lire les psaumes. Quant a vous, priant et vous recueillant en secret, prenez garde
a toute distraction. Méprisez, par la priére, tout jugement sensoriel ou rationnel émanant du cceur,
car le silence n'est qu'une mise a I'écart temporaire des pensées impies et non de I'Esprit, dans le
but de ne pas vous perdre davantage en y prétant attention.

Sur l'illusion

10. Vous qui aimez Dieu, soyez attentifs a ce qui suit. Si, en accomplissant une tache, vous voyez
une lumiére, un feu ou une image — que ce soit du Christ, d'un ange ou de quelqu'un d'autre — a
I'extérieur ou a l'intérieur de vous, ne |'acceptez pas, de peur d'en subir un mal. Ne concentrez
pas votre attention sur ce que vous imaginez, et ne laissez pas votre esprit concevoir de telles
choses. Tout cela, imaginé de maniére inappropriée et de |'extérieur, conduit a l'illusion spirituelle.
Le véritable commencement de la priere est une ferveur sincére, consumant les passions par un
amour inébranlable [pour Dieu], apportant consolation et joie au cceur et le fortifiant par une
connaissance incontestable. Tout ce qui pénétre I'ame, disent les péres, qu'il soit sensoriel ou
spirituel, [dés que] le cceur en doute, le rejette, ne vient pas de Dieu, mais est envoyé par
I'ennemi. Et si vous remarquez que votre esprit, par une force invisible, est attiré vers I'extérieur
ou vers le haut, n'y croyez pas et ne le laissez pas étre attiré, mais ramenez-le immédiatement a
votre tache. Saint Isaac disait que ce qui vient de Dieu vient spontanément et de maniere
inattendue.

Certes, parfois l'ennemi, tapi au cceur de notre nature charnelle, transforme
insidieusement le spirituel a sa guise, offrant une chose a la place d'une autre. Au lieu de chaleur,
il provoque une sensation de brllure diffuse, accablant I'ame par cette ruse; au lieu de joie, il
suscite une joie muette et un plaisir flegmatique, sources évidentes de vanité et d'orgueil. [Bien
que I'ennemi], se cachant des inexpérimentés, tente de présenter sa tromperie comme une ceuvre
de gréce, le temps, I'expérience et le ressenti révelent généralement Satan a ceux qui ne sont pas
totalement ignorants de sa ruse. Le larynx, selon I'Ecriture (voir Job 34,3), discerne les mets
délicats; autrement dit, le goQt spirituel révele clairement et sans équivoque toute chose telle
qu'elle est.

A propos de la lecture )

11. Saint Jean Climaque dit : «<En tant qu’homme d’action, lisez les Ecritures actives. Pour
vous qui en suivez les préceptes, toute autre lecture est superflue. Lisez toujours sur le silence et
la priére elle-méme, notamment chez saint Jean Climaque, saint Isaac, saint Maxime, le Nouveau

26



Vénérable Grégoire du Sinai

Théologien, son disciple Stithatos, Hésychius, Philothée du Sinai et chez ceux qui ont écrit sur le
méme sujet. Mettez de c6té pour un temps le reste des écrits, non pas comme rejetés, mais
comme incompatibles avec votre objectif et, par leur récit, détournant I'esprit de la priere. Que
votre lecture se fasse dans la solitude, exempte de vanité, a voix haute, sans chercher a ciseler ni
a raffiner votre langage, et sans rechercher le plaisir auditif. Lorsqu’on est absent d’une réunion, il
ne faut pas s’imaginer y étre présent, emporté insensiblement par le désir passionné de plaire a
certains.» Que votre lecture ne soit pas insatiable, car la modération est préférable en toutes
choses : ni trop rapide, ni trop lente, ni trop négligente, mais respectueuse, décente, calme,
ordonnée, compréhensible, raisonnable, spirituelle et judicieuse. Fortifié par de telles qualités,
I’esprit s’enrichit et est capable de prier avec ferveur. En revanche, avec les qualités contraires
mentionnées précédemment, 'esprit s’obscurcit, s’affaiblit et s’agite, au point que la capacité de
penser intelligemment s’en trouve affectée et que la priere s’en trouve affaiblie.

12. Soyez attentif a vos inclinations a chaque instant, en observant attentivement ou elles vous
menent, que vous soyez assis en silence, en train de chanter des psaumes, de lire, de prier ou de
pratiquer quelgque autre vertu, afin de plaire a Dieu pour le bien méme et le salut de votre ame, de
peur de passer inapercu. Ne donnez pas I'impression, par votre comportement, d’étre un homme
d’action, ni, par vos pensées et vos actions, de chercher a plaire aux hommes plutét qu’a Dieu.
Le Malin est plein de ruses et, en secret, il observe attentivement pour deviner nos intentions.
Souvent insoupgonné, il s'efforce sans cesse de dévaloriser nos actes, de peur que nous ne
soyons pas conformes a la volonté de Dieu. Mais, bien qu'il lutte sans relache et nous approche
sans vergogne, vous, ayant la ferme intention de plaire a Dieu, ne serez que rarement dupé par
lui, malgré la tentation parfois involontaire de dévier de votre volonté. De méme, si quelqu'un est
vaincu par faiblesse, il est rapidement pardonné et loué par Celui qui connait les cceurs et les
intentions. Cette passion, c'est-a-dire la vanité, empéche le moine de se perfectionner dans la
vertu, si bien qu'il endure des efforts et, dans sa vieillesse, se révéele stérile. La vanité s'attaque
toujours aux trois et les dépouille de leurs efforts vertueux : je parle du novice, du moine moyen et
de l'ascete accompli.

13. Ayant appris par expérience, j'affirme également qu'un moine n'atteint jamais la perfection
morale sans les vertus suivantes : le jeline, |'abstinence, la vigilance, la patience, le courage, le
silence, la priere, les larmes et I'humilité. Ces vertus s'engendrent et se protegent mutuellement.
Le jelne constant, en asséchant les passions charnelles, engendre I'abstinence; I'abstinence
produit la vigilance; la vigilance engendre la patience; la patience engendre le courage; le courage
engendre le silence; le silence engendre la priere; la priere engendre le silence; le silence
engendre les larmes; les larmes engendrent I'humilité; I'humilité engendre les larmes. En
remontant |'ordre, on constate que les meres engendrent les filles. Pour les vertus supérieures, il
n'y a pas de subordination réciproque par origine. Le contraire [de ces vertus] est également
évident pour tous.

14. Il est ici nécessaire de déterminer avec ordre les travaux et les efforts de I'activité [ascétique]
et de montrer clairement comment chaque type d'activité doit étre accompli, afin que celui qui,
suivant ce chemin sans effort et sans porter de fruit, ne nous blame pas, ni autrui, du fait que [la
chose] ne se passe pas comme nous |'avons dit. Car la souffrance du cceur et le labeur du corps
accomplissent véritablement I'ceuvre telle qu'elle est. Par eux se révele I'action du saint Esprit, qui
vous a été donné, ainsi qu'a tout croyant, au baptéme, mais qui, par négligence des
commandements, est étouffé par les passions et qui, par une miséricorde ineffable, attend notre
repentir, afin qu'au terme de notre lutte contre la stérilité, nous n'entendions pas : «Enlevez-lui le
talent» (Mt 25,28) — ni : «Méme ce qu'il croit posséder lui sera enlevé» (Lc 8,18) — et que nous ne
soyons pas envoyés en chatiment aux tourments éternels de la Géhenne. Toute activité physique
ou spirituelle qui ne provoque ni douleur ni labeur ne porte aucun fruit, ni physique ni spirituel, a
ceux qui la pratiquent, car le Royaume des Cieux, a dit le Seigneur, s'obtient par la force, et ceux
qui usent de la force s'en emparent par la force (Mt 11,12). Ici, «force» signifie une souffrance
physique intense et continue. Souvent, beaucoup travaillent ou travaillent un temps sans douleur,
et, en endurant ces efforts sans peine, sans zele ardent, ils se montrent étrangers a la pureté et ne
participent pas aux dons du saint Esprit, car ils rejettent les efforts pénibles. Ceux qui
accomplissent de nombreuses choses avec négligence et lenteur, méme s'ils semblent parfois
tres épuisés, sont profondément insensibles et ne récoltent jamais les fruits de leurs efforts, car ils
sont dépourvus de douleur. Un témoin [de cela] dit : «Méme si nous accomplissons tous les
grands [exploits] dans notre vie, si nous n’avons pas acquis un cceur malade, alors tous
deviennent contrefaits et corrompus.» De méme, lorsque nous marchons [vers le ciel] sans effort
et que, par désespoir, nous nous égarons dans des distractions, sans en retirer aucun bénéfice,
alors nous nous obscurcissons, montrant que dans ces [distractions] nous avons trouvé un repos

27



Vénérable Grégoire du Sinai

qui n’y est pas; nous sommes invisiblement liés par des chaines insolubles et devenons
sédentaires et inactifs dans tout travail, augmentant notre efféminement, surtout si nous sommes
débutants. Le grand Ephraim en témoigne également, disant : «Travaillez avec peine, afin d’éviter
la souffrance du jeline et des travaux futiles. Si, selon le prophete, nos reins ne s’affaiblissent pas
par le travail du jeline, si nous ne sommes pas accablés par la douleur, comme une femme qui
enfante (voir Is 21,3), par le fortification intense du cceur [dans la priére], alors nous ne donnerons
pas naissance a l'esprit de salut sur la terre du cceur (voir Is 26,18), comme vous l'avez déja
entendu. Nous nous prenons pour des personnes importantes, nous nous glorifions seulement de
la longévité [de nos exploits], du séjour dans le désert aride, du repos [apres les travaux] et du
silence. Au moment de la mort, nous connaitrons sans aucun doute le plein fruit [de notre vie].»
15. Il est impossible a qwconque d’apprendre seul la science de la vertu, bien que certains aient
utilisé leur propre expérience comme guide. Ceux qui ont perfectlonne leur art par leurs propres
moyens, plutét que par des conseils, sont généralement enclins a la vanité, ou plutét, la
nourrissent. Si le Fils n’agit pas de lui-méme, mais fait ce que le Péere lui a enseigné (cf. Jn 5,19),
et si I'Esprit ne parle pas de lui-méme (Jn 16,13), existe-t-il quelgu’un qui ait atteint un tel degré
de vertu qu’il n’ait besoin d’aucun guide ? Une telle personne, dans son aveuglement, semble
plus folle que vertueuse. |l convient donc d'obéir a ceux qui ont pratiqué les vertus actives et
d'observer, sous leur direction, le jeline jusqu'a ressentir constamment la faim, I'abstinence, la
vigilance patiente, la pénibilité des prieres, la station debout immobile, la priere incessante,
I'humilité sincere, la contrition et les soupirs constants, le silence sage, comme assaisonné de sel,
et la patience en toutes choses. Cependant il ne faut pas vivre toujours dans la paix ni demeurer
dans une inactivité continue jusqu'a la vieillesse ou la maladie. L'Ecriture dit : «Vous mangerez du
fruit de votre travail» (Ps 127,2), et elle note également : «Le royaume des cieux appartient a ceux
qui travaillent» (voir Mt 11,12). Quiconque s'efforce d'accomplir les activités mentionnées ci-
dessus en récoltera les fruits avec Dieu en son temps. V. Sur la maniere dont le Silencieux doit
s'asseoir pendant la priere et ne pas l'interrompre précipitamment. Parfois, pour vous fatiguer
davantage, asseyez-vous sur un banc, parfois sur une natte, mais rarement, avec modération et
seulement pour vous reposer. Vous devez demeurer patiemment assis, conformément a ce
passage de I'Ecriture : «lIs [les apdtres] étaient continuellement en priere» (voir Ac 1,4). Ne vous
levez pas précipitamment par négligence, a cause de la douleur, des pleurs intérieurs et du
renforcement constant de votre esprit [dans la priere]. Car voici, dit le prophete, la douleur nous a
saisis, des douleurs comme celles d'une femme en travail (Jér 6,24). C'est pourquoi, inclinez la
téte et rassemblez votre esprit dans votre cceur, si toutefois il est ouvert, et invoquez le Seigneur
Jésus pour obtenir son aide. Lorsque vous peinez [dans la priéere] et que vous ressentez souvent
des douleurs a la téte et aux épaules, endurez-les, cherchant le Seigneur dans votre cceur avec
ferveur et zele. Le royaume des cieux est forcé, et les violents s'en emparent (Mt 11,12). Par ces
paroles, le Seigneur a justement souligné l'importance des travaux susmentionnés, car la
persévérance dans ces taches est source de maux de I'ame et du corps.

Comment réciter la priére

2. Certains peres récitaient [la priére] ainsi : Seigneur Jésus Christ, Fils de Dieu, aie pitié de
moi; d'autres [en récitaient] la moitié : Jésus, Fils de Dieu, aie pitié de moi, ce qui est plus facile en
raison de la faiblesse de I'esprit. Sans le saint Esprit, nul ne peut invoquer le Seigneur Jésus de
maniere pure et parfaite, a moins de prier dans le saint Esprit, en balbutiant comme un enfant,
incapable de prononcer [les mots] distinctement. Cependant, il ne faut pas changer fréquemment
les invocations par paresse, mais [il est important] de les prononcer constamment et
continuellement. De plus, certains enseignent a réciter la priere oralement, d'autres mentalement.
Je crois qu'il faut faire les deux, car parfois, par épuisement, I'esprit est incapable de formuler une
priere, et parfois les levres sont incapables de parler. C’est pourquoi il faut prier de deux
manieres : avec les lévres et avec I'esprit. Il faut crier doucement et calmement, de peur que la
voix, en perturbant les sens et la concentration de I’esprit, n’empéche la priere. Tant que I'esprit,
habitué a cet exercice, n’aura pas recu la force de I'Esprit et ne sera pas parvenu a la perfection, il
n’apprendra pas a prier avec un cceur et une détermination sans faille. Alors, [c’est-a-dire par la
puissance de I'Esprit], il ne sera plus nécessaire de prononcer [la priére] a voix haute, ni méme
possible, car la force nécessaire a cet exercice par un esprit sain suffit.

Comment maitriser I’esprit [de la distraction]

3. Sachez que nul ne peut maitriser I'esprit par lui-méme (de la distraction) sans
I'intervention de I'Esprit. Toujours en mouvement, I'esprit est instable par nature, mais enclin a
I'errance par négligence. Dés la Chute, il a développé une propension a la distraction. En nous

28



Vénérable Grégoire du Sinai

séparant de Dieu, qui nous a régénérés par le baptéme, par la transgression des
commandements, nous avons rompu notre union avec Lui et perdu le sens rationnel de sa
présence. Ainsi, I'esprit, détourné et éloigné de Dieu, est mené partout comme un captif et ne
peut s'établir dans le cceur qu'en se soumettant a Dieu, en se remettant en question, en
s'unissant joyeusement a Lui et en Le priant avec ferveur et ardeur. Que I'esprit confesse chaque
fois a Celui qui pardonne a tous ceux qui, avec contrition et humilité, Lui demandent pardon et
invoquent son saint nom. [Ce n'est pas sans raison que David dit aussi] : «Confesse le Seigneur et
invoque son saint nom» (voir Ps 104,1). La restriction de la respiration, levres fermées, empéche
I'esprit [d'étre distrait], mais seulement partiellement; [puis] il est de nouveau distrait. Ainsi,
lorsque la priere s'engage [dans le cceur], elle retient entierement I'esprit, le réjouit et ne permet
pas qu'il soit captivé. Cependant, il arrive aussi338 que |'esprit et la pensée de celui qui prie et est
enraciné dans son cceur s'égarent, se souciant de choses extérieures. L'esprit n'est soumis a
personne, sauf a ceux qui sont parfaits dans le saint Esprit et qui ont atteint la sérénité [de I'esprit]
en Jésus Christ. Comment chasser les pensées

4. Aucun débutant ne chassera jamais une pensée a moins que Dieu ne la retire. Seuls les
forts sont capables de lutter contre les pensées et de les rejeter. Mais méme eux ne les chassent
pas d'eux-mémes, mais s'efforcent de leur résister avec Dieu, comme revétus de son armure
compléte. Lorsque des pensées négatives vous assaillent, invoquez sans cesse et avec ferveur le
Seigneur Jésus; elles s’enfuiront, incapables de résister a la chaleur sincere qui émane de la
priere, et se disperseront comme consumées par le feu. Au nom de Jésus, dit saint Jean
Climaque, chatiez vos ennemis, car notre Dieu est un feu qui consume la malice. Le Seigneur,
prompt a secourir, ne tardera pas a punir ceux qui crient vers lui de toute leur ame, jour et nuit.
Ceux qui n'ont pas la force de la priere maitrisent leurs pensées d’une autre maniere. Dieu les
éloigne de lui lorsque, imitant Moise, il se leve, tourne ses mains et ses yeux vers lui (voir Ex
17,11), puis, se rassoyant, commence patiemment a réciter une priere. C’est la méthode
employée par ceux qui n’ont pas acquis la force de la priere. Mais méme celui qui a le pouvoir
d'influencer les passions corporelles par la priere — je veux dire la fornication et le désespoir,
passions cruelles et graves — se leve souvent et étend les mains pour s'en protéger. Cependant,
par crainte d'étre trompé, il ne le fait pas longtemps et se rassoit, de peur que I'ennemi ne
séduise son esprit en lui montrant une image de la vérité dans le ciel. Car posséder un esprit,
méme un esprit a I'abri des chutes, en haut, en bas et dans le cceur, et le conserver intact en tout
lieu, est le propre des purs et des parfaits.

Comment chanter les psaumes

5. Certains disent qu'il faut chanter peu, d'autres beaucoup, et d'autres encore pas du
tout. Pour éviter toute confusion, il ne faut ni chanter souvent ni abandonner le chant par crainte
de relachement et de négligence, mais imiter ceux qui chantent peu, car la modération est de
mise en toutes choses, selon les sages imprudents. Chanter beaucoup convient a ceux qui
menent une vie active par ignorance [de la contemplation] et par labeur, mais non a ceux qui
pratiquent le silence, qui ont la force suffisante pour demeurer en Dieu seul et, le priant de tout
ceeur, s'abstenir de toute pensée. Selon saint Jean Climaque, le silence est le retrait des pensées
relatives aux objets sensoriels et mentaux. Ayant épuisé toutes ses forces a une longue
psalmodie, I'esprit s'affaiblit et devient incapable de prier avec fermeté et patience. La nuit, disait
saint Jean Climaque, il faut consacrer davantage de temps a la priere et moins a la psalmodie.
Vous devriez faire de méme. Lorsque vous remarquez que la priere est a I'ceuvre en vous, assis
sur le banc, et qu'elle anime constamment votre cceur, ne l'interrompez jamais pour vous lever et
chanter, jusqu'a ce qu'elle vous quitte providentiellement. Autrement, en laissant Dieu en vous,
vous vous tiendrez debout et converserez avec Lui extérieurement, vous éloignant des hauteurs
pour vous abaisser au terrestre. De plus, vous créerez la confusion dans votre ame et perturberez
le repos de votre esprit. Le silence, comme son nom l'indique, a lui aussi un role a jouer dans la
paix et le calme, d'autant plus que Dieu est paix, s'élevant au-dessus du bruit et de la confusion.
Notre chant, lui aussi, en accord avec notre mode de vie, ne doit pas étre charnel, mais angélique.
Chanter avec une exclamation de la voix symbolise un cri intérieur et nous est donné dans les
moments d'insouciance et de rudesse spirituelle, pour nous ramener a notre véritable état
d'esprit. Seuls ceux qui ignorent que la priere, selon Jean Climaque, est une source de vertus,
nourrissant les facultés de I'ame comme des plantes, devraient chanter abondamment, sans
retenue, et se livrer sans cesse a de nombreuses et diverses pratiques ascétiques, jusqu'a ce
que, par une activité extrémement intense, ils progressent dans la contemplation et acquiérent la
priere mentale, active en eux. De maniére générale, |'activité du silence est une chose, et celle de
la vie communautaire en est une autre. Quiconque demeure dans ce a quoi il est appelé sera

29



Vénérable Grégoire du Sinai

sauvé. C'est pourquoi je crains d'écrire a cause des faibles, sachant que vous étes parmi eux.
Quiconque prie patiemment par |'écoute ou par I'enseignement des livres, sans se procurer de
guide, perd son ceuvre.

Celui qui a goQté a la grace, comme I'enseignent les peres, doit chanter avec modération,
se consacrer davantage a la priere, et, lorsqu'il est affaibli, chanter ou lire les passages actifs des
peres. Un navire n'a pas besoin de rames lorsque le vent gonfle les voiles, car ce vent offre un
souffle favorable pour une traversée aisée de la mer salée des passions. Au repos, par temps
calme, il est propulsé par des rames ou une barque. Certains, en réponse, citent les Saints peres,
ou du moins les plus connus, qui observaient la veillée nocturne et pratiquaient la psalmodie sans
interruption. A cela, a la lumiére de I'Ecriture, nous répondrons : tous les ascetes ne sont pas
parfaits, soit par manque de zéle, soit par manque de force. Ce qui est petit n'est certainement
pas insignifiant pour le grand, et ce qui est grand n'est pas entierement parfait pour le petit. C’est
pourquoi, ni aujourd’hui ni autrefois, ceux qui menaient une vie active n’ont pas toujours agi de la
méme maniere, et tous n’ont pas suivi le méme chemin ni ne s’y sont tenus jusqu’au bout.
Nombreux sont ceux qui, passant d’une vie active a la contemplation, ont cessé toute activité,
observant le sabbat selon la loi spirituelle et se réjouissant en Dieu seul, se contentant de la grace
divine qui ne leur permettait ni de chanter ni de s’exercer a quoi que ce soit d’autre, si ce n’est la
priere. Ayant déja atteint les limites de leurs désirs, ils étaient parfois saisis d’émerveillement,
comme en gage de la béatitude éternelle. D’autres étaient sauvés par I'activité jusqu’a la fin de
leur vie, s’apaisant dans I'attente d’'une récompense future. Certains étaient assurés du salut a la
fin ou, apres leur mort, laissaient échapper un parfum comme preuve de leur salut. Ceux-ci,
comme tous les autres, bien qu’ayant regu la grace du baptéme, n’ont pas, de leur vivant, connu,
par ignorance et par captivité de leur esprit, fait I'expérience d’une communion mystérieuse et
tangible avec Dieu. D'autres excellent dans le chant et la priere, et passent ainsi leur vie comblés
d'une grace abondante, toujours en mouvement et sans rencontrer d'obstacles. D'autres encore
ont gardé le silence jusqu'a la fin. Comme unis au Dieu unique, ils trouvaient, dans leur simplicité,
une plénitude dans la priere. Les parfaits, comme nous l'avons dit, sont forts en tout dans le
Christ qui les fortifie, a qui soit la gloire pour I'éternité. Amen.

A une personne qui demandait comment contréler sa prise de poids

6. Que dire du ventre, roi des passions ? Si vous pouvez I'anéantir ou le réduire a néant,
ne lui faites aucun cadeau. |l m’a asservi, bien-aimés, et moi, comme son esclave et tributaire, je
le sers, complice des démons et réceptacle des passions. C’est par lui que vient notre chute, et
c’est par lui notre résurrection, lorsqu’il se soumet a une bonne discipline. C’est par lui que nous
sommes tombés de la premiere et de la seconde dignité divine, car, corrompus dés le
commencement, nous avons été restaurés en Christ. Et maintenant, nous nous sommes de
nouveau éloignés de Dieu en négligeant ses commandements, qui préservent et accroissent la
grace pendant la perfection de ’ame. Sans le savoir, nous sommes trompés, pensant étre avec
Dieu.

Les besoins nutritionnels varient considérablement d’un corps a I'autre, comme I'ont dit
les péres. L’un a besoin de peu, I'autre de beaucoup pour conserver sa force naturelle. Chacun se
contente de nourriture selon sa force et ses habitudes. Cependant, celui qui pratique le silence
doit toujours jeliner, sans jamais étre rassasié. Lorsque I'estomac est lourd et que |'esprit est
obscurci, il devient impossible de prier avec ferveur et pureté. Sous l'effet des odeurs de
nombreux aliments, on est tenté de dormir, on a un fort désir de s'allonger, et de ce fait,
d'innombrables images fantastiques assaillent son esprit pendant son sommeil. C'est pourquoi,
pour celui qui désire le salut et qui, par amour pour le Seigneur, s'efforce de vivre dans le silence,
il me semble que trois quarts de livre de pain suffisent, ainsi que trois ou quatre verres d'eau ou
de vin par jour. De tous les aliments nutritifs qui se présentent, il convient de les consommer petit
a petit, en évitant la satiété, afin que, par cette sage consommation, c'est-a-dire en goltant a
tous les aliments, on puisse se détacher de I'orgueil et, en rendant grace a Dieu pour tout, ne pas
manifester de dégolt pour ses créations, qui sont d'une grande beauté. Tel est le raisonnement
des sages. Pour ceux qui sont faibles dans la foi et I'ame, I'abstinence de nourriture est plus
bénéfique encore. L’apbtre leur a ordonné de manger des céréales (cf. Rom 14,2), car ils ne
croient pas que Dieu les préservera. Que vous dirai-je donc ? Vous avez cherché une regle [en
matiére d’alimentation], mais c’est tres difficile pour vous, vieillard. Les jeunes gens savent se fier
au poids et a la mesure des aliments. Comment donc vous y tenir ? |l vous faut une totale liberté
dans votre alimentation. Si vous étes vaincus [par la gourmandise], repentez-vous, recommencez
[a vous corriger], et ne cessez de le faire chaque fois que vous tombez et vous relevez, en vous
reprochant toujours a vous-méme et non aux autres, et vous trouverez la paix, avec sagesse,

30



Vénérable Grégoire du Sinai

selon I’Ecriture, en triomphant de vos chutes. Cependant, ne dépassez pas la limite que nous
avons fixée, et elle vous suffira, car les autres aliments ne fortifient pas autant le corps que le pain
et 'eau. C’est pourquoi le prophéte, dédaignant tout le reste, a dit : «Fils de ’'homme, mange ton
pain au poids et bois ton eau a la mesure» (voir Ez 4,9 et suivants). L'alimentation a trois limites :
I'abstinence, le contentement et la satiété. L'abstinence se manifeste par la sensation de faim
méme apres avoir mangé, le contentement par I'absence de faim et de lourdeur, et la satiété par
une légere surcharge [de nourriture]. Manger aprés avoir atteint la satiété est la porte de la
gourmandise, par laquelle s'insinue la fornication. Toi qui as bien compris ce qui a été dit, sans
outrepasser tes limites, choisis le meilleur selon tes forces, car les hommes parfaits, selon
I'apOtre, se caractérisent par le fait d'étre a la fois rassasiés et affamés, et d'étre forts en toutes
choses (voir Phil 4,12-13).

Sur l'illusion et bien d'autres sujets.

7. Voici, je désire que vous connaissiez précisément l'illusion, que vous vous en gardiez
garde, afin que, guidés par l'ignorance, vous ne vous nuisiez pas gravement et ne détruisiez pas
votre ame. Le libre arbitre d'une personne l'incline facilement vers la compagnie des ennemis,
surtout celle des inexpérimentés, car ils sont les plus persécutés. Prés et autour des novices et
des obstinés, les démons tissent généralement des toiles de pensées et de réves destructeurs et
leur tendent des pieges, car leur cité spirituelle est sous I'emprise d'étrangers. Et il ne faut pas
s'étonner si un inexpérimenté est trompé, ou s'il est en proie a une frénésie intellectuelle, ou s'il a
accepté et accepte encore l'illusion, ou s'il a percu quelque chose d'étranger a la vérité, ou s'il
parle de maniére inappropriée par inexpérience et ignorance. Un autre, s'étendant souvent sur la
vérité, disant ignorant et imperceptiblement une chose au lieu d'une autre, est incapable
d'expliquer correctement la situation. Il effraie beaucoup de gens et, par son activité insensée, il
jette le discrédit et le ridicule sur les hésychastes. Il n'est pas surprenant qu'un novice, apres de
nombreux efforts, sombre dans l'illusion. Cela est arrivé a beaucoup de ceux qui cherchent Dieu,
hier comme aujourd'hui.

Le souvenir de Dieu, ou la priére intérieure, surpasse toutes les autres activités. Il est,
comme l|'amour de Dieu, la plus haute des vertus. Mais celui qui, sans vergogne et avec
effronterie, désire entrer en Dieu et le confesser sincérement, et s'efforce de |'acquérir en lui-
méme, si cela lui est permis, est facilement mortifié par ceux-la — je veux dire les démons - car
celui qui, avec présomption et hardiesse, recherche ce qui est incompatible avec sa nature
profonde, s'efforce vainement d'atteindre prématurément ce qu'il cherche. Le Seigneur, plein de
compassion pour les hommes, remarque souvent notre audace et notre orgueil, et ne permet pas
que nous soyons mis a I'épreuve. Ainsi, chacun, reconnaissant sa propre vanité, peut revenir de
lui-méme a la véritable ascétisme, avant de devenir la risée des démons et la risée des hommes,
surtout lorsqu'on recherche cette ceuvre merveilleuse avec patience, humilité et, par-dessus tout,
soumission et questionnement aupres des personnes expérimentées. Il ne faut pas, de peur
qu'on ne récolte, sans s'en rendre compte, des épines au lieu du bon grain, de I'amertume au lieu
de la douceur, et qu'au lieu du salut, on ne trouve la destruction.

Il est caractéristique des forts et des parfaits de toujours lutter contre les démons et de
brandir sans cesse contre eux |'épée spirituelle, qui est la parole de Dieu (voir Eph 6,17). Les
faibles et les novices, en revanche, se réfugient dans la fuite, évitant avec crainte le combat
singulier et, n'osant s'y engager prématurément, sont ainsi sauvés de la mort. Mais si, en gardant
le silence, vous espérez étre en présence de Dieu, n'acceptez jamais rien de sensoriel ou de
spirituel, présenté a I'extérieur ou a I'intérieur de vous, méme s'il s'agit de I'image du Christ, ou,
en apparence, d'un ange, ou de l'apparition d'un saint, ou méme si une lumiere jaillissait et
s'imprimait oniriguement dans votre esprit. L'esprit possede une capacité naturelle a réver.

Il peut aisément se créer des images de ce qu'il recherche aupres de ceux qui n'y prétent
pas attention, et se nuit ainsi a lui-méme. De tels souvenirs du bien et du mal forment
généralement des images mentales soudaines et menent a la réverie. Deés lors, une telle personne
devient volontairement un réveur, et non plus un étre silencieux. Par conséquent, prenez garde de
ne pas croire a quelque chose sous l'effet d'un engouement passager, sans vous interroger et
enquéter minutieusement, méme si cela semble plausible, de peur d'en subir les conséquences
néfastes. Restez toujours vigilant face aux réves, en gardant votre esprit constamment neutre,
informe et sans contours. Souvent, ce que Dieu a envoyé comme épreuve pour la couronne a nui
a beaucoup. Notre Seigneur souhaite éprouver les penchants de notre libre arbitre. Mais celui qui
a observé quelque chose mentalement ou sensoriellement et I'accepte sans I'avis de personnes
expérimentées, méme si ce phénomene était la volonté de Dieu, est facilement trompé ou le sera
a l'avenir, comme celui qui percoit tout sans réfléchir. Le novice doit étre attentif aux agissements

31



Vénérable Grégoire du Sinai

de son cceur, afin de ne pas se laisser tromper, et ne rien accepter d'autre avant d'avoir apaisé
ses passions. Dieu ne s'indigne pas de celui qui, se gardant de toute illusion, n'accepte pas de
signes de sa part sans les consulter et sans les examiner attentivement; au contraire, il le loue
pour sa sagesse, méme s'il s'est indigné contre certains. Cependant, il ne faut pas remettre en
question tout le monde, mais seulement celui qui est chargé de la gestion des autres, celui qui
brille par sa vie et qui, bien que pauvre selon I'Ecriture, enrichit beaucoup (voir Il Cor 6,10).
Nombreux sont les dirigeants inexpérimentés qui ont nui a beaucoup de personnes insensées, qui
subiront le jugement aprés la mort. Le droit de guider autrui n'appartient pas a tous, mais
seulement a ceux qui ont regu le discernement divin, ou, selon |'apoétre, le discernement des
esprits (I Cor 12,10), qui sépare par |'épée les pires des meilleurs. Chacun posséde sa propre
raison et son discernement naturel, actif ou scientifique, mais tous ne possedent pas le
discernement spirituel. C'est pourquoi le sage Siracide disait : «Que tes compagnons soient
nombreux dans le monde, mais que ton conseiller soit un parmi mille» (Sir 6,6). Trouver un
dirigeant qui ne se trompe ni en paroles, ni en actes, ni en pensées n'est chose aisée. On
reconnait la sincérité d'une personne a sa capacité a fonder ses actions et sa compréhension sur
les Ecritures divines, et a son humilité dans ses propos. Comprendre clairement la vérité et se
purifier de ce qui est incompatible avec la grace est un travail exigeant, car le diable dissimule
souvent sa tromperie sous le masque de la vérité, surtout aupres des novices, et transforme sa
ruse en une ruse spirituelle. Par conséquent, celui qui aspire sincerement a la priere pure et
silencieuse doit progresser vers son but en interrogeant des personnes expérimentées et, dans un
grand tremblement et une profonde tristesse, en pleurant sans cesse ses péchés, en s'en
affligeant et en craignant les tourments infernaux, I'éloignement de Dieu et la séparation d'avec
Lui, dés maintenant et dans I'avenir. Lorsque le diable voit quelqu'un pleurer, il ne s'attarde pas,
redoutant I'humilité que suscitent les larmes. Si quelqu'un, par vanité, réve d'atteindre quelque
chose de noble, animé d'un désir satanique et non véritable, alors Satan |'enlace sans entrave,
comme son serviteur, dans ses filets. Ainsi, la priére et les larmes constituent la meilleure arme
contre la vanité qui découle de la joie de la priére, mais, en choisissant la tristesse consolatrice,
on se préserve indemne.

La priere [de Jésus], exempte d'illusion, embrase nos cceurs d'une chaleur qui consume
les passions comme des épines et fait naitre la paix et la joie dans I'ame. Cette chaleur ne vient ni
de la droite ni de la gauche, ni d'en haut, mais elle jaillit du coeur comme une source d'eau vive,
émanant de |'Esprit vivifiant. Aspirez a trouver cette paix intérieure et a la maitriser, en gardant
toujours votre esprit libre de réves, dépouillé de raisonnement et de pensées, et n'ayez pas peur,
car Celui qui a dit : «Prenez courage, c'est moi; n'ayez pas peur» (Mt 14,27) — Celui que nous
cherchons est avec nous et nous protege sans faille. En invoquant Dieu, nous ne devons ni
craindre ni nous lamenter. Si certains, ayant perdu la raison, sont tombés dans l'illusion, sachez
qu'ils en ont souffert par orgueil et par volonté propre. Mais dans [|'obéissance, avec
questionnement et humilité, celui qui cherche Dieu ne subira jamais de mal de la grace du Christ,
qui désire le salut de tous les hommes. Si une épreuve frappe un tel homme, elle survient et est
permise pour son épreuve et son couronnement, et elle est accompagnée du prompt secours de
Dieu par des moyens qu'll connait. Celui qui vit droitement et traite les autres avec intégrité,
évitant la recherche de la faveur et I'arrogance, [au contraire], méme si toute une armée de
démons lui infligeait d'innombrables épreuves, cela ne lui nuirait pas, comme le disent les peres.
Ceux qui marchent [dans la vie] avec présomption et obstination s'exposent facilement au mal.
C'est pourquoi I'hésychaste doit toujours suivre la voie royale. Généralement, I'exces en toute
chose n'est pas freiné par la vanité, qui céde la place a l'illusion. Modérez dans la priere non
seulement la respiration des narines, comme le font les inexpérimentés, mais aussi la respiration
de I'esprit en fermant légerement les levres pour éviter une arrogance néfaste. Il y a trois vertus du
silence que nous devons soigneusement préserver et discerner a chaque instant, afin de nous
assurer de les conserver toujours, de peur que, dépouillés par I'oubli, nous commencions a
marcher dans la vie sans elles. |l s'agit de I'abstinence, du silence et de I'humilité, qui
s'engendrent et se protegent mutuellement. De ces trois éléments nait la priere et ne cesse de
croitre. Le commencement de |'action de la grace dans la priere se révele différemment selon les
personnes, car en nous, pour reprendre les mots de I'apétre, la multiplicité des dons de I'Esprit,
selon sa volonté, est observée et reconnue (cf. | Cor 12,11), manifestée en nous a I'image d'Elie le
Thisbite. Chez certains, I'esprit de crainte s'empare d'eux, détruisant les montagnes de leurs
passions et écrasant leur cceur endurci comme des pierres, de sorte que leur chair, paralysée par
la peur, se fige. Chez d'autres, en revanche, survient un choc ou une joie, que les peres ont tres
clairement appelé un élan. Et chez les premiers, cet élan se révéle aussi intérieurement, immatériel
et substantiel, mais impersonnel, non essentiel et indéfini sur le plan sensoriel. Chez d'autres,

32



Vénérable Grégoire du Sinai

notamment ceux qui sont parvenus a la perfection dans la priere, Dieu produit une lumiere subtile,
paisible et parfaite, lorsque le Christ, selon I'Apétre, demeure mystérieusement dans le coeur (voir
Epi 3,17) et se manifeste dans I'esprit. C'est pourquoi, sur le mont Horeb, Dieu dit a Elie que le
Seigneur n'est ni dans ceci ni dans cela, ni dans les actions personnelles des débutants, mais
dans cette lumiere subtile — |a réside le Seigneur, révélant la perfection de la priere.

Question : Que faire lorsqu'un démon se transforme en ange de lumiere et trompe une
personne ?

Réponse : Face a ce phénomene, il est essentiel de faire preuve d'un grand discernement
pour distinguer le bien du mal. Ne vous fiez pas aveuglément aux apparences trompeuses, mais,
avec patience, acceptez le bien et rejetez le mal apres mare réflexion. Il faut d'abord évaluer et
considérer, puis croire. Sachez que les manifestations de la grace sont évidentes, et méme si le
démon se transforme, il ne peut inspirer la douceur, la bienveillance, I'humilité, la haine du monde,
ni la cessation des plaisirs et des passions charnelles, qui constituent I'action de la grace. Les
actions démoniaques sont I'orgueil, I'arrogance, I'intimidation et tout mal. C'est a ces actions que
vous pouvez discerner si la lumiére qui a brillé dans votre ame vient de Dieu ou de Satan. Le
vinaigre a un go(t semblable a celui de la moutarde et une couleur semblable a celle du vin. Mais
en godtant, on reconnait et on discerne la différence entre ces deux choses. De méme, |'ame, si
elle possede le discernement, peut, par les sens de |'esprit, discerner les dons du saint Esprit et
les illusions de Satan.

33



