saint Germain, patriarche de Constantinople

SERMON DU DIMANCHE DE LANENERATION DE LN CROIX
Le troisieme dimanche du Grand Caréme '

«Reéjouit-toi, réjouit-toi, Jérusalem ! Car ta lumiere est venue, et la gloire du Seigneur a
resplendi sur toi» (Is 60,1) — ainsi retentit aujourd’hui la bonne nouvelle a I'Eglise des Gentils.
Cette bonne nouvelle, comme jaillissant de lévres brllées par le charbon de I'Hypostase divine,
brille et étincelle. Descendant des hauteurs du ciel, elle porte loin et résonne comme le tonnerre.
Telle est la voix du prophéte : elle atteint les cieux et fait trembler la terre. «Ecoutez, cieux !»
s’écrie-t-il. «Réponds, terre I» (Is 1,2). Si, dés le début de ses prophéties, le prophéte manifeste la
puissance tonitruante de sa proclamation, il semble maintenant irradier une lumiére éclatante,
déversant un feu qui transperce I'air et appelle ceux qui naviguent sur la mer du Caréme au havre
de la consolation. Je vous proclame, veut-il dire, que la lumiére de la résurrection est proche, celle
vers laquelle vous tendez et pour laquelle vous luttez dignement. Comment cela se manifeste-t-il ?
La gloire du Seigneur a resplendi sur la Nouvelle Jérusalem. Assurément, la gloire du Seigneur est
la Croix divine. Voyez, elle brille aujourd'hui comme l'aurore, envoyant ses rayons — les messagers
du Soleil de Justice. Et 1a ou demeure le souvenir de la lumiére — la Lumiére inaccessible,
illuminant ceux qui demeurent dans la nuit de l'insouciance — se trouve la plus grande des fétes et
la plus grande des célébrations.

Ainsi, que nul ne s'afflige de la nourriture du Caréme, ni ne laisse son visage se voiler de
désespoir. Approchez-vous de I'Orient de la Croix et soyez illuminés, et nos visages ne seront plus
couverts de honte. Que la lumiére du Visage du Seigneur nous soit révélée, et que vos visages
rayonnent comme le soleil (Ps 34,6), et que les démons des ténebres fuient loin de nous,
incapables de nous regarder. Moi, votre prédicateur et chef des armées de la grace, je prie pour
recevoir les richesses de cette lumiéere, pour que la flamme de mes lévres s'allume et qu'une
flamme éclatante y brdle. Et voici, la chaleur de la foi m'assure que je posséde déja cette flamme.

Voici donc le feu, voici le bois de la croix, offert a nos lévres en objet de louange. Ou est
donc I'agneau que nous sacrifierons au festin pour la gloire de Dieu et pour votre nourriture, vous,
nos compagnons spirituels ? Dieu, capable de faire surgir des enfants fidéles au patriarche,
comme il fit surgir Isaac du sein pétrifié de Sarah, contemplera ce tendre sacrifice, cette abattage
vivant, rendant mon esprit stérile plus fécond pour votre bien. Ainsi, lorsque la lumiére du visage
du Seigneur (Ps 4,7) aura déja été marquée sur nous par le signe et I'image de la Croix, lorsque
nos yeux et nos lévres auront été sanctifiés par la vue et le baiser de l'instrument de notre salut,
suscité par Dieu, approchons-nous avec hardiesse du lieu glorieux du paradis. Car, portant ce
signe, je suis certain que I'épée de feu qui garde l'entrée ne pourra nous empécher d'entrer au
Paradis. Elle craindra la Lumiére du visage de Dieu et, éteignant sa flamme ardente, révélera une
autre puissance, lumineuse et paisible. En vérité, notre Maitre n'est pas venu a la Croix pour juger
le monde, mais pour y clouer la signature des pécheurs et les racheter de leurs dettes ancestrales,
en versant tout son sang pur en paiement. Désormais, I'épée de feu nous tournera le dos, nous
pour qui le Maitre lui-méme a recu la flagellation. Elle ne peut nous chasser, nous, scélérats
dignes de chatiment, ni comme de vaines servantes : elle voit que par les meurtrissures du Christ
nous sommes tous guéris (Is 53,5) et que les blessures que nous, pécheurs, nous sommes
infligées, sont passées sur lui, le Sans péché. Et I'ange du chatiment ne se tiendra pas I'épée
contre nos lévres. (Une telle chose est tout simplement impossible.) Pourquoi ? — Parce que les
levres des fidéles sont emplies de la glorification de la Croix et de la gloire du Crucifié et sont
recues par les anges dans un saint baiser, pour la compréhension et la foi en I'unique Seigneur.
Par ailleurs, et pour une autre raison, les anges aiment 'homme : la correction d'un pécheur est

1 Le sermon de saint Germain, patriarche de Constantinople, prononcé le dimanche de la Vénération de la
Croix (le troisieme dimanche du Grand Caréme), vise a fortifier les fidéles sur le chemin du jeline et a leur
offrir un soutien spirituel.

L'auteur présente la Croix comme la lumiére éclatante de la Résurrection, annonciatrice du Soleil de
Vérité, qui dissipe le désespoir et la tentation, et apporte consolation et illumination. Le saint oppose «l'arbre
en fleurs» (I'arbre de la connaissance, qui a conduit a la Chute et a I'expulsion du Paradis) a «l'arbre
desséché» (la Croix, qui donne la vie, le pardon et le retour a Dieu). Le sermon recourt a des images de la
Croix tirées de I'Ancien Testament.

L'homélie souligne le sacrifice volontaire du Christ sur la Croix, par lequel il a inscrit le poids des
péchés, racheté I'humanité et brisé le pouvoir de I'enfer, détournant ainsi I'épée de feu de I'hnomme. La Croix
est présentée comme le fondement du courage, la source de la transformation humaine, I'éradication des
passions, la préparation du corps a la vertu et le chemin vers la vie éternelle, servant de «lit royal» et
d'«autel ardent» a I'Agneau de Dieu.

1



saint Germain, patriarche de Constantinople

aussi pour eux une source de triomphe. C'est pourquoi, méme si nos lévres dégagent une odeur
désagréable a cause du jelne, les anges la pergoivent comme un encens parfumé. Cela ressort
clairement de I'état inverse de 'homme. En effet, lorsque I'ange punisseur se tenait I'épée a la
main contre les lévres de nos premiers parents, qui goUtaient encore au fruit de la désobéissance,
bien que ce fruit fat parfumé, leurs lévres exhalaient une odeur nauséabonde et insupportable, car
elles portaient déja les germes de la corruption. L'arbre du paradis et son fruit me causérent de
violents vomissements et des vertiges — a tel point que j'eus l'impression que tout en moi était
bouleversé, et moi, au paradis, je cherchais & me cacher de Dieu et prenais le bruissement des
feuilles pour le bruit de pas. Mais depuis que le Christ s'est humilié et a obéi au Pére jusqu'a la
mort, la mort sur la croix, la Croix est devenue l'arbre de l'obéissance. Ainsi, la Croix illumine
I'esprit, apaise les lévres par son parfum, fortifie le cceur et porte le fruit de la vie éternelle. Le fruit
méme de la désobéissance est annihilé par le fruit de I'obéissance. La, I'éloignement de Dieu et la
séparation d'avec l'arbre de vie se produisirent, et la malédiction fut prononcée : «Tu retourneras a
la terre d'ou tu as été tiré» (Gen 3,19). Ici, nous voyons une ressemblance avec Dieu et entendons
la promesse : «Quand j'aurai été élevé de terre, j'attirerai tous les hommes a moi» (Jn 12,32).
Promesse tant désirée ! La, le plaisir précédait la souffrance. Ici, au contraire, le plaisir nait de la
souffrance volontaire et de I'amertume. Ici est la vie des joyeux, la délivrance et le pur plaisir. La se
produisit la descente des hauteurs dans la vallée des larmes (Ps 84,7), et la nature, entrainée vers
le bas, ne cessa son cours que lorsqu'elle s'accrocha enfin a la pierre inébranlable — le Christ — et
a l'arbre de la croix. Parvenue a ces précipices inébranlables, elle s'arréta net et sembla se briser.

La descente des hauteurs — tel est I'ancien chemin de I'homme. Mais voici un nouveau
chemin, le nétre, ou, mieux encore, le chemin du Christ, qu'il a lui-méme parcouru avant nous,
comme il sied a I'hnomme. Ce chemin est droit et s'éléve. |l nous conduit a la Croix et éprouve nos
pieds par la station debout constante, nous exhorte a tendre les mains vers Dieu tout au long du
jour, et trouble nos lévres, les asséchant par le jelne. Cependant, le livre ou sont consignées
toutes ces épreuves est la Croix, et quiconque n'accepte pas ce récit et ne suit pas le Maitre (Luc
9,23) (et le Maitre est le Christ) est rayé du rang des disciples comme un serviteur indigne (Luc
17,10). Lorsque, grace a une telle préparation, I'épée ardente n'entrave pas la grace de la Croix,
nous entrerons sagement dans I'antique demeure de nos ancétres — le paradis — et cueillerons
les fleurs convenables au temps présent, et, aprés en avoir tissé une couronne de louanges, nous
la déposerons sur la Croix.

Jadis, notre vie était bénie et nous habitions le paradis créé par Dieu, un lieu d'abondance
inépuisable. La, les voix de ceux qui confessaient la grandeur de Dieu résonnaient et le chant du
triomphe s'élevait. Du ciel montaient les hymnes de louange des anges. Et d'en bas, de la terre,
comme en écho, I'hnomme chantait. Le chant était harmonieux, et la gloire régnait au plus haut des
cieux, et la paix sur la terre (Luc 2, 14). La bonté de Dieu envers nous était infinie. Et en vérité,
sans avoir rien apporte, I'homme est institué, par l'imposition de la main divine, roi de toutes les
créatures terrestres. «Voici», dit-il, «tu m'as créé et tu as posé ta main sur moi» (Ps 139,5).
Pourquoi ne pas en dire plus ? Avant méme que je sois formé dans le sein de ma meére, la terre, le
Porteur de tout, Tu m'as formé par contemplation, et pour moi seul Tu as formulé le conseil
[rationnel] de la Trinité des Personnes en l'unique Divinité, qui sont et en qui réside la souveraineté
de la Divinité.

Celui qui a créé toutes choses par une seule volonté établit pour moi — un étre de trois
coudées de haut, courbé jusqu'au sol, debout, dépourvu de vétements naturels — Son conseil [et
Sa sollicitude], et Il prévoit : a qui la création future sera compareée, sur qui elle dominera, et quel
pouvoir elle atteindra. Il me place a la téte de ceux qui volent au-dessus de moi, Il soumet les
quadrupédes aux bipédes, et Il livre ceux qui sont dans la mer en esclavage a celui qui marche.
Cela n'est pas grand, bien que tel soit-il. Je me tournerai vers quelque chose de plus grand. Je
suis le représentant du Trés-Haut — placé sur terre et humble, un compagnon de serviteurs ardents
— fait d'argile. Le Paradis est ma demeure. Au Paradis se trouvent des bénédictions infinies. Et je
suis le détenteur de ces bénédictions. (Avant la Chute, des chants d'ascension résonnaient, mais
maintenant — la descente vers la terre, retenue par des barreaux éternels.) On m'a donné une
torche éclatante pour garder ces précieux trésors — je suis appelé a veiller avec vigilance. Mais
moi — je ne sais pourquoi — je me suis endormi devant cette torche. Le voleur de la nuit, Satan, a
envié mes béneédictions. Il s'est déguisé en membre de ma famille. Il est venu comme un ami, mais
s'est révélé étre un ennemi. Il paraissait bon a l'extérieur, mais se révélait étre un voleur a
l'intérieur. Et ainsi, le scélérat éteint ma torche (la torche étant la Loi Divine, comme David et la
Vérité le souhaitaient) et, ayant détruit toute gratitude semée par Dieu, il repart avec le butin,
arrosant toute bonne conduite humaine d'un large flot d'immondices. C'est pourquoi, moi, le maitre
de la maison, je suis nu, c'est pourquoi je suis privé de mes vétements éclatants, et je ne dirige

2



saint Germain, patriarche de Constantinople

plus mon regard vers la gloire céleste et la sainteté qui demeure au ciel. lls s'inclinent vers ma
propre honte et s'en occupent. En effet, les passions se mettent aussitét a bouillonner. Au premier
plan apparait une faiblesse de l'estomac, conséquence de la dégustation du fruit. Elle est
remplacée par une passion nichée sous le ventre. En effet, les feuilles de figuier elles-mémes, dit-
on, par leur nature méme, furent le point de départ d'un chatouillement passionné. C'est pourquoi
le Prophéte royal, tombé dans cette passion, chante avec tristesse : «Mes cuisses sont remplies
d'opprobre» (Ps 38,8). Bien qu'il parle ainsi de lui-méme, il s'attribue plutt les actes de ses
ancétres. En effet, n'est-ce pas parce que Satan a séduit notre ancétre avec de grands espoirs
d'étre égal a Dieu, puis a répandu cet espoir empoisonné dans des feuilles de figuier, que 'homme
subit I'numiliation ? C'est pourquoi Samson subit aussi I'humiliation : il est aveuglé par la sorciére
Dalila et exposé au ridicule des étrangers. |l connait le plaisir passionné d'honorer ceux qui le
recherchent.

Ainsi moi, qui suis du rang de Les anges sont devenus comme les bétes insensées (Ps
49,13), car j'ai fixé mon désir sur le ventre et me suis prosterné devant ce qui est en dessous.
Maintenant, la peau du mouton témoigne de ma folie, et pourtant je ne peux plus jouir des
paturages du paradis, quand Dieu m'a jugé, car je n'ai méme pas écouté, comme une brebis
écoute l'appel du berger, la voix de Celui qui me faisait paitre dans un lieu verdoyant (Ps 22,2) et
ne me privait de rien. Il me permettait de manger de tous les arbres du paradis, et pourtant j'ai
surpassé méme les animaux en folie, ne faisant aucune distinction entre ce qui est nuisible et ce
qui est bénéfique.

Voici donc mes malheurs, nés de l'arbre en fleurs : a cause de lui, je suis exilé de ma patrie
et privé d'une félicité indicible. Mais voyez quel fruit porte I'arbre desséché ! I me donne la vie au
lieu de la mort. Il me revét — nu — d'un vétement de lumiére. Au lieu d'une malédiction, il déverse
sur moi une bénédiction. Au lieu d'un retour sur terre, il me promet la communion avec les anges
au ciel. Et I'ardeur méme de la passion, jaillit de l'arbre en fleurs, éteint I'arbre desséché. On
pourrait aisément dire que le venin répandu par le serpent vivant est détruit par sa chair morte,
utilisée comme antidote et guérissant celui qui a ét¢é mordu. Et en vérité, n'est-ce pas par un
serpent vivant que j'ai été tué en Eden ? Mais maintenant, j'ai été ressuscité par le Christ, mort sur
la croix, dont le prototype était le serpent inanimé — d'airain, exempt de venin mortel — qui a lui-
méme pris la forme d'un serpent. C'est mon Seigneur et mon Dieu, le Christ, qui s'est fait
pleinement homme, et pourtant, bien que revétu de la nature humaine, corrompu par le serpent
maléfique, il était libre et totalement pur du poison du péché; et a nous, frappés par les serpents
qui nous guettent, et de lui, suspendus a la croix, attendant le salut, il répand la vie et I'immortalité.
Ainsi, sans aucun doute, la résurrection du serpent d'airain dans le désert préfigurait le mystére de
la croix, et les paroles de Moise : «Ta vie sera suspendue a tes yeux» (Dt 28,66), se référent a ce
serpent non pas parce que son image possédait un quelconque pouvoir de guérison, mais parce
qu'elle préfigurait le Christ. De méme, le buisson ne brila pas, bien que brdlé par la puissance du
feu — non pour lui-méme, mais pour Marie, qui portait le feu de la Divinité dans sa nature mortelle
et pourtant immaculée. Liconoclaste devrait en tirer une legon : les images, bien que
grossiérement matérielles, sont dignes de vénération, car elles annoncent de grands événements.
Et en effet, si la statue du serpent, rendue visible a tous par son ascension sur l'arbre et
préfigurant I'ascension du Dieu-Homme a la Croix, était si vivifiante pour ceux qui périssaient dans
une mort amére, n’était-ce pas la une indication de la maniére dont I'image du Dieu crucifié,
préfigurée par cette statue, serait salvatrice et vivifiante pour les hommes ? Apres tout, si la statue
de cuivre n'avait pas été un prototype du Christ, elle n'aurait jamais été sculptée et ne serait jamais
devenue une source de salut pour ceux qui la contemplent, car le commandement dit : «Tu ne te
feras point d'image taillée, ni de représentation quelconque des choses qui sont en haut dans les
cieux, ni de celles qui sont en bas sur la terre» (Ex 20,4; Dt 5,8).

Et, en effet, il serait naturel de se demander : pourquoi, lorsqu'un taureau fut sculpté dans
I'or et habilement modelé a l'image d'un veau, les artisans de la statue d'or périrent-ils sous I'épée
de fer, tandis que maintenant, lorsqu'une statue de serpent est fagconnée dans le cuivre, Dieu
délivre-t-il d'une mort amére ceux que I'ombre bienfaisante de cette image enveloppe ?

Considérons les choses ainsi. Toute mort, en général, qui ne survient ni par faiblesse
naturelle ni paisiblement, mais comme par la force, et qui rompt prématurément le lien entre I'ame
et le corps, est un phénoméne honteux et répugnant aux yeux de 'homme. La mort par pendaison
sur la Croix est particuliérement honteuse et répugnante. Pourtant, avant tous les temps, il était
prédestiné que le mystére salvatrice du monde s'accomplisse sur la Croix, et que par elle un
nouvel Adam apparaisse pour recréer I'ancien et ramener a la vie, par l'arbre, ceux qui y avaient
péri. Ainsi, parce que le préjugé universel contre ceux qui meurent d'une mort tragique empéchait
d'accepter ce mystére au-dela de toute raison — la loi mosaique elle-méme déclarait «maudit»

3



saint Germain, patriarche de Constantinople

quiconque était pendu a un arbre (Dt 21,23) —, un arbre et I'image d'un serpent, rejetés et maudits
de tous, devinrent nécessaires. C'est pourquoi ce serpent recoit un pouvoir vivifiant ; c'est pourquoi
il est placé au-dessus de la téte des Juifs, et ils sont appelés a espérer le salut par lui et a croire
que cet animal mort et inanimé a pouvoir sur la vie.

Permettez-moi, chers auditeurs, d'expliciter ma pensée. En effet, la puissance de la Croix
grandit en moi, et la Croix, tel un baton de force, frappant ma pensée rocailleuse, fait jaillir pour
vous une source de vie. Je constate que I'Ecriture qualifie souvent les Juifs, voulant souligner leur
malice envers leurs bienfaiteurs, de «serpents et d'une race de vipéres». C'est pourquoi le serpent
d'airain fut élevé sur l'arbre dans le désert : de cette tribu de Juifs semblable au serpent, le Christ
devait surgir, affranchi du poison du péché, et par sa mort, la mort sur la croix, devenir la source de
la vie éternelle pour tous ceux qui croient en lui. Ainsi, des hordes de serpents venimeux rédent
dans le désert, guettant les voyageurs, les mordant et les tuant... Qui est ce serpent, sinon ceux
qui, selon les paroles du prophéte Isaie, «brisent le chemin des pieds» de ceux qui suivent la voie
du Christ et les empéchent de venir a lui et de recevoir le salut éternel — ceux qui disent : «Vous
aussi, vous avez été séduits ; mais ce peuple, qui n’a pas connu la loi, est maudit» (Jn 7,47-49) ?
Ainsi, ces gens ont aiguisé leur langue comme celle d’un serpent, et le venin des vipéres (Ps
139,4) a rempli leur bouche.

I en est de méme des Juifs. Alors le prophéte parle, comme au nom de ceux dont le
chemin a été entravé : «Seigneur, garde-moi de la main des pécheurs ; délivre-moi des mains des
hommes injustes qui ont pensé entraver mes pas» (Ps 139,5). Lors de son dialogue avec ces
serpents sous forme humaine, le Christ leur dit : «Quand vous aurez élevé le Fils de 'lhomme,
alors vous saurez que je suis» (Jn 8,28). Précisément, en devenant mort par la crucifixion, il a
donné la vie a ceux qui étaient frappés par 'aiguillon de la mort. Ainsi s’interpretent les paroles de
I'Ecriture a la lumiére de notre foi. Mais elles peuvent aussi étre interprétées a la lumiére du
changement de moralité survenu apres la mort du Christ. C'est précisément lorsque le Christ —
Auteur de notre vie (Ac 3,15; cf. Héb 2,12) et riche en miséricorde (Ep 2,4) — a volontairement
accepté la pauvreté et recu tous les sacrements de notre temps que des milliers de Juifs aux
penseées perverses, ayant rejeté le venin de la malice et renonceé a leur désir de mal, choisissant la
voie de la justice, se sont élevés aux sommets de la vertu et ont incit¢ nombre de leurs
compatriotes a un zéle égal pour une telle vie. L'ap6tre Paul en témoigne. Car lui-méme était
autrefois un serpent, un descendant de vipére, respirant, comme le relate le livre des Actes,
'opprobre et le meurtre contre les disciples du Seigneur et ceux qui se trouvaient sur son chemin
(Ac 9,1-2), frappant et tuant, les yeux constamment ouverts jour et nuit, persécutant les serviteurs
du Seigneur. Mais voici, ses yeux se sont obscurcis, parce qu’ils ne regardaient pas droit devant
eux, mais erraient sur un chemin tortueux et pervers; alors il répand le venin du blasphéme; il se
dépouille de ses écailles (et en effet, la cataracte méme qui coulait des yeux de l'apdtre
ressemblait aux écailles d’un serpent); par le baptéme, il revét le Christ; il regoit le Christ tout entier
en lui; il monte a la vie selon le Christ; il monte avec lui a la croix; il mortifie ses membres et ne vit
plus; il méprise sa propre chair, c’est-a-dire ses proches, et il insuffle la vie immortelle a ceux que
le péché a mortifiés. En effet, lorsque ce serpent venimeux le mordit aux membres, I'apbtre,
désirant endurer ce qu'il menacait de lui faire, toucha avec ferveur sa propre chair, crucifiée avec
le Christ.

Ainsi, la Croix a la fois 6te la vie et donne la vie, non seulement sur la terre ferme, comme
décrit précédemment, mais aussi sur l'eau. En effet, sur la mer Rouge, seule I'image de la Croix
est inscrite, et cette image sauve le peuple de Dieu et anéantit ses ennemis. Cette action méme de
la Croix fut préfigurée dans les temps anciens par les saints prophétes, inspirés par I'Esprit saint.
lls confierent également les prototypes aux symboles et les inscrivirent dans les livres sacrés,
comme un enseignement précieux pour la postérité, afin que, lorsque les actes s'accompliraient,
les Ecritures ne les contredisent pas, mais que, par comparaison, les symboles soient reconnus
par ceux qui les reconnaissent. Ainsi serait glorifié celui qui est descendu parmi nous et qui, pour
nous, a volontairement encouru le déshonneur, a accepté ce qui semblait étre un déshonneur.
Mais avant cela, tous les prophétes et les justes versaient sans cesse des larmes de douleur pour
leurs ancétres. (Et quoi... rien de plus ?) lls ne cessaient de reléguer Cham, qui avait bafoué la
honte de son pére, aux enfers. David chante avec tristesse pour ses ancétres gisant sous terre,
entonnant un chant funébre : «lls sont couchés comme des brebis au séjour des morts; la mort les
nourrit» (Ps 49,15), et encore : «Comme les profondeurs de la terre sont semées sur la terre; leurs
ossements sont dispersés au séjour des morts» (Ps 140,7). La, Isaie fait harmonie avec David,
pleurant encore plus fort et, s'imputant, tel un fils, les actes de ses péres, il dit : «Tous, comme des
brebis, se sont égarés; 'homme s’est égaré loin de sa voie» (Is 53,6), déplorant amérement la
nature méme d’Adam. Un autre chante differemment... Et ainsi tous ensemble, présentant

4



saint Germain, patriarche de Constantinople

respectueusement David devant eux a la fois par son rang royal et par sa paternité promise de
Dieu, ils proclament les priéres : «Berger d’Israél, sois attentif, conduis Joseph comme une brebis,
assieds-toi sur les Chérubins et apparais» (Ps 79,2). )

Il est clair, en effet, qu'il y a 1a un paralléle avec I'histoire de Joseph. La se trouve I'Egypte
ténébreuse, la se trouve l'enfer le plus profond. La se trouve Pharaon, le bourreau d'lsraél, la se
trouve Satan, le bourreau infatigable de toute I'hnumanité (Jn 8,44; Apo 12,9). La, les fils d'Israél
peinaient avec l'argile, les socles et les gerbes de paille ; ici, les amoureux de la chair endurent un
dur labeur pour la chair, et les amoureux du monde sont confrontés a toutes sortes de labeurs. Ici
aussi se trouve un surveillant sévére, nous contraignant sans cesse a travailler et nous poussant
aux actes des ténébres. Tel un lion-fourmi mythique, infatigable, il saisit et dévore tantot, cherchant
qui dévorer (I Pi 5,8), tant6t, il nous dérobe le pain des vertus et nous force a nous contenter de la
paille, la paille étant le péché, qui alimente le feu inextinguible. Ainsi, voyant la perversité de notre
nature (Ex 3,7), Dieu, dans son amour caractéristique pour I'humanité, a voulu accomplir son
dessein ancien (Ps 26,1). Isaie le pressent, se réjouit avec la multitude des prophétes, et ce qu'il
entend en secret, il le proclame ouvertement en la personne du Sauveur : «Maintenant je me
leverai, maintenant je serai glorifie, maintenant je serai exalté» (Is 33,10). Ces paroles
préfiguraient I'ascension a la Croix et la gloire conférée au Fils unique par le Pére sur la Croix. Il
s'éleve de son trone et descend vers la terre inaccessible. La brebis perdue est revétue du sang
trés pur des vierges, afin que le loup, trompé par la ressemblance, l'attaque, comme toujours, et
que le pécheur se brise les dents en se jetant contre le Sans péché. Il part a la recherche des
brebis perdues, car, bien qu'il se soit fait brebis pour elles, il demeure, en tant que Dieu, le berger,
les appelant au paturage ceéleste qu'elles avaient quitté. Il vient réparer avec du bois les dégéats
causes par l'arbre et briser les clous avec un clou — c'est-a-dire détruire par l'instrument de la
malédiction la malédiction émanant de l'arbre. La nouvelle et notre Jaél — comme j'appelle I'Eglise
— vénére ce clou nouveau, qui a écrase I'ennemi acharné de notre genre. Ainsi, il est devenu son
instrument de salut, écrasant cette téte maléfique, tandis que la téte d'Adam, élevée au-dessus
d'elle, reprenait vie, et le vertige causé par le fruit pernicieux de I'arbre était guéri par I'annulation
de la malédiction. Et en vérité, la Croix est un instrument non de malédiction, mais de bénédiction :
«Béni soit I'arbre par lequel le salut s'accomplit» (Sagesse de la Croix 14,7). La Croix nous a
comblés de telles graces, devenant un moyen salvatrice

Combien ton autel est aimé, 6 Seigneur des armées (Ps 84,2), sur lequel tu as été dévorée
comme un agneau, et ou tu as 6té le péché du monde : d'abord en tant qu'homme, ensuite en tant
que Dieu. Car bien que tu sois mort sur la Croix par la faiblesse de la chair et la souffrance, tu
demeures par nature le Seigneur des puissances immatérielles, et ta puissance divine se
manifeste pleinement dans la faiblesse humaine, frappant I'ennemi commun de notre espéce.
«Que ni levain ni miel» (Lév 2,11) ne soient apportés a l'autel du Seigneur, cette parole, semblable
a du foin, a été prononcée quelque part, et dans cette parole se cache une pensée lumineuse.
Certes, ce commandement fut donné en rapport avec la loi lévitique, qui traitait des offrandes de
viande, mais je I'éleverai a la hauteur de la Croix et j'appliquerai sa signification a la Croix. Alors,
que signifie cette parole ? Etre crucifié avec le Christ et mourir au monde avec lui — voila ce a quoi
nous appelle I'Ecriture Sainte. Elle semble nous dire : suivez celui qui vous conduit sur le chemin
étroit, obéissez-lui et honorez son autel par votre diligence. N'offrez rien qui flatte les sens ou
éveille le désir de plaisir. Car la nature de la Croix n’est pas la joie, mais la douleur. Sur la Croix,
nous avons godté au fiel, non au miel. Uautel du Christ n’accepte pas le levain d’Egypte : ce levain
est imprégné de fumée et d’'odeur de brdlé. La Croix, cependant, est un signe d’humilité et le
retour a la vraie piété envers Dieu. Et ce n’est qu'aprés la Résurrection, et non maintenant, que
nous godterons au miel et jouirons de la béatitude éternelle, récompense de ce séjour amer et de
cette vie étriquée ici-bas.

Ainsi, la Croix est le fondement du courage et de la louange, non de la honte. Et en vérité,
la plus grande louange est celle de celui qui donne sa vie pour ses amis (Jn 15,13) et qui méprise
la mort pour le salut de beaucoup. Cette pensée m'est également inspirée par le fait que cet
Agneau, offert pour nous sur l'autel, est appelé «male» dans I'Ecriture (Ex 12,5). Il est ainsi nommé
car il est venu corriger le désir naturel de la femme pour un plaisir destructeur et redresser la
nature humaine. Ce désir s'est d'abord manifesté chez la femme de mauvaise vie. Puis il s'est
étendu a toute la race masculine, efféminant la nature humaine, et ainsi un peu de levain a fait
lever toute la péate (I Cor 5,6), s'y est mélé et lui a donné sa friabilité... De cette arrogance
engendrée par ce levain, il ne nous est pas permis d'offrir quoi que ce soit sur l'autel — la Croix du
Christ : le Donateur de Vie — le destructeur des passions. Car quelle communion y a-t-il entre la
mort et une vie de luxe ? Quelle communion y a-t-il entre le fiel et le plaisir ? Quelle communion y
a-t-il entre le vin, qui réjouit le coeur charnel, et le vinaigre, qui empoisonne les sens ? Le premier

5



saint Germain, patriarche de Constantinople

vient du vieil Adam et nous est contraire; le second vient du nouvel Adam et nous est favorable. Le
premier est celui qui a perdu; le second vient du Sauveur.

Moi aussi, japprends a méditer sur cela et a supporter les épreuves avec sérenité.

Mais, 6 Croix, ceci est le lit royal de notre Salomon, le doux et le paisible, dont la paix est
sans limites, contrairement a celle de Salomon. Car I'ancienne Jérusalem, sur laquelle régnait le
paisible Salomon, était a la fois construite a l'intérieur de frontiéres et limitée dans le temps. O lit
sur lequel le Roi de Gloire reposait, inclinant la téte de son plein gré (Ps 23,7-10), et ou il s'est
reposé dans le sommeil de la vie, bien que, méme dans son sommeil, il ait assiégé l'ennemi
insomniaque, pillant le palais de I'Hadés. Et en vérité, bien qu'il demeure dans le sommeil selon la
loi de la mort, son cceur n'a jamais cessé de veiller, observant tout de ses yeux providentiels et
omniscients et les unissant par le Pére et le Saint-Esprit. Ainsi, j'appelle la puissance vivifiante de
sa Divinité «le coeur», par lequel nous — le corps tout entier de I'Eglise — vivons, nous mouvons et
avons notre étre (Ac 17,28). Toi, le plus honorable des lits royaux, tu es entoure, selon les
Ecritures, par soixante guerriers d'lsraél (Can 3,7), et je peux appliquer ces paroles concernant les
soixante a la supréme armée des six ailes. Chacun d'eux a un visage rayonnant, empli de
perfection, ce qui est indirectement suggéré par le nombre dix, car ce nombre est parfait.
Représentant ta gloire comme le sceptre royal, ils se conforment a ton apparence et, par leur
ressemblance avec toi, atteignent la glorification. Abaissant leurs ailes supérieures et inférieures et
fermant leurs ailes médianes, ils volent ainsi en forme de croix, chantant sans cesse des hymnes
de louange. Ayant contemplé ta gloire sous cette forme, Isaie, en quéte de Dieu, nous enseigne un
autre mystére. «Et 'un des Séraphins m’a été envoyé», dit-il, «et tenant a la main un charbon
ardent qu'il avait pris avec des pinces sur l'autel, il toucha mes levres et dit : Voici, je toucherai ceci
a tes lévres, et cela enlévera tes iniquités, et purifiera tes péchés» (Es 6,6-8). Les attributs du lit et
de l'autel sont descendus sur Toi : les attributs du premier par le sommeil volontaire dans lequel
I'lmmortel s’est reposé et a trouvé le repos, les attributs du second par le sacrifice offert sur Toi
pour nous, et le rite sacré et glorieux que le prétre Lui-méme a accompli sur Lui-méme. Et nous
croyons que Tu es l'autel ardent de I'’Agneau de Dieu. Et en vérité, qu'est-ce qu’un «charbon»
sinon Toi — un bois entierement calciné, car le feu de la Divinité impassible de I’Agneau consumé
sur Toi t'a consumé sans te braler. C’est pourquoi, en Te touchant aujourd’hui de nos lévres et en
unissant nos lévres dans un baiser, nous recevons la purification ardente des péchés et
transmettons lumiére et sanctification a ’homme qui réside dans cette demeure flamboyante.

Mais, 6 Croix, nous tournant vers Toi et refusant a nouveau de rompre I'amour que nous Te
portons, & Croix, autel trés honorable, accepte ce don de mes louanges et bénis-Toi pleinement,
car le moindre est béni par le plus grand (Héb 7,7), et I'autel est plus grand que le don qui lui est
offert, comme Celui qui sanctifie ce qui est sanctifié. Aussi, comme un autel, accorde-moi ta
miséricorde maintenant, et comme un lit royal, donne le repos a ma parole, déja fatiguée et
endormie. Et puis, défends et protége mon dme des ennemis invisibles — les démons — a la gloire
du Christ, le Tout-Puissant, qui, par tes six bords, a révélé sa toute-puissance, démontrant qu'il
régne sur le monde d'en haut et d'en haut, sur le céleste, le terrestre et le mondain, et non
seulement sur le terrestre mais aussi sur le souterrain (c'est pourquoi, selon moi, il a été décrété
que la téte de I'ancétre repose au pied de la Croix), sur la droite et la gauche, sur les justes et les
pécheurs. Car le Juge de tous, présents et passés, est la connaissance de la Divinité éternelle.
Car il était avant, et il recommence a étre, de méme qu'avant lui il n'y avait pas d'autre dieu, et qu'il
n'y en aura pas apreés lui. A lui soient la gloire, I'honneur et I'adoration, avec son Pére éternel et le
saint Esprit, bon et vivifiant, maintenant et toujours et dans les siécles des siécles. Amen.



