Saint Georges de Nicomédie

Sermon 1 sur la Conception de la trés sainte Mére de Dieu

La célébration de cette féte est majestueuse et splendide; mais le zéle des fidéles réunis la
rend encore plus magnifique. Sans aucun doute, cette féte est déja resplendissante et magnifique
en elle-méme; mais sa splendeur se révele dans I'abondance des personnes rassemblées. La
multitude lui confére une apparence joyeuse et ravit le peuple par la splendeur de sa beauté. Cette
féte ne regoit aucun apport extérieur pour accroitre sa splendeur. Au contraire, en répandant
abondamment sa lumiére sur les fidéles, elle rayonne elle-méme. Le soleil que nous voyons,
méme caché a notre vue, a en lui la capacité d'émettre une lumiére éclatante; mais lorsqu'il se
léve et apparait derriére les sommets des hautes montagnes, il déverse ses rayons sur les étres
magnifiques, de sorte que, illuminés de toutes parts par son éclat, la grandeur de ce spectacle
merveilleux s'accroit. Il en est de méme pour cette féte. Rayonnante de la lumiére spirituelle de la
joie, elle posséde en elle une splendeur éternelle; or, cette splendeur s'accroit miraculeusement
avec le nombre de participants illuminés. Ainsi, puisque cette féte émet les mystérieux rayons de
I'Esprit, et que tous ceux qui s'y rassemblent sont illuminés, il n'y a rien de mieux que de souhaiter
que chacun s'y rende avec empressement, soit illuminé, son esprit éclairé, et empli de cette
lumiére que nul nuage passager n'obscurcit. Telle est précisément la splendeur qui se répand en
cette féte, et telle est précisément la raison pour laquelle elle communique une lumiére éclatante et
incessante a ceux qui s'y rassemblent. Or, lorsque l'on proclame la propagation de la nuée
spirituelle, des rayons de lumiére éternelle sont annoncés dans le monde, et les ténébres de
l'incrédulité commencent a s'estomper et a se dissiper. Maintenant, lorsque I'établissement du
tabernacle divin est proclamé, les fondements inébranlables de la piété sont posés et les
fortifications du mal sont complétement ébranlées. Maintenant, lorsque la pourpre royale est
tissée, la venue du Roi de tous est annoncée, la réconciliation des anciens ennemis est préfigurée
et les victoires sur I'ennemi sont promises. Maintenant est annoncée la racine de la bonté qui
croitra au coeur méme de notre aridité, afin que notre nature, desséchée par le mal, puisse faire
germer les pousses de la piété. Maintenant, les portes du Roi, infranchissables pour tous (Ez
44.2), sont établies et préparées pour son passage insondable, et elles préparent pour nous les
portes du ciel, qui sont accessibles. Maintenant, des parents stériles, ayant recu la nouvelle de la
naissance de celui qui engendrera une abondance féconde de bénédictions, préparent pour toute
I'hnumanité une part de cette richesse. Que leur glorieux souvenir s'étend a travers les ages ! Que
leur gloire est inaliénable ! Combien bénie est leur élection, et combien bénie est leur glorieuse
vertu, qui leur a valu cette élection ! Par elle, ayant surpassé tous leurs semblables par la grandeur
de leur volonté, ils les ont également surpassés par la grandeur des dons regus de Dieu grace a
cette élection. lls sont préférés a toute I'numanité car ils ont préféré le Créateur de tout ce qui
existe. lls sont considérés comme les meilleurs de tous car ils ont estimé I'amour du Maitre au-
dessus de leur propre vie. lls sont prédestinés comme serviteurs des mysteéres car, tout au long de
leur vie, ils se sont efforcés d'accomplir uniquement la volonté de Celui qui les a choisis. lls sont
glorifiés par Lui car ils L'ont glorifié par leurs actes. lIs ont été exaltés par les généreux dons de la
grace car ils se sont dignement préparés a les recevoir. C'est ce qui les a placés au-dessus de
tous les justes qui les ont précédés; c'est ce qui leur a permis de jouir des mystéres qu'ils
désiraient si ardemment; c'est ce qui leur a offert le début de I'accomplissement des promesses
annoncées par les prophétes, qu'ils attendaient avec une grande impatience. Par I3, ils regurent,
préférés a tous les autres membres de leur tribu, une dignité sans égale. En préservant la pureté
de la lignée royale, ils la conservérent intacte et incorruptible dans ses vertus royales. lls ne
ternirent pas leur haute dignité en se livrant servilement aux plaisirs. Mais, en préservant sa
grandeur intacte, ils furent jugés dignes de recevoir la glorification correspondante et de porter la
Reine de tous, fruit de la piété et de I'excellence.

Ainsi est relatée une histoire bien connue a leur sujet. Elle affirme qu'ils conserverent a la
fois une beauté divine et une grace primitive, ainsi que la pure noblesse de leur race; ils jouissaient
des plus grands honneurs parmi les tribus d'lsraél, surpassant méme toutes les personnes
honorables; ils étaient emplis de bienfaisance spontanée; ils firent de la richesse, qui attire le
plaisir, un moyen d'accomplir de bonnes actions et un chemin vers le sommet de la vertu,
accomplissant non seulement les préceptes et les statuts de la loi, qui signifient a la fois la
bénédiction de la richesse et la maniére convenable de distribuer les dons a ceux qui les
apportent, mais faisant bien plus encore, allant jusqu'a consacrer tout leur surplus a Dieu; et ainsi,
ils surpassérent tous ceux qui apporterent des offrandes par la grandeur d'dme. «Joachimy,
raconte I'histoire, «apporta le double de ses dons, disant : Que mon surplus soit pour tout le

1



Saint Georges de Nicomédie

peuple, et le reste de mon pardon, qu'il soit pour le Seigneur Dieu.» O dons bienfaisants ! O
offrandes déposées dans des trésors slrs ! O richesse, qui accumules des biens en abondance
inépuisable ! O volonté, qui étonnes par la générosité de ce qui est offert | «S’il est juste, dit
Joachim, d’offrir a Dieu ce que prescrit la loi, il est également juste d’offrir tout surplus au peuple et
aux nécessiteux; car cela aussi est offert & Dieu par ceux qui le regoivent.» Mais quelle loi, homme
juste, nous ordonne d’apporter des dons et des prémices en double abondance ? Quel statut nous
oblige a donner tout surplus au peuple ? «Supposons, répond-il, gu’aucune loi ni aucun statut ne
m’y contraigne; mais je le fais parce que je reconnais moi-méme que c’est une bonne et agréable
action a Dieu. Il m’a comblé de richesses; il est juste de les lui rendre; c’est un bienfait de sa
providence; et comme bienfait, il faut aussi le partager avec ses compatriotes.» Ce qui est donné
constitue 'abondance : qu'il soit distribué a un peuple comblé. C'est un don, non une récompense
pour nos actions : que ce nom soit justifié par nos actes, et que I'amour du Donateur soit proclamé.
Que les soucis liés a la richesse soient partagés entre plusieurs, ou mieux encore, que toute
inquiétude a ce sujet soit 6tée de nous. Que lI'abondance des possessions s'éloigne de nos sens,
afin que les dons divins soient regcus sans entrave. Que le nuage de souci qui obscurcit I'esprit soit
dissipé, afin que nous puissions aspirer avec détachement a l'unique lumiére pure. Que le vol de la
pensée ne soit pas détourné de ce que I'on cherche au ciel par les préoccupations terrestres, mais
qu'elle s'éleve librement vers les choses spirituelles. Que les oreilles de I'ame, libérées du
vacarme des choses vaines, écoutent la voix de ceux qui célébrent spirituellement, qu'elles prétent
attention aux doux hymnes de ceux qui se réjouissent au ciel. Ainsi, I'offrande du juste, procédant
d'un esprit si noble, a valu de Dieu une juste récompense.

Pendant ce temps, des proches qui apportaient des offrandes avec 'homme juste lors des
fétes solennelles, mus non par I'admiration pour sa grandeur d'ame et son amour de Dieu, mais
par I'envie de sa supériorité en la matiére, lui présentérent certaines lois interdisant a un homme
stérile, sans enfant ou sans descendance d'apporter des offrandes. «ll ne t'est pas permis», dirent-
ils, «d'apporter des présents, car tu n'as pas engendré de descendance parmi les enfants
d'Israél.» Certains manuscrits traduisent ainsi : «ll ne t'est pas permis d'étre le premier a
apporter...» Ceux qui parlaient ainsi entendaient interdire complétement a I'hnomme juste de faire
des offrandes. Quelle que soit l'interprétation, cette interdiction est I'ceuvre de personnes
envieuses. On devrait s'émerveiller des grands dons de I'homme juste, applaudir I'abondance de
ses offrandes et compatir a la grandeur de sa bienveillance. Or, ces gens non seulement refusent
de daigner accepter ses offrandes, comme I'exige la justice, mais s'efforcent également
d'empécher qu'elles soient acceptées. Mais pourquoi vous qui souhaitez abolir les offrandes, les
discréditez-vous et en interdisez-vous l'usage ? Quelle impureté trouvez-vous dans un don
consacré a Dieu ? Qu'avez-vous remarqué d'involontaire dans I'offrande ? N'est-elle pas parfaite ?
N'est-elle pas étonnante non seulement par sa perfection, mais aussi par son abondance ? N'a-t-
elle pas été choisie et offerte de plein gré ? Vous dites : «La coutume, ayant force de loi, interdit
aux sans-enfants de faire des offrandes a Dieu au méme titre que ceux qui ont des enfants et de
partager les mémes honneurs avec eux.» Mais je sais bien qu'aucune loi n'a été promulguée a ce
sujet, et si la coutume a introduit quoi que ce soit de nouveau, j'affrme avec certitude que c'est
une invention de votre esprit obtus et stupide. Les sacrifices et les offrandes plaisent a Dieu non
pas parce que ceux qui les apportent engendrent ou ont beaucoup d'enfants, mais parce qu'ils
regorgent de vertus; parce qu'ils ont une bonne moralité et un esprit élevé; parce qu'ils sont
généreux non pas tant par les offrandes elles-mémes que par les sacrifices de leur ame. Car ils
ont une ame humble et un esprit pur, ne jugeant aucune offrande indigne de Dieu. «Le sacrifice
agréable a Dieu, dit I'Ecriture, c’est un esprit brisé» (Ps 50,18). Que Dieu lui-méme, qui agrée les
offrandes, témoigne de celles qui lui sont agréables; que ceux qui ont offert des sacrifices avec la
meilleure disposition le confessent également. L'Ecriture sainte rapporte que Dieu a loué et agréé
de nombreux sacrifices des saints et des justes. La gloire de ceux qui les ont offerts en témoigne
amplement. Ainsi, les offrandes du juste Abel, le premier martyr, furent louées et agréées non pas
parce qu’il avait des enfants, mais parce qu’il avait une volonté féconde, qu’il offrit a Dieu ce qu’il y
avait de meilleur et qu’il offrit un sacrifice pur, sans pensées viles. Le sacrifice offert par Cain, sans
enfant, ne fut pas agréé, non pas parce qu'il était stérile, mais a cause de sa volonté incorrigible,
de son esprit vil, de son amour moindre pour Dieu que pour lui-méme, et de son partage injuste,
contraire a la loi des offrandes. Ainsi, le Seigneur, a juste titre, considéra les présents apportés par
I'nomme juste et envoya d'en haut, comme signe manifeste de leur agrément, le feu qui consuma
entiérement |'offrande et proclama avec éclat la justice de celui qui I'avait apportée. Mais celui qui
s'était montré injuste en partageant les dons de Dieu s'était 1égitimement privé de leur agrément.
Non seulement il ne comprit pas que le Dieu trés juste les appréciait, mais il entendit aussi sa
réprimande et la condamnation sans équivoque de son acte infame. Dieu lui dit : «Tu as apporté

2



Saint Georges de Nicomédie

ce qui est juste, mais tu n'as pas partagé ce qui est juste» (Gen 4,7). «Toi, Cain, dit Dieu,
considérant ton offrande digne d’étre agréée, tu tindignes qu’elle n'ait pas été considérée et
rejetée; mais tu I'as mal partagée et mal présentée. Si tu as apporté ce qui est juste, mais que tu
ne I'as pas partagé correctement.» Certains pensent que cela concerne les sacrifices destinés aux
holocaustes; car il était d’'usage chez les anciens de découper ce qui était destiné au sacrifice et
de le diviser en deux, tandis que Cain a mal partage I'offrande et a ainsi péché par son sacrifice.
Mais une telle explication est loin de correspondre a la vérité de I'Ecriture, qui dit que Cain a offert
en sacrifice non pas des animaux, mais les prémices du fruit de son travail. «Abel était berger,
mais Cain était cultivateur... Cain offrit a Dieu des fruits de la terre; Abel aussi offrit les premiers-
nés de son troupeau et leur graisse.» (Gen 4,2-4). Que signifie : «Si tu as apporté ce qui est juste,
mais que tu ne I'as pas partagé correctement» ? Voila : vous auriez pu obtenir ce qui vous était dQ
si vous aviez partagé les biens au préalable. Et que signifie «partager les biens» ? Cela signifie
partager équitablement, c'est-a-dire, lors du partage et de la sélection des offrandes a Dieu, ne
pas garder la meilleure part pour soi et la pire pour Dieu. Car si, lorsqu'on partage un bien, on
préfére et on choisit comme médiateur celui qui sait partager équitablement, et on écarte celui qui
ne respecte pas I'égalité dans le partage, est-il possible que le Dieu de tous, sans aucun reproche,
ait accepté Cain, le partageur indigne et injuste de ses propres dons, ou qu'il ait daigné considérer
ses offrandes ? « Tout est a moi, Cain, dit-il; tout est don de ma providence, fruit de ma
compassion. Je t'ai créé. »

Par souci de concision, nous n'omettrons pas de mentionner comment le patriarche
Abraham, n'ayant pas encore engendré d'enfants pour lesquels les promesses de Dieu devaient
s'accomplir (Gen 12,7), construisit un autel et recut I'ordre d'offrir ce sacrifice glorieux : «Prends-
moi une génisse de trois ans... et un bélier de trois ans», et de préparer d'autres offrandes
semblables pour I'holocauste (Gen 15,9). Nous n'évoquerons pas non plus les offrandes d'autres
hommes justes, eux aussi sans enfants. Tel est le sacrifice offert sur un rocher, sur I'ordre de Dieu,
par Manoah, qui, avec sa femme stérile, regut la joyeuse nouvelle de la résolution de son infertilité
et, preuve de la fidélité de la promesse, vit un ange surgir des flammes et s'envoler au ciel (Jug
13,19-21). Qui étes-vous pour contester et rejeter les offrandes faites par la prophétesse Anne, en
actes et en paroles, et qui furent acceptées (I Sam 1,9-19) ? Pouvez-vous prouver que la
descendance d’Elie et d’Elisée est issue de leurs reins ? Pourtant, ces hommes justes offraient
sans cesse a Dieu des sacrifices agréables et raisonnables, et méme, lorsque le moment
I'exigeait, des sacrifices sanglants. Pourquoi n’excluez-vous pas ceux qui n’ont pas d’enfants de la
priere, des cantiques et des louanges constantes a Dieu ? Aprés tout, Dieu accorde bien plus
d’importance aux sacrifices offerts avec un cceur contrit qu’aux sacrifices d’animaux. Mais vous,
aveuglés par votre esprit, vous vous étes volontairement placés dans une position ou vous ne
voyez pas le bien, et, consumés par I'envie envers les justes, vous répandez votre propre venin,
cachés derriére les préceptes de la loi. «ll ne t'est pas permis,» dites-vous, «d’offrir des présents.»
Pourquoi cela ne serait-il pas permis ? Parce qu’il brGle d’amour pour Dieu ? Ou parce qu’il est
généreux dans ses offrandes ? Ou parce qu'il apporte plus que ce que Dieu a décréte et qu'il vous
prodigue généreusement ses bienfaits ? «Que mon abondance, dit-il, soit pour tout le peuple.» Elle
sera donc vétre, car vous faites partie de ce méme peuple. Ne devriez-vous pas honorer I'amour
profond que cet homme juste porte au Créateur et accepter de bon cceur le don qu'il offre au
peuple ? Ne devriez-vous pas célébrer sa générosité avec admiration et louanges, et lui témoigner
une reconnaissance méritée ?

Mais vous, accablé par la multitude de ses acquisitions somptueuses, et plus encore par
I'envie qu'elles suscitent, vous trainez votre chemin sur terre et, courbé, vous ne pouvez
contempler la lumiére de ses ceuvres glorieuses. Au contraire, lui, se tenant au-dessus de vos
insultes et tel un s'élevant dans les airs, ne céde pas pour autant aux viles pensées terrestres, ni
ne descend des hauteurs de son esprit élevé dans I'abime du désespoir. Il ne s'insurge pas contre
les reproches, ne se défend pas contre les critiques, ne réfute pas par des arguments solides les
accusations injustifiées de votre ame perverse; mais par sa profonde communion avec Dieu, il
démontre a la fois la nature bienfaisante de ce qu'il offre et I'injustice de vos reproches. Par la
priére, il implore la délivrance de sa stérilité et transforme vos reproches en sa propre gloire.
Bient6t, vous le verrez orné du don précieux de la maternité; vous verrez sa grande gloire parmi
les péres, la fertilité de sa nature, le fruit de ses priéres, la bénédiction du genre humain,
I'abondance des richesses, une joie incessante et la source de la véritable joie.

Tels sont les mérites des justes; telle est I'abondance de leurs vertus; telle est la flamme de
leur foi; telle est leur relation intime avec Dieu. C'est pourquoi ils ont recu au-dela de leurs
espérances. C'est pourquoi une voix céleste leur proclame qu'ils porteront leur propre bénédiction



Saint Georges de Nicomédie

et la joie du monde. Les anges leur ont prédit que I'enfant né d'eux apporterait joie et allégresse au
monde entier.

Telles furent, 6 Enfantrice de Dieu, tes louanges et tes prodiges a I'origine. Il fut prédit que
tu naftrais d'une telle souche, et tu es venue au monde selon la prescience divine. Et il convenait
que de telles paroles te soient annoncées; il convenait que ta grandeur fat annoncée en de tels
termes; il était nécessaire que tu sois préfigurée par de tels symboles; il était nécessaire qu'une
telle branche naisse de parents si fertiles; il était nécessaire qu'une telle plante jaillisse d'une telle
racine; il était nécessaire que toi, sceptre royal, tu proviennes de berceaux royaux. |l était
nécessaire que toi, source intarissable de graces, naisse d'une abondance de vertus; il était
nécessaire que tu sois la fille de tels parents, et qu'ils soient les parents d'une telle fille. Toi, parmi
toutes les créatures, tu as été prédestinée a étre la mére de Dieu : ainsi, parmi tous les parents, ils
ont été jugés dignes de I'honneur d'étre tes parents. Combien la grandeur d'une telle providence
surpasse toute gloire ! Combien les merveilles de la providence du Maitre de tous sont plus
grandes que toutes les louanges ! Combien plus désirables que toutes les graces désirées sont
celles obtenues par toi ! Quelle joie bénie ont regu celles qui ont été jugées dignes de jouir de ces
graces ! Car c'est |a la vraie joie; une joie inépuisable pour celles que tu daignes faire golter a tes
ceuvres merveilleuses. Elle nous conduit a une féte sans fin; avec cette joie présente en toi, nous
commencons la joie de I'avenir. Nous avons la promesse de bénédictions éternelles; ce sont la tes
dons, offerts maintenant. Dans cette glorification de Toi, la voix de ceux qui se réjouissent
éternellement se fait entendre. Pour Toi, notre louange est sincére, notre espérance est assurée,
les bénédictions attendues sont a notre portée. C'est pourquoi nous avons faim et soif de célébrer
Tes fétes aussi souvent et continuellement que possible, afin de toujours recevoir ce que nous
désirons. Et maintenant, célébrant solennellement Ta féte, nous la glorifions non comme une féte
nouvellement inventée et comptée parmi les jours célébrés, mais comme la plus importante, tant
par l'ordre que par la réalité. Nous nous délectons de la joie qu'elle proclame, nous nous
réjouissons de son banquet mystique, nous sommes comblés des dons qu'elle promet; par sa joie,
nous nous préparons a la grace éternelle; nous chantons a son sujet a l'unisson avec le cheeur de
ceux qui célébrent au ciel. Toi, 6 Intercesseur, accorde-nous par Tes priéres d'étre comptés parmi
eux et de célébrer avec Lui, offrant sans cesse Ta louange d'une voix joyeuse, en Christ Lui-
méme, Ton Fils et notre Dieu, l'unique joie et allégresse de ceux qui T'aiment. Car a Lui
appartiennent I'honneur, la puissance et la louange, avec le Pére et le saint Esprit, maintenant et
toujours, et dans les siécles des siécles. Amen.




