Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

boMmeELic DU VENDOREDI SAIDT

1. Hélas, notre Maitre est sur la croix, et toute démonstration d'éloquence est déplacée.
C'est un temps de larmes et de chagrin, non de rivalité terrestre. C'est pourquoi j'ai souhaité
garder le silence et me cacher sous le voile de linvisibilité, comme on dit. Mais le Sanhédrin
perfide a atteint ses objectifs et s'intéresse désormais a cette affaire, uni dans la malice. Les
disciples du Christ, réunis deux ou trois par deux, sont accablés de chagrin et bouleversés. La
création tout entiére, comme d'un commun accord, est plongée dans la confusion et aspire a
exprimer son indignation contre les meurtriers. Par I'ordre du Maitre, cependant, elle est retenue et
n'est autorisée a exprimer son indignation que briévement, jusqu'a en détruire I'hnarmonie. Mais
moi, étant parmi vous aujourd'hui, disciples et amis du Crucifié, je me dois de méditer avec vous
sur les événements de ce jour. Mais graces te soient rendues, 6 Christ Roi, car tu apaises notre
douleur par la consolation, et notre chagrin par la joie. Et voici, pour les saints apbtres, tout fut
rempli de confusion et de tempéte, de peur et de stupeur, lorsque Tu es monté sur la croix. Leur
espoir d'un avenir meilleur fut anéanti par le tourment de cette tragédie et le poids du malheur,
laissant leurs ames mortes, enterrées vivantes, et totalement impuissantes a entreprendre quoi
que ce soit. Mais pour nous, le sens des souffrances du Christ, empli de joie et se muant en un
sentiment de réconfort, atténue a bien des égards notre chagrin, bien que nous soyons a la fois
affligés et que nous ressentions tes souffrances. Désormais, nous ne sommes plus accablés par la
crainte de terribles meurtriers, et nous ne craignons pas tes crucifieurs; mais nous les maudissons
profondément et méprisons ceux qui imitent leur ignorance; et nous ne soumettons pas tes
souffrances volontaires a I'examen de la raison, mais nous les célébrons comme des victoires. Et
nul désespoir ne trouble nos ames, car nous avons déja recgu les fruits de ta Passion et, a notre
tour, nous nous réjouissons des espoirs du meilleur, dont tes miséricordes mystérieuses sont
devenues pour nous les gages; et nous sommes parfois ébranlés par le seul souvenir de ta
Passion si redoutable et par les réflexions sur cette chose merveilleuse et par la conscience de la
Passion du Maitre que nous aimons et qui nous aime. C'est pourquoi, c'est pourquoi nous te
manifestons notre amour non seulement en nous frappant la poitrine et en psalmodiant, mais aussi
par une foi inébranlable et des pensées empreintes de joie, et c'est pourquoi nous ne pouvons Te
révéler la pure (c'est-a-dire impénétrable) douleur de ce jour; sinon (s'il n'en était pas ainsi), nous
serions pris de frénésie et déchirerions nos vétements, et nous n'aurions pas assez de cendres
pour nous couvrir la téte, ni de pierres pour nous frapper, et nous emplirions I'air de gémissements,
nous frappions la poitrine et poussions un grand cri.

2. Mais méme si nous ne pouvons le faire, bien que cela soit assez facile, comme ceux qui
ont éprouvé la joie suscitée par les événements que nous venons de rappeler et qui ont connu un
plaisir indélébile, combien d'émotions nous ressentons, combien de cris du plus profond de notre
cceur, combien de confusion, de tempéte et de tumulte dans nos pensées ! Et, d'autre part,
considérons attentivement cette action salvatrice, révélons-la pleinement et, ayant adopté I'amour
et la foi de ses disciples, débarrassons-nous de la peur et de cette «neuvieme vague» qui s'abattit
alors sur les apétres, et de cette stupéfaction qui les submergea face au miracle qui se déroulait
alors en secret, car il nous a été donné de croire avec conviction et de confesser notre foi en toute
sécurité, foi pour laquelle ils se sont exposés a tous les dangers. Alors, posez des questions, et je
répondrai, ou, si vous le souhaitez, je répondrai a vos questions (car je me doute que vous en
poserez), ou méme sans que vous le demandiez, je considérerai comme mon devoir de vous en
rendre compte au mieux de mes capacités. Mais cela sera proportionné au temps, car aujourd'hui
comme hier, nous devons éviter toute exces de langage. Il ne faut pas ajouter de raisons a cela,
car vous comprenez parfaitement quelles raisons vous devez les connaitre. Pour notre bien, le
Credo nous fixe un objectif : ce qu'il convient de dire aujourd'hui, concernant ce jour, est exposé
successivement dans les articles du Credo, notamment dans les articles 5 et 6, qui traitent de
I’économie du Fils de Dieu, et qui apporteront un éclairage nécessaire sur le sujet.

1 Cet ouvrage est une traduction des homélies de saint Gennade Il Scholarius (vers 1400-1472,
patriarche de Constantinople, disciple et fils spirituel de saint Marc d'Ephese, I'un des plus
remarquables théologiens orthodoxes, «le dernier reflet rayonnant de la merveilleuse Byzance».
Les homélies de saint Gennade sont, pour I'essentiel, des traités sur divers sujets théologiques,
tant dogmatiques que moraux. Tous ces sermons font partie de ses ceuvres choisies, que le
grand saint a lui-méme sélectionnées et recopiées de sa propre main.

1



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

3. Pourquoi Dieu s'est-il fait homme ? Puisque la nature humaine, s'étant séparée de Dieu
et de sa destinée prédestinée par sa désobéissance, et s'étant depuis longtemps habituée a un
état de souffrance, sans possibilité de s'acquitter de sa dette (diknv doUvai)* ni de se purifier, étant
véritablement remplie de passions et tombée dans l'erreur la plus extréme, était totalement
impuissante a s'acquitter de sa dette (diknv doUvai) et a recevoir le pardon — afin que la Justice de
Dieu regoive ce qui lui corresponde, et que sa bonté prévale sur notre corruption —, si seulement
Dieu lui-méme ne s'était pas acquitté de la dette envers lui-méme pour nous et par notre
intermédiaire Lui-méme ne nous aurait pas accordé le pardon en échange de cela. Voyez les
choses ainsi : le plus élevé des anges chuta du ciel, désirant étre I'égal de Dieu, c’est-a-dire
atteindre la plénitude de la béatitude (la sainteté) sans la volonté divine. Il entraina avec lui de
cette hauteur de nombreux autres anges, car beaucoup, en grand nombre, le rejoignirent, s’étant
détournés de leur voie non par nécessité, mais sous I'effet d’'une sorte d’exaltation, soit en tant que
chef de tous les anges des degrés inférieurs, comme le dit Jean Damascéne, soit simplement en
tant que chef de tous les anges, comme le pensent Grégoire Dialoque et d’autres. Et d’abord, le
mal de l'orgueil naquit dans cette nature (angélique); et il aurait été impossible a cette nature de
pécher autrement que par orgueil, qui est le vice premier de la nature intelligente (c’est-a-dire
spirituelle). et avec elle, elle engendra aussi un certain élément de mal, et pervertit et détruisit le
destin des hommes, car il est par conséquent honteux pour ceux qui ont perdu cet état
bienheureux d'étre tourmentés par I'envie a I'égard des bienfaits qu'ils possédent, et de tout faire
pour les entrainer dans le méme état désastreux. Cependant, leur chute ne servit pas a leur
correction; car le libre arbitre et la liberté de choix sont invariablement inhérents aux anges, qui
choisissent invariablement ce qu'ils veulent, et comme ils pensent en catégories de pensées
simples, ils possedent I'immuabilité de leurs pensées; Mais méme s'ils avaient désiré se repentir,
le pardon de Dieu ne leur aurait pas été accordé, comme on aurait pu le supposer : car ceux qui le
désiraient n'étaient sous l'influence de personne, n'étaient pas facilement trompés et n'étaient pas,
comme nous autres humains, aveuglés par la chair; ils convoitaient une position privilégiée qui ne
leur appartenait pas. Et les premiers-nés de I'humanité furent privés du Paradis, ayant cédé a la
convoitise et aux désirs de I'estomac en ce qui leur était interdit, car, voici, ils tendirent la main vers
I'arbre interdit et développérent prématurément en eux le désir d'une connaissance plus parfaite;
cependant, leur péché n'était pas irréparable, car le repentir les empécha aussitét de chuter
complétement; et jusqu'a ce jour, nous, descendants de ce peuple, subissons les premiers et
communs malheurs de la nature (ou : méfaits), et chacun de nous souffre de ses propres chutes,
comme ceux qui ont recu pour héritage une nature instable et sont capables de trés facilement
passer d'un meilleur état a un pire et, inversement, de I'un a 'autre. De pire en meilleur.

4. Mais leur péché recut aussi un pardon généreux, car ils osérent agir ainsi par les ruses
du diable. En effet, outre la séduction de leur volonté, ce plan fut congu et préparé par un étre plus
sage que toutes les créatures de Dieu, et il fut assisté dans son exécution — outre les trompés eux-
mémes — par un animal plus rusé que tous les animaux de la terre. La chair, quant a elle, devint
complice de cette supercherie et de cette tromperie, car, contrairement a la vérité spirituelle, elle
préfére par nature le bien relatif et le recherche avidement. Si elle n'est pas maitrisée, il lui est aisé
de basculer dans I'abime et de rejoindre le rang des animaux. C'est pourquoi, pour les anges des
ténebres, le retour au bien fut impossible dés lors qu'ils révélérent la dépravation de leur esprit et
s'y obstinérent a ce point. lls étaient certes en état de grace, mais ils n'y demeuraient pas. «Il ne
se tient pas dans la vérité», dit I'Ecriture au sujet du diable (Jn 8,44); mais un temps a été fixé pour
les hommes, celui de la repentance et de I'expiation de leurs péchés conscients; car, bien que de
nombreuses choses extérieures nous incitent au mal, Dieu a placé en nous la force de le rejeter,
force qui, si nous voulons l'exercer, est infiniment plus puissante que toutes les tentations. Ainsi,
véritablement, pour tous ceux qui désirent étre guéris de leurs chutes, un temps a été fixé dans
cette vie, et cette possibilité de salut nous a été offerte par la Venue de Dieu sur terre. Non
seulement il nous a remis sur le chemin de la béatitude, mais il console aussi les ames
désespérées, fortifie les affaiblis et restaure ceux qui se tournent vers lui par la puissance des
saints sacrements, dont chacun a fait I'expérience. Pour I'humanité tout entiére, un temps fut fixé
pour la visitation de Dieu (sa venue en chair et en o0s), ainsi que pour la manifestation de son
amour pour I'humanité, en vue de sa guérison. Avant cela, il était nécessaire que les hommes
reconnaissent pleinement leurs fautes, s'humilient, désirent la guérison et reconnaissent leur
propre faiblesse, et comprennent ainsi par I'expérience que ni la vertu, ni la sagesse, ni aucun
autre succeés naturel ne suffiraient a les affranchir du chatiment. lls devaient placer leur espérance
en Dieu, afin de lui attribuer a I'avenir la grace de la guérison. Puisqu'une telle conclusion était
nécessaire, de longues périodes s'écoulaient. C'est pourquoi ils y parvinrent par étapes : aprés
avoir vécu selon leur propre volonté, ils acceptérent la loi divine, se servant des patriarches et des

2



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

prophétes comme guides, en commengant par les enseignements les plus simples et, par leur
intermédiaire, en s'habituant aux enseignements plus profonds et plus parfaits. Cela était
nécessaire non seulement pour préparer les hommes, mais aussi parce que c'était approprié et
conforme a la grande bienveillance de Dieu : il était en effet nécessaire que beaucoup de choses
de ce genre soient accomplies avant la venue du Seigneur, afin que le genre humain I'accueille
avec plus de révérence que si elle avait été contrainte d'accepter cela immédiatement. Cependant,
il valait mieux qu'il I'apprenne plus tard, progressivement, en connaissant les conséquences des
événements par comparaison avec les annonces faites depuis longtemps, et aussi parce que le
libre arbitre chez I'hnomme ne devait pas immédiatement conduire au mal, et aucun mal n'en a
résulté pour ceux qui ont été sauvés aprés une si longue période. Mais il fallait aussi réaliser qu'un
grand bienfait peut découler de I'éradication du mal a la racine, afin que les hommes soient alors
plus circonspects que s'ils avaient été jugés dignes de telles bénédictions avant d'avoir expié leurs
péchés et de les avoir reconnus et condamnés. )

5. «Lorsque les temps furent accomplis», dit le divin apbtre dans son Epitre aux Galates,
c’est-a-dire lorsque la fin des temps fut arrivée, par laquelle Dieu avait déterminé les limites de nos
malheurs, causés par notre propre volonté, et avait envoyé son Fils sur terre, pour lequel «la loi
devint un précepteur, et nous ne sommes plus sous un précepteur», comme il le dit aussi, mais
ayant recu une instruction parfaite, ayant le Maitre de la vérité lui-méme, ou plutét, possédant la
Vérité elle-méme, nous pouvons, si nous le voulons, nous débarrasser convenablement du mal de
ignorance. C’est pourquoi, par Dieu lui-méme et d’aucune autre maniére, il n’était possible de
préparer un reméde pour notre salut que celui par lequel il 'a préparé, car la nature humaine dans
son intégralité devait payer sa dette, afin que la justice divine, dans cette guérison, sauve tous les
hommes. Mais il était impossible a tous les vivants de se réunir et de s'acquitter d'une dette
commune de satisfaction,’ et plus encore a tous ceux qui avaient vécu et allaient naitre de se
réunir en un seul étre, afin que tous (générations passées, présentes et futures) soient guéris par
un seul reméde; et il était impossible a quiconque de vouloir devenir I'expiation commune des
dettes de tous et de porter seul le chatiment de tous — ce qui serait véritablement le lot du plus
grand amour pour I'humanité — ou que celui qui le voudrait puisse suffire a lui seul a la culpabilité
de tous les hommes — ce qui serait un signe de la plus grande puissance et d'une dignité qui
surpasse tout; car s'il n'est pas surprenant qu'Adam, étant devenu la semence de la nature
humaine (la race humaine), ait transmis son infirmité a tous ses descendants, il était impossible, et
au-dela des forces humaines, qu'un seul homme prenne sur lui les infirmités de tous les hommes
et les rejette, et qu'il étende cette grace a toute la nature dans son intégralité et pour toujours.
C’est pourquoi Dieu a mélé sa force a nos faiblesses, afin que, comme un étre semblable a nous, il
puisse éprouver nos faiblesses inhérentes et, par sa puissance et sa gloire, vaincre toutes les
graves faiblesses qui sont en nous, et rendre les fruits de sa victoire communs a ceux qui étaient
auparavant impuissants, tout comme il avait auparavant partagé le déshonneur de nos faiblesses.

6. Examinons cette question avec soin. Si, en dehors du plan de Dieu, un autre moyen de
salut pouvait secourir les hommes, notre chair devrait souffrir et étre tourmentée pour son péché;
le médecin devrait étre uni a nous hypostatiquement, s'il le désirait seulement, et posséder un
pouvoir illimité afin que le fruit de son art médical profite a toute I'humanité; nous devrions ancrer
fermement en nous l'espérance de la résurrection, car Celui qui I'a implantée en nous l'a
manifestée par ses actes, est véritablement mort, puis véritablement ressuscité; nous devrions
éviter d'étre trompés plus encore qu'auparavant, et au lieu de déifier Dieu, nous ne
commencerions pas a diviniser le médecin qu'il nous a envoyeé. Par conséquent, s'il a réellement
accompli cela et d'autres choses semblables par le ministére de la nature angélique, il n'aurait pu
mener a bien cette ceuvre; car si Dieu avait revétu la nature angélique, nous (les hommes)
n'aurions pas souffert et n'aurions donc pas expié notre faute. Et si un ange avait revétu notre
nature, il n'aurait pas pu nous aider a ce point. Mais s'il avait revétu la nature propre aux anges,
elle aurait certes été supérieure a celle de tout homme, mais elle n'aurait pas possédé les
propriétés caractéristiques de la nature humaine; car c'est précisément cette nature, combinée a la
puissance infinie (de la Divinité), qui aurait d0 répandre la guérison a travers elle-méme sur toutes
les parties de la nature; et cette ceuvre, je crois, a été accomplie par les puissances angéliques.
Méme s'il était possible d'accomplir tout cela par l'intermédiaire d'un ange, cette autre méthode (de
salut de I'homme) serait semée d'embdches pour nous, et pour beaucoup, cet ange apparaitrait
comme un dieu. Il n'y a rien d'étonnant a cela, car certaines forces incorporelles, possédant un
pouvoir supérieur, étaient véritablement vénérées, et dans une telle situation, il serait plus
commode de le considérer (I'ange) comme un dieu et de croire qu'il est lui (Dieu). Ainsi, Dieu ne
s'est pas fait ange, ni n'a ordonné a aucun ange de devenir homme, mais il s'est uni
personnellement a la nature humaine et a assumé une personnalité humaine. L'image de la nature

3



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

humaine tout entiére, dont il se revét, ou plutét, dont il prend en sa personne la personnalité
humaine, était ce qui compensait justement la nature entiere en elle-méme, et Dieu et 'homme
sont devenus un, et la chair et I'&me assumées (humaines) sont devenues la chair et I'ame de
Dieu. Ainsi, la chair et I'ame humaines restantes et la part restante de la nature divine
accomplissent des merveilles pour notre salut, et 'homme assumé rembourse sa dette' envers le
Dieu qui I'a accepté En lui, et dans l'infini et la grandeur du Receveur, se réalise I'ceuvre supréme
de justice; car, de Lui-méme et de ce qui Lui appartient, Il acquitte notre dette envers Lui, et nous
Le reconnaissons comme notre Parent et Créateur, Frére et Maitre, Consolateur et Juge, Médecin
et Remede, Rédemption et Rédempteur. Nous écoutons I'enseignement de Dieu et Le prenons
pour exemple de cet enseignement, en tant qu'Homme accomplissant les instructions divines. Car
que ne nous a-t-Il pas enseigné du chemin de la piété ? Que n'a-t-Il pas démontré par ses actes
avant méme de parler ?

7. Combien cela est-il plus sacré et divin que I'art platonicien de guérir les ames, par lequel
il les éléve (de nouveau) a leur beauté et a leur grandeur primordiales, acceptant certains reflets
obscurs de la Vérité, afin que méme des sages extérieurs (helléniques) puissent témoigner de nos
enseignements (chrétiens) et que les confirmations de la Vérité affluent de toutes parts ?

Comparant l'enseignement de Platon a la doctrine chrétienne du sacrifice expiatoire du
Sauveur, Scholarius conclut 2:

Combien ses illusions et ses réves sont plus sublimes, ou plutét, devrais-je dire avec
retenue, et combien les dogmes de I'Eglise orthodoxe sont plus vrais : le Paradis et la loi de Dieu,
la transgression (des commandements de Dieu), la mortalité (qui nous concerne tous), et
finalement, la culpabilité et I'absolution communes du péché, et I'ascension (ou le retour) de toute
la nature a ses sommets primordiaux, accomplie par le Dieu tout-puissant ! Pourquoi chaque ame
devrait-elle se purifier individuellement pendant de longues périodes, alors qu'il est possible pour
toutes d'étre purifiées par un seul baptéme et guéries par un seul reméde, sachant que tous
reconnaissent qu'il est étranger a I'amour de Dieu pour I'hnumanité de mépriser notre nature tout
entiere, méme corrompue par le mal ? Qu'est-ce qui parait le plus raisonnable : que la nature
entiére, malade a la racine, ait souffert de ce fait d'un sentiment de honte et d'écart par rapport a la
Vérité, et qu'il soit donc juste qu'elle recoive le pardon ? Ou que chaque ame achéve son chemin
individuellement, afin que les A&mes ne deviennent pas sages (n'acquiérent pas d'expérience) a
partir des erreurs commises par d'autres ? Ainsi, Dieu s'est fait homme pour les raisons évoquées,
sans renoncer a sa dignité, mais en préférant I'humilité et en soutenant la nature humaine qu'il a
assumeée. |l n'en souffre pas lui-méme et nait d'une femme pour devenir un homme parfait, car il a
ainsi pris la matiére. Et la maniére de sa naissance est une création nouvelle, qui Lui est propre et
merveilleuse : Il est né d'une Vierge, lorsque I'Esprit Tout-Puissant révéla que le sein de la Vierge
était fécond pour Lui, et c'est ainsi qu'll est venu combattre pour nous.

8. Mais comment, disent-ils, I'infini peut-il s'unir au fini ? — Excellent. Non pas qu'il ait rejeté
I'infini, mais ce qu'il embrasse par sa puissance, il s'unit a cela par sa personne (TTPOCWTTIKWG), car
ce n'est pas comme s'il était contenu dans le fini, mais en lui, pourrait-on dire, le fini est recu avec
sa propriété personnelle, tel un instrument qui lui est joint; Et s'il était possible d'expliquer cette
proposition, qui est au-dela de la nature, par un exemple tiré de la nature, alors — de méme que la
main de Pierre est personnellement unie a I'esprit de Pierre, ou de méme que ceux qui croient que
tous les hommes ont un seul esprit préexistant, qui, disaient-ils, est uni individuellement aux corps
humains, et la grandeur de l'esprit — dans la mesure ou il est indivisiblement divisé entre tant
d'hommes, comme s'il était contenu dans un seul réceptacle; et ceux qui parlaient ainsi semblaient
a eux-mémes et a de nombreux auditeurs parler rationnellement.

9. Et pourquoi n'est-ll pas venu avec la gloire divine ? Parce que le péché des hommes
devait étre justement absous, c'est-a-dire par la mort; mais celui qui est sur le point de mourir ne

2 Scholarius cite ensuite les enseignements de Platon plus en détail, notamment sa doctrine de la
«génération» et la transmigration des ames humaines dans les corps d'animaux a des fins de
punition et de purification — un sujet que nous, étrangers a I'époque de la fascination pour Platon
et sa philosophie, n'avons pas besoin de mentionner ici. Peut-étre Scholarius parle-t-il de maniere
polémique et pour I'édification de Gemistus Plethon, philosophe platonicien qui joua un réle
majeur a Byzance sous le regne de Jean VIl Paléologue, lequel I'emmena avec lui au concile de
Florence au sein de la délégation grecque. Gémiste Pléthon - bien que son appartenance méme a
I'Eglise chrétienne ait été mise en doute (par exemple, Georges Scholarius nie que Gémiste
Pléthon ait été chrétien) — a écrit un ouvrage défendant I'orthodoxie, dans une polémique avec les
Latins, sur la procession du saint Esprit provenant exclusivement de I'Hypostase du Pere.

4



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

doit pas révéler sa gloire; car alors tous l'auraient honoré, lorsque sa gloire aurait resplendi devant
eux. Mais il a révélé sa gloire d'une autre maniére, non seulement en accomplissant des miracles,
mais aussi en accomplissant les plus grands actes avec puissance. Et pourquoi ne s'est-il pas
entouré de richesses et de gloire, et de ces arrogances humaines ? Parce qu'il désirait plutot que
les hommes s'abstiennent d'étre attirés par ces choses, et qu'ils soient inclinés vers I'amour de la
sagesse, ce qu'il a lui-méme accompli, convainquant et persuadant d'innombrables foules, jusqu'a
ce qu'ils choisissent maintenant une vie simple et pauvre et se consacrent a I'amour de la sagesse
et a une vie irréprochable, suivant son exemple; car ce n'est pas autrement que les hommes
atteindront le vrai bonheur. Mais il ne voulait pas non plus qu'ils attribuent la puissance de ses
enseignements a la force du monde, mais plutét a la puissance divine. Car il est désormais clair
pour tous ceux qui veulent bien y réfléchir que jamais, dans de telles circonstances, avec une
sagesse et une humilité extrémes, il n'aurait été possible de renverser le monde entier et d'imposer
ses lois partout, s'il n'avait possédé le pouvoir supréme, lequel fut un temps voilé et caché sous
son corps.

10. Et pourquoi, aprés la rémission du péché par la puissance de la passion et de la mort
du Christ, la peine encourue continue-t-elle d'opprimer la nature ('humanité) ? — Afin que les
croyants soient conformes au Christ, comme les membres a la téte ; car il n'était pas convenable
que ceux qui étaient libérés jouissent d'un plus grand honneur que celui qui a accompli leur
libération, et, alors méme qu'il a regu la gloire et a été exalté par la souffrance, ils deviendraient,
sans souffrance, participants a sa gloire et entreraient sans effort dans la béatitude. Alors, s'il y
avait clairement aussi, dans cette vie, une délivrance de ces travaux, il semblerait que nous ayons
tous embrassé la foi du Christ en vue d'une prospérité visible ; Car il faut bien comprendre que
I'Incarnation du Verbe divin nous a exhortés a retrouver le détachement en nous, afin d'atteindre,
autant que possible, le but fixé. Sans cela, les hommes n'auraient pas da vivre continuellement
dans ce Paradis (antique), ni se contenter du seul plaisir sensuel du bonheur. S'ils avaient observé
la loi divine, ils auraient été élevés au Paradis spirituel, et la vie établie dans le Paradis terrestre"
leur aurait été directement offerte comme une voie permettant a ceux qui s'engageaient
directement vers le but fixé de l'atteindre rapidement. Car il était nécessaire que ceux qui
empruntaient cette voie fassent preuve de prudence, aprés quoi ils recevraient mérité ces
récompenses surnaturelles. Mais ils ont péché, et il leur est devenu impossible de demeurer au
Paradis et de progresser sur le chemin du bonheur. Cependant, I'Incarnation du Verbe de Dieu a
accompli la dette de la nature humaine de telle sorte que la nature tout entiere puisse la payer et
nous conduire de nouveau au Paradis, c'est-a-dire nous en accorder la pleine jouissance. Car Il
nous y a introduits non pas de maniéere sensible, mais d'une facon mystérieuse. Il ne faut pas, en
effet, limiter I'amour de Dieu. Ainsi, un roi terrestre, cessant sa colére envers un de ses sujets
coupables et I'nonorant de sa faveur habituelle, ne lui confie pas nécessairement la méme haute
fonction qu'auparavant, mais, par d'autres voies, peut-étre méme meilleures, le rapproche de lui et
lui montre qu'il est réconcilié avec Lui. De méme, Dieu nous a introduits dans un Paradis meilleur,
bien qu'll ne nous ait pas donné le premier. Ainsi, hous naissons au Paradis, baptisés dans la mort
du Christ, et sommes nourris par I'arbre de vie — le Corps du Maitre —, et nous ne buvons pas I'eau
des sources du Paradis, mais le Sang qui coule de la cote du Maitre — car celui qui ne mange ni ne
boit ne peut recevoir la vie éternelle; et le Maitre nous fortifie pour les combats spirituels par la
chrismation, et plus encore ; et aprés que nous ayons péche, et aprés la venue de la grace, il nous
prive justement du Paradis, mais y raméne aussitdt ceux qui ont manifesté un repentir sincére, et il
est impossible désormais qu’aucun péché humain ne demeure irrémédiablement brisé par la
puissance des Sacrements de celui qui a souffert pour nous. Et ainsi nous demeurons au Paradis
et sommes sur un chemin plus court vers le bonheur, dans la mesure ou, d'une maniére
mystérieuse, nous entrons en contact avec sa Fin ; car notre Paradis et notre Chemin, c’est le
Christ, comme il I'a dit lui-méme, et notre Fin. Car la connaissance de Lui est notre limite et notre
vie, incessante et éternelle, une fois pleinement réalisée, et nous nous y préparons par la
connaissance de la foi. Ainsi, nous sommes désormais des voyageurs vers la vie a venir, a un
degré bien plus grand qu'auparavant, en ce que nous demeurons a la fois au Paradis et
retournons a notre état antérieur, bien que la différence de situation soit si grande que méme dans
I'ordre des conclusions intellectuelles, nous ne l'avons pas encore abordée, et parce que les
mémes besoins continuent de nous presser. Cependant, il fallait que les choses soient agencées
ainsi, et il ne pouvait en étre autrement; et aucune autre voie ne serait plus appropriée au salut des
hommes.

11. Et dans quel but le Christ est-il mort sur la croix ? Il a choisi une mort déshonorante afin
de manifester son amour pour nous en endurant non seulement la mort pour nous, mais aussi une
mort honteuse et haie de tous ; afin de nous libérer de la malédiction en la prenant sur lui, et,

5



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

n'ayant péché en rien, de subir le chatiment supréme pour nous qui avons péché ; afin de nous
donner 'exemple parfait d’humilité et d’obéissance; afin de guérir le péché d’orgueil et de briser les
chaines qui en découlaient; afin que, par son propre exemple, il puisse puissamment convertir les
ames des hommes des désirs terrestres a 'amour de la gloire divine, de sorte que, pour 'acquérir,
elles ne songent plus & une mort déshonorante. Ainsi, en tant qu'homme, Il meurt sur la croix, mais
en tant que Dieu, Il éclipse le soleil, fait trembler la terre, fend les rochers, déchire le voile du
temple, ressuscite, révéle les morts, chatie les crucifieurs et les contraint a confesser la Divinité du
Crucifié. Puis, hélas, Il est enseveli, et son corps, supréme au-dessus de toute nature corporelle,
est recouvert d'un tombeau et accomplit son ultime devoir humain : étre en conformité avec nous
en toutes choses. Ainsi, le corps est séparé de son dme, tandis que sa Divinité était présente en
I'ame et en le corps. Pourtant, le corps n'était pas animé par sa Divinité, bien qu'étant la Source
méme de toute vie, car il ne recevait pas auparavant la vie directement de Lui, mais de I'ame; de
sorte que, dépouillé de I'ame, il devenait nécessairement mort. S'il était possible a I'nomme
d'expliquer cela plus pleinement, alors la Divinité était présente avec l'un et l'autre d'une maniére
qui convenait a chacun d'eux, méme si elle était éternelle et non limitée a un lieu, et encore moins
se serait-elle séparée de I'ame de Son corps lorsqu'ils furent séparés I'un de l'autre pour un court
instant : cependant, Dieu n'était pas homme selon le corps, mais I'Homme était Dieu selon
I'ame,23 comme il en était donc avant la séparation (de I'ame et du corps) ; car 'homme, composé
d'ame et de corps, est cependant homme selon I'ame, et non selon le corps ; et ainsi la Divinité,
I'ame et le corps ne formaient qu'une seule Hypostase, bien que celle-ci (I'Hypostase) n'ait
nullement résisté a la rupture passagére (des éléments qui la composaient).

12. Voici donc le corps du Seigneur qui repose dans le tombeau; mais maintenant il repose
symboliquement (sur le saint linceul), comme alors réellement, car maintenant on chante qu'il
repose dans le tombeau, bien qu'en réalité il soit assis sur les trénes célestes; et le présent nous
raméne au souvenir et a la vénération de ce jour ou tout cela s'est accompli, accompagné de la
méme profonde tristesse. L'ame du Seigneur, revétue de puissance divine, a illuminé I'enfer, et le
Sauveur est venu en aide aux dmes des justes, tant & ceux qui n'avaient pas placé leur espérance
en lui qu'a ceux qui I'attendaient avec ferveur; et tous crurent en lui, I'adorérent et furent libérés
des chaines de I'enfer pour monter au Paradis; mais les ames qui, par le péché, étaient aveuglées
et complétement paralysées, ne pergurent pas la lumiére divine et furent laissées en enfer. L'ame
du voleur prudent fut la seule a échapper aux tourments de I'enfer et a passer directement de cette
vie au paradis. Car la mort du Christ, aprés avoir libéré les ames auparavant captives de I'enfer, ne
permit pas a sa propre ame d'y aller la premiére. L'ame du Maitre demeura en enfer un court
instant, appelant les d&mes qui y étaient retenues a la foi parfaite et les libérant par la puissance
divine. Les dames de ceux qui crurent aussitét en Celui qui était apparu quittérent ce lieu sombre et
ténébreux et s'en élevérent avec I'dme du Rédempteur. Mais ceux qui ne crurent pas y restérent.
L'ame du voleur, ayant cru (méme en cette vie), ne pouvait étre parmi les abandonnés, ni parmi les
libérés, car elle avait cru bien avant eux et, avant méme d'avoir connu l'enfer pour son incrédulité,
elle était devenue digne du Paradis par sa foi. Elle ne pouvait donc étre en enfer avec I'ame du
Maitre, car elle n'aurait pu l'aider et I'aurait accompagné en vain.

13. Je m’arréterai ici sur le sujet de 'Economie divine; a un autre moment, si Dieu le veut,
je présenterai également les prophéties a ce sujet, prononcées par les prophétes sacrés, les
prédictions des livres de la Sibylle, les déclarations des oracles, les prophéties d’Hermes, qui,
comme on dit, était appelé par les Egyptiens «Trismégiste» («Trois fois Grand»); car a travers
tous, comme par un accord quelconque, la Venue de Dieu aux hommes était harmonieusement
prédite; Ainsi, sur la base de ces événements, des miracles accomplis par notre Maitre et de ses
prophéties, tous confirmés dans la pratique, la vérité de notre foi en lui est révélée. Ceux qui,
n'‘ayant jamais abordé la question sous l'angle spirituel, sont restés a I'écart de la lumiére de la
venue du Christ, sont véritablement restés aveugles et insensibles. Pire encore, ceux qui, a I'heure
actuelle, au lieu des livres sacrés, se tournent vers les fables grecques, aussi absurdes que
pernicieuses. lls sont bien pires, car méme aprés avoir recu des preuves bien plus claires de la
Vérité, ils souffrent de la méme ignorance qui la caractérise. Mais a présent, méme sans ces mots,
nous savons tous deux ce que la contemplation des événements d'aujourd'hui nous invite a
méditer : le Créateur du monde entier, aprés d'innombrables tortures, tourments et outrages, est
crucifié, cloué a la croix avec des brigands, abreuvé de vinaigre et de fiel, meurt d'une mort atroce
et, aprés sa mort, est transpercé d'une lance ; puis enterré par des mains pieuses, et, de la part de
ses assassins, craignant sa prédiction de résurrection, gardé avec soin par des sceaux et une
garde militaire ; et, durant tout cela, sa Mére est présente avec ses épouses proches et le disciple
bien-aimé qui, profitant de la bienveillance de ces chefs impies, fut autorisé a assister a la Passion
du Maitre ; les autres disciples, se cachant ou ils le pouvaient, ne le faisaient pas par incrédulité,

6



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

mais par instinct de survie. lls évitaient de faire preuve de courage, et Pierre, de plus, le nia par
peur. Tout cela avait été prédit par le Maitre, et rien ne lui arriva sans avoir été préalablement
annoncé a ses disciples.

14. Notons que notre nature (c’est-a-dire ’humanité) était également divisée en deux : car
c’est sur cette base qu’elle rembourse la dette que 'humanité a sciemment contractée; notre
Seigneur avait le pouvoir de donner sa vie ou non, de la donner et de la reprendre (Jean 10,18) ;
car aprés que Dieu eut pris la nature humaine pour lui-méme, elle devait harmoniser sa volonté
avec celle de Dieu, non pas en niant ses propres désirs, mais en soumettant sa volonté a celle de
Dieu ; ainsi elle a souffert et prié, si possible, pour que cette coupe s’éloigne de lui ; et lorsqu’elle
est frappée a la téte, elle réprime la rébellion contre Dieu et ses lois ; lorsqu’elle est clouée pieds et
poings sur la croix, elle détruit le péché de ceux qui se sont approchés de I'arbre interdit et de ceux
qui ont cueilli le fruit mortel. Elle souffre d'amertume (la bile) et de piquant (le vinaigre) pour cette
douceur (celle du fruit défendu golté par les premiers hommes); elle souffre d'injures et de
blasphémes, a cause des oreilles qui ont congu les conseils pernicieux (du séducteur); elle est
percée a la cbte, afin que le fruit de la cbéte (c'est-a-dire Eve, créée par Dieu a partir de la céte
d'Adam) puisse, aprés avoir éprouvé de la tristesse, connaitre aussi la joie, et que le genre humain
puisse recevoir doublement les bienfaits de la Divine Providence; elle meurt dans sa chair parce
que 'homme a désiré prématurément la connaissance intellectuelle, ne se contentant pas de
I'arbre de vie, mais se livrant a la contemplation insatiable du savoir. Ainsi, la nature elle-méme,
comme on I'a dit, a volontairement payé ses dettes et a fait venir d’elle-méme une Médiatrice pour
le miracle de Dieu, correspondant a la grandeur et a la pureté de I'lncarné, rivalisant avec les
natures incorporelles (angéliques) dans sa pureté et son innocence : la MERE DE DIEU, qui,
présente a la Passion de son Fils, compatit avec lui, brdlant de chagrin; car elle n'avait plus
personne vers qui se tourner, ayant été privée de sa seule Consolation; Elle supporte sagement le
malheur, forte de la connaissance du mystére : car, ayant congu et donné naissance a Lui, elle
connaissait aussi les miracles qu'll a accomplis. Et, forte de la grace de Dieu qui fortifiait
intérieurement sa foi, elle — tournée vers la consolation future et considérant la libération de la
nature (le genre humain) — ne fut pas brisée par le poids des maux présents (des désastres), bien
qu'elle souffrit, comme il est de coutume pour une femme et une mére, bien qu'elle fat tourmentée,
bien qu'elle fit submergée par les larmes, bien qu'elle se soit jetée a terre. Une femme proche de
la vieillesse, célibataire, sans enfant, si ce n'est Lui, sans ville ni foyer, n'ayant connu d'autre joie
que l'espoir en Dieu et le secours miraculeux qui en découle, son Fils unique, qu'elle aimait
comme son enfant et qu'elle honorait comme Dieu, qui émerveille tous les regards et toutes les
oreilles, tous — sauf ces zélotes iniques de la Loi — qui ont élevé La gloire merveilleuse de la
Judée, la plénitude spirituelle de toute la terre, surpassant de plus tous les fils de 'homme en
beauté et en majesté physiques, et possédant une beauté extérieure correspondante par
I'harmonie intérieure extraordinaire de son ame, le voyait mourir dans une situation si désastreuse
et, finalement, incapable, par crainte de ceux qui I'avaient crucifié, de s'accrocher vénérablement a
sa dépouille sacrée. Voila donc ce que la nature humaine, par la volonté de Dieu, a apporté a
l'ceuvre de sa propre guérison; et elle a aussi suscité des serviteurs de la volonté divine — les
disciples sacrés, qui, en vertu de leur justice et de leur vertu infinie, furent choisis pour ce diaconat
céleste, a la fois comme témoins de la Vérité et pour la prédication du salut; mais cette méme
humanité permit a Anne et Caiphe et a leur Sanhédrin pervers, a Judas le traitre et a ces guerriers
cruels d’exister.

15. Ainsi, puisque I'humanité était divisée en deux, I'une servant pieusement le plan divin et
l'autre assistant le malin démon dans la campagne des Juifs contre le Christ, je dirais que la
déchirure du voile du Temple indiquait mystérieusement que la nature humaine — sous laquelle la
divinité du Christ était cachée — se trouvait complétement divisée et profondément diverse, de
sorte qu'il devenait possible de voir des hommes a la fois serviteurs de I'amour de Dieu pour
I'humanité et consumés par la colére contre Dieu. Mais nous, avec le pieux larron, adorant le
Souffrant, compatissants envers sa Mére et ses épouses fidéles, accueillant des disciples au plus
profond de notre ame, nous sommes du bon c6té du voile, possédant désormais cette bénédiction
par la grace du Christ, et c'est sur cette base que nous attendons son amour pour I'hnumanité (sa
miséricorde) et que nous occuperons la place a sa droite, préparés pour les brebis (son troupeau).
Réveillez-vous ! Réveillez-vous ! Réveillez-vous !



