Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

boMmELie sUR LA TRADSFIGURATIOD OU SSiGNEUR
lue au Palais Royal alors qu'il était encore laic et au service de I'empereur Ivan Il

1. Comme pour toute autre féte sainte, je m'efforcerai d'exalter la glorieuse Transfiguration
du Christ — féte riche de miracles, de paroles secretes et ineffables, et d'actes prodigieux — en me
fondant sur les sources disponibles. Car si je devais honorer toutes les fétes par le silence,
n'honorerais-je pas celle-ci de la méme maniére, et surtout sans oser en parler ? En raison de sa
grandeur et de sa dignité, celui qui entreprend d'en parler, comme tant d'autres, doit s'abstenir de
ce qui lui est di. Cependant, aprés avoir prononcé des discours élogieux a I'égard d'un nombre
considérable d'entre eux, je ne pense pas qu'il serait juste de passer sous silence cette féte, car
les raisons qui nous y contraignent aujourd'hui ne sont pas moindres que celles qui I'étaient alors,
et je ne crois pas avoir besoin d'une autre justification, puisque cette féte elle-méme exige qu'on
en parle, et qu'on évite les raisons qui ont été présentées alors (de garder le silence), et qu'il est
maintenant encore plus approprié d'aborder et d'affronter cela hardiment, en rejetant toute crainte.
S'il s'agit de tout le reste, alors nous ne devons d'autant plus ignorer I'amour du Maitre commun
pour I'humanité, a qui cette parole est apportée comme un don. Il I'acceptera certainement avec
grace, en louera le but, et déliera de nombreux liens du péché, ajoutant sa grace. Car ce n'est pas
selon sa dignité et la hauteur de sa Divinité et de sa grandeur, véritablement sans limites, mais
selon I'état de ceux qui l'apportent qu'il compare les dons. Il ne blame pas davantage ceux qui
osent lui apporter quelque chose par amour que ceux qui, par désespoir, se retirent et gardent le
silence. Il est nécessaire d'honorer et de respecter I'Etre supréme et premier, la cause de tout ce
qui existe. Et bien que nous ne puissions le faire correctement en donnant méme une petite partie
de tout, car il est impossible d'approcher la somme due, le pardon est néanmoins accordé a ceux
qui osent le faire. Il semble que ce soit ainsi que les bons serviteurs doivent agir, et tout le
contraire arrive a ceux qui sont négligents quant a l'offrande requise et qui évitent de rembourser
leur dette avec ce qu'ils peuvent. Je dirai que Celui qui révele Lui-méme la Lumiére de la Vérité, et
de Lui-méme, doit répandre Sa grace sur le monde présent, sans laquelle il est impossible a ceux
qui se sont chargés de cette tache d'y parvenir.

2. Le théme de I'homélie festive est donc pour nous le Maitre Lui-méme, transformé et
rayonnant non seulement par sa vie, ses enseignements, ses miracles et tout ce qui I'a précédé —
si grands et si lumineux, et ne répondant qu'a Dieu — mais aussi maintenant par la lumiére de la
Divinité voilée en Lui, qui, auparavant, n'avait été révélée a aucune de ses créations, et lorsque la
chair du Maitre n'avait pas encore été glorifiée, par quoi Il n'aurait pas pu se révéler plus
facilement, ni lorsque les disciples étaient capables de le voir avec des yeux non encore adaptés
et parfaits a la contemplation spirituelle, alors pour la premiére fois, Il se révéla, se mit a nu et se
révéla pleinement; car la nécessité de la Dispensation et la grandeur de la puissance étaient plus
fortes que tout obstacle. Et bien que les spectateurs fussent présents d'une maniére parfaitement
convenable au miracle, et semblassent s'attendre a cette vision — car ils savaient que ce n'était ni
en vain ni par hasard qu'ils avaient été emmenés seuls, que le lieu était complétement désert, que
le moment était propice a la priere et que tout était préparé pour la vision —, néanmoins, de méme
que I'on verrait un éclair, ou quelque chose de plus radieux encore, qui, avant de briller devant les
yeux, était complétement caché, la lumiére divine illumina alors les yeux des apdtres avec une
telle intensité. Mais bien que cela se soit produit dans de telles circonstances, la vision de cette
radiance était véritablement plus lumineuse que toute autre radiance, surpassant tout ce que la
nature pouvait offrir, et frappa les yeux de ceux qui la virent, les aveuglant; et elle leur fut révélée
sous une certaine forme de condescendance envers leurs capacités, car en réalité tout ce qui
existe est infiniment inférieur et plus faible qu'elle. Cet événement est la raison de notre féte. C’est
la le fondement principal du théme actuel, a savoir : la gloire et le royaume du Christ, et la
transformation de son image en une image plus lumineuse et plus divine, ou mieux encore, la
réveélation, dans une certaine mesure, de cette image auparavant cachée elle-méme et de sa
nature divine, produite en proportion des circonstances, des besoins et de I'état de ceux qui la
contemplent.

3. Quel était donc le dessein et l'intention du Maitre, glorifié d'une maniére nouvelle ? Il se
réveéla dans la gloire supréme, capable de surpasser ceux qui sont éprouves, de demeurer sans
souffrance et d'exercer le jugement avec une plus grande aisance, mais devant accepter le
déshonneur et la mort pour une vie et un royaume supérieurs; (il se révéla bien sir comme Dieu)
car les apdétres ne pensaient pas qu'une telle splendeur puisse étre inhérente a I'nomme, et avant
cette vision, ils ne I'avaient méme pas imaginée. Bien que son intensité ft bien supérieure a leur
capacité de contemplation, ils purent néanmoins conclure que son rayonnement intérieur

1



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

surpassait infiniment celui qu'ils avaient vu sur le mont Thabor. Ce rayonnement, comme ils
l'apprirent (Is 6,1-3), méme les séraphins ne peuvent le contempler sans se couvrir le visage
d'ailes, protégeant ainsi leur vue fragile. Il incita les disciples a méditer sur la grandeur de leur
Maitre. Et lorsqu'ils Le voient dans une éclipse de gloire (ou mourant) et assumant une épreuve,
qu'ils gardent la force d'espérer un avenir meilleur et une foi inébranlable en Lui, jusqu'a ce que,
par I'expérience, ils Le connaissent mieux, Lui et I'objet de leurs espérances; alors, quant a Dieu,
Maitre et véritable Roi, qui peut les honorer de tout honneur, ils mourront dans la joie. Il a présenté
le bienfait de la priére, qu'll enseigne partout par ses paroles et par son exemple; car |l gravit la
montagne pour prier, et il apparait que, comme fruit certain de la priére, Il recoit une telle gloire. Il
recoit d'en haut un second témoignage, plus glorieux encore que le premier (qui eut lieu lors de
Son baptéme). De plus, Il honore la vertu, sur la base de laquelle Il choisit ceux qui partageront
avec Lui des choses indicibles. Il les récompense d'abord en se révélant a eux sous une forme
plus divine, en dissipant de leurs dmes la grande crainte et en ravivant leur zéle pour les vertus,
grace auxquelles eux seuls pouvaient étre appelés a des choses meilleures et plus exaltées.
Ensuite, a la nature humaine, existant en lui-méme, comme devant des témoins présents, |l
accorde des promesses de bonheur et la dépouille de son ancien déshonneur et de sa honte. I
attire les disciples par la jouissance des choses qu'ils ont vues; afin qu'ils puissent en jouir
continuellement, il les prépare a tout endurer, car méme alors, méprisant tout, ils désirent
ardemment demeurer ici et vivre sous des tentes, a tel point que ce gqu'ils ont vu les a grandement
ravis, si bien que leurs pensées, tout comme leurs corps, s'élevérent, de sorte que rien dans les
choses ordinaires ne pouvait retenir leur attention, de sorte qu'ils ne pouvaient contempler que leur
Maitre, existant dans une telle gloire; car cela suffisait a les clouer a ce lieu et aux plaisirs qui s'y
trouvaient. Il convenait également que leur conviction, puisée dans les nombreuses paroles et
témoignages antérieurs du Maitre, soit éclairée, afin qu'ils considérent alors que le temps était
venu pour l'accomplissement de la promesse du Sauveur et de leurs espérances.

4. La Transfiguration du Christ nous apporte une telle abondance de bénédictions : car ce
qui s'est produit alors apporte bienfait et joie a ceux qui étaient présents, tout autant qu'a nous
tous, dans la mesure ou nous sommes affermis dans la foi apostolique. Ainsi, toute son ceuvre et
son Mystére contiennent la plus grande manifestation de sa sagesse, et en méme temps un
bienfait pour notre nature. L'immensité de la sagesse et de I'amour pour I'humanité qui imprégnent
les événements actuels dépasse l'entendement, et les mots des plus savants ne sauraient la
décrire pleinement. Car, comme il sied a un Dieu et Maitre, qui recherchait le salut des hommes
avec tant de douceur et d'humilité, qui était par nature un Homme, comme les autres hommes,
mais pur et sans péché, et qui dut assumer le paiement des péchés des pécheurs, un véritable
Maitre, qui n'omettait aucun moyen pouvant étre utile, Il fit lui-méme certaines choses, en accepta
d'autres, et dans d'autres cas, tant par ses paroles que par ses actions, il instruisit ceux qui étaient
alors présents et par leur intermédiaire — tout cela, non pas séparément, mais en méme temps, de
la méme maniére, en temps voulu et non sans une préparation ou un préjugé préalable. Il ajoute
en ce cas la splendeur d'un miracle, ou plutét de miracles, car de nombreux éléments se sont
conjugués : I'éclat de son visage et de ses vétements, si lumineux, la présence des principaux
prophétes, son apparence miraculeusement imposante et la voix qui tonnait en son sein.
L'ensemble était d'une beauté et d'une force étonnantes, non seulement étonnantes, mais comme
en parfaite harmonie avec tout, procurant une sensation agréable. Ainsi, méme sans ce miracle, il
aurait eu l'intention d'accomplir magnifiquement les ceuvres qui suivirent et de gagner des disciples
et de confirmer pleinement la foi de tous. Cependant, sans ce miracle, le plus beau de tous ceux
qu'il a accomplis et qui se sont produits en sa présence, |'ceuvre de son ministére aurait pu étre
incompléte et devenir néfaste.

5. Sachant alors que le moment était proche, il commencga a se révéler a ses amis et
disciples. Par amour pour eux, il aurait voulu le faire plus tét, mais sachant qu'ils ne le
supporteraient pas, il le fit maintenant, les épargnant. Ainsi, il ne leur annonga pas lui-méme qu'il
était le Fils de Dieu, mais demanda a ses amis l'avis des autres a son sujet, et aussi leur propre
opinion : leur avait-on révélé quelque chose de plus grand qu'aux autres ? — connaissant, bien sdr,
ce qu'ils pensaient, mais désirant qu'ils confessent aussi de leurs lévres leur foi en lui et que leur
connaissance de la vérité soit récompensée. C'est pourquoi il loua et bénit Pierre, qui donna la
réponse au nom de tous, pour la révélation d'en haut, et lui confia en premier I'entrée des sauvés
au Royaume des Cieux en récompense de cette confession, une récompense sans pareille. Et
bien qu'il n'edt pu dire cette chose si importante par lui-méme, le Seigneur I'honora néanmoins, lui,
le seul a l'avoir annoncée, en le récompensant et en le déclarant « bienheureux ». Mais en méme
temps, il ordonne que personne ne dise qu'il est le Christ, ce qui est précisément la raison pour
laquelle, lorsqu'ils (les apoétres) l'ont dit, il les a honorés de louanges et de miséricorde.

2



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

6. Ainsi, avec une grande prudence et une grande attention (car il ne voulait pas provoquer
de persécution),” il se révele a eux, comme il sied a un Maitre et a un Ami; et il anticipe le
témoignage d’en haut qui suivrait, ainsi que I'éclat saisissant de son visage et de ses vétements,
révélant de plus grandes choses a son sujet aux disciples, considérant qu’ils seraient affligés s'il
leur restait caché jusqu’a la fin, ne souhaitant pas que quiconque le connaisse publiquement; mais
il apporte rapidement une preuve par les actes, si claire qu’il n’était plus possible ni de douter de
ces paroles, ni d’étre choqué par les événements qui allaient alors se produire; et lorsque cela se
produirait, de sorte que les paroles du Maitre continueraient de résonner a leurs oreilles, par
lesquelles il louait ceux qui I'aimaient vraiment et par lesquelles il annoncgait sa gloire a venir. Ainsi,
ayant ainsi élevé leur pensée et enflammé leur amour pour lui, il commence a leur annoncer des
choses tristes; Mais lorsque Pierre commencga a prier pour que cela soit empéché, Dieu le lui
interdit avec une grande sévérité, comme quelqu'un qui n'avait pas encore pénétré les profondeurs
de l'ceuvre de la Dispensation, mais considérait comme une chose terrible et un malheur ce qui
allait sauver toute la nature humaine, et qui allait apporter gloire, royaume et un nom au-dessus de
tout nom a Celui qui allait le souffrir, bien que (en prédisant cela) Il méle a la tristesse quelque
chose de joyeux et qui, en soi, suffirait a apaiser la douleur causée par d'autres événements et a
I'adoucir avant I'épreuve : car Il dit qu'aprés trois jours, Il ressuscitera et, leur apparaissant, il
dissipera leur découragement, et Il se réjouira avec ceux qui se réjouissent, et, ayant vaincu, avec
les vainqueurs, et il leur montrera une vie bien meilleure et plus éclatante, comme il est naturel
pour Celui qui est ressuscité des morts et qui posséde une si grande puissance. Mais Pierre,
totalement prisonnier du déni de la souffrance et de la mort, et I'esprit en proie a des pensées
douloureuses, n'est pas enclin a la guérison et ne tient pas compte de ce qui pourrait apaiser une
telle rébellion en lui, peut-étre méme sans percevoir le Mystére de la Résurrection, accordant une
valeur inestimable a sa vie et se détournant des dangers qui, croyait-il, passeraient certainement
du Maitre vers eux.

7. Ayant donc trés strictement interdit a celui qui, par ignorance, rejette et n'admet pas ce
seul reméde aux maux humains, et pour lequel le Maitre a dispensé toutes les ceuvres
précédentes, Il adresse ensuite Ses paroles a tous : Je suis si loin, dit-Il, de subir, pour ainsi dire,
par contrainte, les choses que je prédis, et de rencontrer, pour ainsi dire, contre son gré, les
calamités qui surviennent, que he vous conseille aussi a tous d'étre zélés pour Ma volonté, et de
méme que Moi-méme, me réjouissant, j'accepte la souffrance pour vous et pour toute I'humanité,
ainsi Je veux que vous soyez aussi préts a mourir pour Moi et pour la Vérité, sans vous laisser
distraire de cela par quoi que ce soit de temporaire, mais en rejetant résolument tout et en
dévalorisant tout; car mes disciples doivent adhérer a une telle vision du monde s'ils veulent suivre
mes actes et mon caractere, et endurer les calamités qui surviennent avec la méme endurance;
Car le but de notre vie ne se limite pas au présent et au visible, de sorte que nous n'aurons pas a
rendre compte de notre vie passée, car aprés cela, il n'y aura aucune récompense pour les
défunts pour leur vertu, ni aucun dommage (ou chatiment) pour ceux qui ont grandement joui de la
vie présente et de ses plaisirs : il faudrait donc céder aux persécuteurs de la Vérité et étre préts ay
renoncer ensemble; mais celui qui, pour moi et pour la Vérité, a donné sa vie pour rien, vivra
éternellement, et bien qu'il puisse sembler avoir ruiné sa vie terrestre, il n'en est rien, car il était
comblé de bonheur et de plaisir et jugé digne de nombreuses couronnes, qui devraient déterminer
la vraie vie; Celui qui M'abandonne facilement, ainsi que tout ce qui m'appartient, qui renonce a la
Vérité et fuit les dangers liés a sa préservation, acquérant ainsi cette vie, rencontrera tout le
contraire de ce qui a été dit préecédemment et sera enchainé aux ténébres et a de nombreux
autres tourments éternels, demeurant dans la souffrance constante, ce qui semblera pire a ceux
qui souffrent que d'innombrables morts. Car si quelqu'un avait le pouvoir de régner sur le monde
entier et de dépasser les limites du bonheur humain, et pourtant perdait courage dans la lutte pour
la Vérité, il ne deviendrait rien lorsqu'il serait arraché a ce monde de prospérité, peut-étre méme
avant d'en avoir goQté, tant il est insignifiant et fragile, et pas plus précieux que des réves. Mais
celui qui est coupable de trahison envers la Vérité devra subir pour cela un chatiment intolérable et
sans fin. Il est donc impossible a un homme raisonnable de vouloir préférer quelque chose de ce
qui existe a son ame et de le considérer comme son équivalent, de sorte que, I'ayant acquis, il ne
s'inquiéterait pas de sa destruction, ou que, ayant commis la trahison, il rachéeterait son ame du
chatiment. de ce fait, comme s'il était facile d'amadouer le juge avec quelques cadeaux ou de le
tromper pour qu'il modifie sa sentence.

8. C’est pourquoi, je désire que, tout en espérant une chose et en craignant une autre,
vous soyez jaloux de moi; car je me donne moi-méme en exemple de ce que je vous enseigne :
courage, patience et détachement des choses éphémeéres. Que nul ne s’imagine juger mes
paroles et mes actes autrement, ni exiger de vous autre chose que ce que je vous ai prescrit.

3



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

Mais, étant votre Maitre et votre Juge, je siégerai alors ouvertement sur le tréne, a la vue de tous,
paraissant dans la gloire du Pére, comme Dieu, porté par les anges et recevant d’eux le service, et
je rendrai a chacun selon ses ceuvres. Celui qui a honte de Moi et de Mes paroles sera compté
parmi ceux qui m'insultent, se détournent de Dieu et nient ma dignité, et moi-méme, j'agirai de
méme. Car, dans le spectacle infiniment plus grand et plus lumineux des anges, je déclarerai que
je ne connais pas un tel homme et que je le considérerai comme un étranger et un ennemi. Mais
avec celui qui Me révere, ainsi que Mes paroles, et qui les garde, Moi-méme, le traitant avec la
méme faveur, le traiterai comme un ami et un admirateur de Mes ceuvres. Quelle comparaison
pourrait-il y avoir entre I'nonneur et le témoignage que vous me rendez ici devant des hommes
mortels et pécheurs, et ce que Je vous rendrai dans la gloire et le rayonnement des bienheureux,
ou encore le meépris sur le trébne du jugement (que Je rendrai @ mes insulteurs), et celui-ci (que
quelqu'un me rend, ainsi que mes paroles) ?! Mais ne pensez pas que vous ayez perdu le sens de
Mes proclamations concernant mon royaume et ma gloire, par lesquelles, dis-je, je dois venir
examiner la vie de chacun, et que Je promets d'assimiler aussi a vous, qui vous attachez a moi et
a mes paroles. Méme jusqu'a la mort, et lorsque je souffrirai, regardez-moi avec espoir, et si vous
osez traverser des dangers semblables, alors, méme du vivant de certains d'entre vous,
j'apparaitrai sous une certaine forme, reflet et ressemblance de cette gloire, sur la base de laquelle
vous comprendrez pleinement la Vérité et la grandeur de la gloire a venir; (je dis «reflet» et
«ressemblance»), car il est impossible a ceux qui sont dans le corps de voir cette gloire dans sa
forme pure, et celui qui aura pleinement contemplé la magnifique gloire de la Divinité ne pourra
pas vivre. .

9. O quel enseignement magnifique ! O paroles de vie ! Qui, les ayant entendues, méme
sans autre argument pour les étayer, n'aurait pas reconnu qu'elles étaient les paroles de Dieu, qui
n'a pas daigné converser avec les hommes ? Car il savait qu'il devait mourir aprés cela, ayant
suscité l'envie contre lui-méme et précipité sa propre mort par ses paroles et ses actes,
accomplissant ainsi la plus grande ceuvre de son ministére et désirant, par sa mort, acquérir la vie
pour tous. Qui, simple homme, aurait souhaité manifester un tel amour pour I'hnumanité, ou qui, le
désirant ardemment, aurait pu y parvenir, s'il ne possédait pas le pouvoir supréme de renverser et
d'abolir celui qui détenait le pouvoir de la mort ? Certes, il aurait été possible d'éviter toute la
tragédie imminente en renongant aux miracles, en renvoyant les disciples et en cessant d'accabler
les scribes et les pharisiens de ses réprimandes. Car nul ne saurait affirmer qu'il désirat
véritablement jouir de la vie la-bas, ni qu'il aurait volontiers sacrifié la sienne pour le soulagement
immeédiat qu'elle aurait apporté. Bien que certains puissent la gacher par la mort, au nom du plaisir,
cela ne signifie pas qu'il aurait méprisé les nombreuses souffrances qu'il était destiné a endurer
avant de mourir. Or, le Maitre était si loin de jouir de la vie qu'il exaltait la pauvreté et la pauvreté
d'esprit, et condamnait avec véhémence la richesse et I'arrogance, ordonnant a ses disciples de
ne posséder ni un sou ni une bourse. Non seulement il enseignait cela, mais il se présentait lui-
méme comme un exemple vivant de ses paroles, ne possédant ni maison ni ville, menant une vie
entiére dans la sobriété et la sagesse, et fréquentant ceux qui, proches de lui, possédaient les
mémes qualités. Dés lors, ayant ainsi volontairement accepté I'épreuve de la souffrance, pourquoi
et comment aurait-il incit¢ ses amis et disciples, si coupables, a s'exposer a des dangers
similaires, sans leur apporter un soutien plus important ? Etait-il lui-méme dans une meilleure
situation pendant qu'ils souffraient, et ne pouvait-l méme pas étre présent auprés de ceux qui
souffraient dans ces épreuves ? Pourquoi donc, désirant pour eux tout le bien, outre le salut
éternel de leurs ames, ne leur a-t-il pas aussi préparé une fin digne de leur rang ? S’il ne devait
pas étre immédiatement exposé au danger, pourquoi, sans avoir une confiance absolue en eux,
leur promet-il maintenant la manifestation de la gloire et la Résurrection ? Car il se pourrait que, ne
voyant rien de tout cela se réaliser, ils considérent tout cela comme une tromperie et se reprochent
de si vains espoirs, au lieu d’étre préts a mourir pour la gloire du Maitre et pour toutes ses
alliances envers eux. Et comment aurait-il pu prévoir cela, s’il n’était pas grandement aimé de Dieu
et n’avait pas besoin d’une révélation divine pour confirmer sa vertu, s’il n’était qu’'un simple
homme — telles étaient les élucubrations de Cyrinthe et de Photin ? Mais comment pouvait-il étre
aimé de Dieu et prétendre étre le Fils de Dieu et le Christ, alors qu’il ne I'était pas ? Comment
donc, étant aimé de Dieu et déclarant étre le Fils de Dieu, ne serait-il pas pleinement le Fils de
Dieu, le vrai Dieu et le Maitre du monde ? Sur quel fondement est-il convenable qu’'un homme soit
ainsi glorifié ? Moise et les prophétes, choisis par Dieu, furent-ils ainsi glorifiés, eux qui n’avaient
rien en commun avec ce mode de vie, cette époque et cette Voix témoignant de sa filiation divine ?
Un homme est-il jamais ressuscité par sa propre puissance, ou a-t-il jamais prévu sa résurrection ?
Car Lazare, aprés que le Sauveur eut prié pour lui et versé des larmes, comme cela avait été fait
auparavant, fut ressuscité par lui, de sorte que, malgré ses nombreux autres actes, ce miracle

4



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

surpassa tous les précédents. Personne n’a prié pour le Christ, personne n’a osé le faire, mais |l
est ressuscité lui-méme. Assurément, il était Dieu pour accomplir cela. Ces paroles recélent de tels
trésors. Ainsi, Il se révéla comme Dieu et adressa a Ses amis les paroles dignes de sa parole. l|
prépara ainsi magnifiquement leurs ames aux épreuves a venir, les fortifiant pour parler, les
tempérant et les amenant a considérer le déshonneur pour la gloire, la mort pour la vie, et a ne
jamais faiblir dans leur amour et leur foi en Lui, comme ils I'avaient fait auparavant, afin qu'ils ne
soient ni perplexes, ni confus, ni sujets au doute.

10. C’est pourquoi la Transfiguration du Christ avait sa raison d’étre et sa nécessité; car il
savait qu'’il devrait souffrir, car cela constituait 'essentiel de son épuisement et la fin (ou la limite)
de cette mission impressionnante. Le prédire était juste, approprié et opportun. Il était nécessaire
de fortifier les disciples, qui seraient profondément troublés par le déshonneur de leur maitre et qui
étaient susceptibles de lui attribuer une part d’humanité, de peur que leur vigilance ne soit altérée
par un mal. De plus, il était nécessaire de les inciter a un combat égal et de les amener a
s’imprégner des paroles d’exhortation. Il était donc nécessaire de leur révéler sa gloire intrinséque,
et de le faire, la encore, non par hasard, a la fois pour la prédire et pour la proclamer. Et puisqu’il
avait accompli tout ce qui avait été dit précédemment en vue de la proclamation de sa gloire, les
promesses exigeaient elles aussi sa manifestation. Ainsi, ayant attiré des spectateurs et des
témoins de sa gloire — suffisamment nombreux, remarquables par leur vertu et leur excellence (par
rapport aux autres), parmi lesquels I'un était connu pour son amour du Christ, un autre était mis en
avant parce qu'il était aimé de Lui, et Jacques le Zélote était doté d'un zéle exceptionnel, tous plus
dignes que les autres d'assister a cet événement, plus réceptifs a sa compréhension, plus aptes a
I'assimiler et a le préserver, et plus utiles a écouter, afin qu'll puisse le déclarer et le proclamer a
nouveau en temps voulu —, Il est alors transformé et glorifié sous leurs yeux. Conservant la méme
apparence, il change l'image de son visage, passant de la couleur naturelle de sa peau a une
radiance solaire absolue, une radiance qui n'existe pas au monde et qui ne peut véritablement étre
comparée qu'a la lumiere du soleil, dans la mesure ou il était possible pour ceux qui la
contemplaient d'établir une telle comparaison, car dans le monde visible, rien n'est plus brillant que
le soleil, et c'est a sa radiance qu'il leur était possible de se comparer. Et cette image de Lui
manifestait sa gloire et sa Divinité — non pas quelque chose d'étranger, d'inhabituel ou d'extérieur,
mais une sorte de reflet de la Divinité invisible qui existait en Lui, pénétrant miraculeusement son
corps, I'habillant et l'illuminant sans cesse, sans se révéler aux yeux charnels et sensibles si ce
n'‘est par un tel miracle. Ainsi, il me semble, I'ceuvre de la dispensation demeurait cachée et il
serait impossible a ses ennemis de la découvrir. La gloire de Son corps était également présente,
son image rayonnant de l'intérieur et de I'extérieur, non pas en changeant sa nature ni en modifiant
cet état de souffrance, de servitude et de toute condition terrestre. Car cette gloire, qui se révéla
aprés la splendeur, la subtilité et le détachement parfait que Son corps ne possédait méme pas
avant la Résurrection, Le montrait alors glorifié, de sorte qu'on peut raisonnablement parler de la
gloire propre de Son corps. C'est pourquoi on le dit «glorifié» et, en raison de sa gloire passée,
«glorieux». C’est pourquoi, lorsqu’il apparut resplendissant de lumiére (car cette lumiére
transparaissait a travers ses vétements, si blancs qu’ils ressemblaient a la neige), Moise et Elie lui
apparurent et s’entretinrent avec lui de son départ imminent et annoncérent ses souffrances, ne
révélant rien d’inconnu, mais exergant un ministére prophétique et, pour ainsi dire, fiers de la
prophétie concernant les événements qui s’accomplissaient alors, se réjouissant avec toute la
nature humaine, goltant déja a 'amour destiné a I’humanité,® qu’ils avaient prévu et dont ils
avaient prophétisé. Et tout cela fut sagement orchestré, afin que le Seigneur des vivants et des
morts, celui qui est en accord avec la Loi et les prophétes et leur accomplissement, soit révéle; et
Pierre lui-méme sut alors parfaitement qu'il était a juste titre appelé «bienheureux» parce qu'il
croyait qu’il n’était ni Moise ni Elie, mais le Christ, le Fils de Dieu.

11. Mais Pierre, s'apercevant que les prophetes allaient partir, leur conseilla de rester et de
dresser trois tentes, sans se rendre compte de la portée de ses paroles. Car méme si la grace des
visions l'avait véritablement saisi, il aurait d0 se rendre dans I'aréne des combats et rester auprés
du Maitre, si engagé dans la lutte, et, étant lui-méme préparé a ces mémes combats, pouvoir
golter éternellement a ces joies. Car ce qui arriva alors relevait de la Dispensation, et le Maitre
avait conduit avec Lui sur le mont Thabor ceux qui devaient seulement contempler sa gloire et son
royaume, mais non les godter. Si, toutefois, il les pressa de rester par désir d'épargner au Maitre
les souffrances et de se tenir lui-méme a I'écart des combats, alors il agit de facon inconvenante,
méme apres ces admonestations, entravant I'ceuvre de la merveilleuse Dispensation et se
montrant trop attaché a la vie terrestre. Si toutefois il avait désiré avoir les prophétes (Moise et
Elie) comme assistants en cette affaire, pensant les retenir a leur arrivée afin de fortifier davantage
le Maitre (pour ses souffrances a venir), et s'il avait été prét a leur offrir des tentes et a les honorer

5



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

au méme titre que le Maitre, alors cela aussi était tout a fait inconvenant. Et avant que Pierre n'ait
eu le temps de finir de parler, un miracle s'ajouta au précédent : une nuée lumineuse les
enveloppa, et une voix se fit entendre. Les paroles étaient les mémes que celles prononcées
auparavant au sujet de son baptéme, mais il fut ajouté ici qu'il fallait qu'on I'écoute. Cela était
naturel, car le moment exigeait un témoignage plus fort et plus clair, et alors il avait été donné en
présence d'un seul prophéte (saint Jean-Baptiste). Or, a présent, il se trouvait en présence des
deux principaux prophétes, et donc devant le peuple rassemblé, qui écoutait et regardait. Et
maintenant — en présence de disciples choisis a cette fin, car, de 'avis du Maitre, ils étaient les
meilleurs (en humanité), dans la mesure ou cela était possible pour 'homme, et déja pleinement
avanceés en vertu et en gréce, et avec eux le Maitre entendait commencer des projets et des
exhortations plus divins, dont les auditeurs devaient tenir compte; de plus, comme de nombreuses
tentations étaient déja apparues, il était nécessaire de les appeler a la vigilance, de peur que les
paroles, chassées de leur mémoire et évaporées, ne leur restent cachées.

12. Et ils tombérent face contre terre, saisis de confusion; mais ils se relevéerent lorsque le
Maitre leur tendit la main et le virent seul. Car les prophétes, lorsque la Voix retentit, reculérent
aussitét, pour montrer que ce témoignage concernait directement le Maitre et que ce que la
Colombe avait fait lors de son baptéme, au lieu de l'index, était I'ceuvre de la Voix. Et de nouveau,
il leur ordonna de garder le silence, de ne rien dire a personne de ce qu’ils avaient vu et de le
garder secret jusqu’a sa Résurrection ; car il ne recherchait pas la gloire auprés des autres, bien
gu’elle devint précéder les ceuvres de son ministére ; mais, honorant le chef des disciples, se
révélant a eux et les exhortant a 'audace, qu’il devait ensuite utiliser comme instruments du
ministére, il leur révéla sa divinité et sa puissance, et prédestina la gloire future dans laquelle les
justes resplendiront, ressuscités d’entre les morts, correspondant a leur origine et a leur premier-
né (de leurs morts).

13. Ainsi s'achévent les miracles de la Transfiguration, qui ont été notre théme. Car au-dela
s'étendent une multitude d'autres miracles et d'enseignements sublimes, certains exprimés en
paraboles, d'autres par des dénonciations plus directes et audacieuses de I'hypocrisie, par
lesquels I'inimitié qui s'était enflammée contre la Vérité a produit pour nous la mort salvatrice du
Christ et le signe victorieux de notre mort commune. Chacun de ces miracles est I'objet d'une féte
différente, tout comme la Transfiguration est le théme de la célébration d'aujourd’hui. Quoi de plus
merveilleux que les événements que nous célébrons maintenant ? Quoi d'autre pourrait nous
inspirer a étre plus pieux et a nous réjouir en ame, a exulter de corps, a accomplir le culte di et a
chanter des louanges, a rendre grace, a discipliner notre esprit et a cultiver notre conduite, par
laquelle notre adoration de Dieu s'exprime tout particulierement ? Car si nous nous tenons auprés
des apoétres enlevés au mont Thabor et, comme si nous étions présents avec eux, si nous
écoutons ce qui s'y passait, alors nous devons, oubliant tout, désirer nous installer, pour ainsi dire,
sous une tente, prés du miracle. Car maintenant que la dispensation est accomplie, rien ne nous
en empéche. Demeurons donc souvent en ce lieu, tournant nos pensées vers le miracle,
appréciant la richesse du bienfait qui en découle et manifestant une maniére de vivre conforme a
ce bienfait. Désirons-nous devenir disciples de ceux qui ont vu cela ? — alors nous devons nous
attacher d'autant plus au miracle, libérés de toute crainte, lorsque le secours est devenu si évident
et que rien ne peut absolument altérer notre joie.

14. Ce miracle révéla indiscutablement et clairement la gloire du Christ, jusque-la cachée,
et son royaume — non seulement au vu des événements étonnants et divins qui se produisirent
alors, mais aussi en confirmation de I'espérance et de la prophétie antérieures (Mt 16,28); et il
révéla également la gloire non seulement de sa divinité, mais aussi de sa chair — une gloire
inhérente a sa nature divine, qui, pour ainsi dire, rayonnait d’elle-méme et illuminait son corps
sacré. Cette gloire de la chair, cependant, ne fut pas révélée d’emblée aux hommes vils, car ce
n'est qu’alors, au moment de la Transfiguration, et selon une certaine succession, qu’elle fit
'expérience de cette splendeur et de cette gloire de l'action divine unie a elle. Aprés la
Résurrection et la victoire, elle la regut comme étant en elle et coexistant avec elle comme son
propre bien, puisqu’en accord avec elle, elle fut entierement transformée. Ce miracle fortifia la foi
des apbtres dans le Maitre, attisa leur amour pour Lui et les prépara a l'attente de leurs combats —
les leurs, eux qui savaient qui les récompenserait de leur patience dans ces épreuves et qui, par
leur intermédiaire, étendrait la grandeur de ce secours a tous ceux qui croiraient. On peut dire qu'il
est, en quelque sorte, le centre de toute la Dispensation, ou sont contenues toutes les
bénédictions qui en ont découlé, ainsi que toutes les graces (miséricordes) de Dieu envers les
hommes, dans la mesure ou elles leur furent accordées avant le début de la Dispensation et dans
la mesure ou, se poursuivant jusqu'a la fin des temps, elles s'y mélent et s'y entremélent, non pas
au sens ou toutes convergent vers ce centre ou s'en éloignent, mais au sens ou certaines y

6



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

prennent leur origine, tandis que d'autres, dirigées vers lui, s'y accomplissent et y cessent leur
chemin. C’est pourquoi, lors de la Transfiguration du Christ, 'ordre des prophétes fut également
présenté, et celui qui représente la personne de la Loi ne fut pas abandonné. Celui qui a établi la
Loi dans les temps anciens et a envoyé les prophétes d’en haut témoigne que ceux qui précheront
la bonne nouvelle du salut sont également présents ici, et que leur préoccupation sera I'ascension
des hommes au ciel. De méme, lors de la Transfiguration du Seigneur, les prémices du Second
Avénement du Christ et la gloire de ceux qui participent a Lui, « les bénis du Peéere », furent
manifestées. Et, comme Il I'a dit, cela montre de quel éclat brilleront les justes. La nature inanimée
ressent elle aussi, pour ainsi dire, les prémices lumineuses de sa transformation, sur lesquelles
elle peut s’appuyer avec les enfants de Dieu : une ascension vers un état meilleur, conforme a la
condition des hommes libres, recevant la restauration et non plus les ténébres, comme dans les
temps anciens et rayonnante.

15. Ainsi, ce miracle, survenu a l'aube de la Passion du Christ, portait en lui une part de
tristesse, méme si la joie I'emportait sur la douleur. |l causa aussi aux apétres de nombreuses
peines, toutes dignes de louange et de consolation. Il les saisit de crainte, les émerveilla par son
étrangeté, les troubla par la prescience des souffrances a venir du Sauveur, mais fut adouci par la
joie des choses qu'ils virent, leur insuffla I'espoir du meilleur et les remplit de zéle et de courage.
Or, aujourd'hui, rien ne nous laisse inondés de joie et d'un ravissement indicible. Présent dans nos
esprits, percu par nos oreilles, loué par nos lévres, représenté sur les icOnes, commémoré et
vénéré de toutes maniéres, il est un ravissement absolu, un printemps spirituel (ou une aube), un
silence et une lumiére, une joie insouciante des ames. Transforme-nous maintenant aussi, Christ
Roi, en nous faisant passer de la souillure du péché a la beauté de la vertu, en nous blanchissant
et en nous révélant conformes a ton image par la participation mystérieuse a tes souffrances et par
I'observance possible de tes commandements. Change ensuite le fardeau physique de ce corps,
la mortalité et la laideur, en détachement, légéreté et beauté. Accorde-nous aussi de golter a la
gloire de ta chair et de ta divinité, de la voir et, autant que faire se peut, d'en jouir, toi a qui
reviennent toute gloire, tout honneur et toute adoration, avec le Pére et le saint Esprit pour les
siécles des siecles. Amen.



