Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

OISCOURS SUR LA PARABOLES OU PUBLICAID €T OU PbARISIiED

Sermons de saint Gennadie (Georges), prononcés pendant le Caréme et les semaines qui le
précédent.

1. En enseignant et en énoncgant la loi, notre Maitre présentait souvent au regard spirituel
de ses disciples — et a travers eux a tous ceux qui s'approchaient de lui — la montagne de l'orgueil
et la chute qui s'ensuit, qui frappe ceux qui sont pris au piege de cette terrible passion, comme elle
le mérite par la rétribution céleste. Il présentait aussi I'exaltation qui découle de I'humilité d'esprit,
que Dieu accomplit soit selon l'excellence de sa miséricorde envers ceux qui se détournent de
leurs péchés, soit — selon la balance de la justice — en considération de ceux qui, avec leurs autres
vertus, associent sagement I'humilité d'esprit. Dans le méme temps, de maniére claire et
accessible, il exposait tous les autres chemins menant au salut et les établissait dans |'ordre des
préceptes. Mais méme en privé, il commandait souvent les mémes choses a ses disciples; et dans
le Sermon sur la montagne — et a la foule, lorsqu'elle se rassemblait autour de lui de Galilée et de
bien d'autres lieux. Pour les disciples, préparés a recevoir les Mystéres divins par leur propre état
spirituel et par la grace de Celui qui les avait appelés, les paraboles étaient superflues. Il daigna
alors venir a la foule et, pris de compassion pour elle, «brebis perdues sans berger» (Mt 9, 6; Mc
6,34) — car ceux qu’on prenait pour des bergers étaient en réalité des loups pour leurs ames, pires
que n’'importe quelle béte sauvage —, il leur accorda I'occasion de I'écouter. Aussi, voyant que ce
peuple accueillait avec respect et joie cette ordonnance céleste, il ne daigna pas leur permettre
d’étre présents avec les disciples et de I'écouter avec eux. Certains de ceux qui écoutaient
exprimérent ouvertement leur respect, émerveillés par la profondeur de son enseignement et
stupéfaits par sa franchise; car les scribes, par leurs flatteries, les corrompaient, en tirant ainsi leur
propre avantage. Ainsi, les portes des mysteres furent ouvertes aux disciples, par lesquelles le
Royaume des Cieux leur serait accessible. Mais aux pharisiens et aux scribes, la parole de vérité
fut donnée sous forme de paraboles. Car, en vérité, les exclure totalement de cet enseignement
aurait été contraire a I'amour du Seigneur pour I'humanité. C'est pourquoi Il n'a rien omis, et n‘'omet
toujours rien, concernant le soin des enfants, laissant a leur libre arbitre le soin de le mettre en
pratique. Mais Il a sagement jugé bon de différer un temps la présentation de I'enseignement clair
de la piété; car ils ne le comprendraient pas, méme s'il leur était présenté avec la plus grande
clarté, et, I'entendant, ils ne le saisiraient pas, leur &me étant rendue inapte par la dépravation de
leur volonté. C'est pourquoi, au lieu du bienfait, et au lieu de ce qu'ils auraient ainsi compris plus
rapidement, ils s'exposeront — a cause de leur obstination la plus effrontée — a de nombreux
chatiments. C’est pourquoi il a également conseillé a ses disciples de ne pas jeter les objets
sacrés aux chiens ni les perles aux porcs, sous I'effet d’'un sentiment de grande faveur.

2. Ainsi, concernant les autres lois et enseignements de notre Maitre, par lesquels Il
exhortait Ses disciples a la vertu et les détournait du mal, et qu’ll enseigne maintenant a ceux qui
croient et Le suivent en actes, Il agit de méme. Des temps sont fixés pour leur écoute, et les
paroles de ces enseignements correspondent a chacune de ces périodes. La parabole du
Publicain et du Pharisien est le theme sacré d’aujourd’hui. En la présentant, nous expliquerons,
autant que faire se peut et avec Son aide, le dessein de I'Orateur, ainsi que la volonté de I'Eglise
qui, comme une sorte d’avertissement, I'a associée au début du Grand Caréme, désirant que ses
enfants portent de bons fruits. L'intention du Maitre était de présenter l'orgueil et I'humilité dans
cette parabole, désirant expulser le premier des ames humaines, cause de tous les maux, et
introduire la seconde a sa place comme expiation de toute culpabilité née du péché, et comme
récompense de la grace divine, comblant de bénédictions ceux qui scellent leurs autres vertus par
I'humilité. Il révéle ce dessein dans la parabole afin qu'il apparaisse clairement aux personnes
plongées dans les ténébres de l'orgueil. Et I'on voit bien que ceux qui sont attentifs aux lois divines
comprennent aisément le sens de ce qui est dit sous forme de parabole, ce qui fut adressé
directement aux disciples.

3. Apres cela, il leur conseilla de prier avec une grande insistance et de ne pas se
décourager face aux tentations, et, en méme temps, il encouragea ceux qui priaient en leur disant
que ceux qui avaient recours a Dieu ne reviendraient jamais les mains vides. |l savait que certains
présents se croyaient justes, mais méprisaient les autres, ce qui est un grand obstacle a
I'exaucement des priéres (car Dieu n'écoute pas les orgueilleux) et il les réfuta par une chose qui
leur était encore inonnue (car ils n‘auraient pas acquis eux-mémes une telle connaissance)?, par
des personnes qu'ils connaissaient : car qui était plus familier aux Juifs que le pharisien et le
publicain, dont les pharisiens étaient partout célébrés pour leurs vertus et honorés du plus grand



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

respect, tandis que les publicains étaient célébres pour leurs vices ? Or, «pharisien» signifie en
traduction «mis a part», c'est-a-dire consacré a Dieu et séparé de la foule par la perfection et la
gloire de sa vie; Le publicain était un homme qui achetait les imp6ts publics, fixés et vendus par
les autorités de I'Etat, mais dont les montants n'étaient pas exprimés avec précision par les
acheteurs eux-mémes. Il les prélevait donc auprés des contribuables, les ajoutant a la somme de
base et les augmentant sans cesse, avec l'autorisation des autorités de le faire modérément, en
guise de récompense pour leur zéle dans la collecte des impbts et le paiement du loyer général.
Mais il accablait les contribuables de suppléments insupportables; et s'il y avait quelqu'un qui s'en
indignait, il lui imposait un fardeau encore plus lourd; certains se retrouvaient méme dans le
dénuement. Faut-il décrire en détail I'extréme inhumanité des publicains ? Autrefois, chez les Juifs,
la collecte des impéts n'était pas effectuée par les publicains (collecteurs d'impéts), mais confiée a
des hommes justes qui recevaient une rémunération pour ce service, non pas par le biais des
imp6ts, mais par un supplément versé par ceux qui les récompensaient. Aprés leur chute sous la
domination romaine, les autorités de Jérusalem et de ses environs ne pouvaient confier cette
charge a leurs compatriotes, car ces derniers, étrangers dans le pays, n'étaient pas en mesure de
les aider efficacement dans la collecte des impéts. Les Juifs, cependant, achetérent cette charge
non par necessité, mais par pur désir, faisant de I'esclavage de leurs compatriotes un instrument
de leur cupidité et de leur volonté d'opprimer leurs coreligionnaires par des taxes supplémentaires
plus sévéres (aux impéts de base). Car s'ils n'avaient pas assumé cette charge, les puissants
auraient d0 organiser la collecte des imp6ts autrement, de maniére plus humaine, en faisant appel
a des légats choisis parmi les habitants, et il n'aurait pas été nécessaire de recourir a la violence
contre ceux qui étaient incapables de payer leurs imp6ts. Mais, parmi eux, ils encourageaient les
ames corrompues a de tels actes monstrueux, sans craindre Dieu et sans se soucier de la
réprobation de leurs coreligionnaires plus pieux, car ils n'étaient pas plus hais pour leur cupidité
vile et le mal qu'ils infligeaient injustement aux pauvres que pour leur service servile envers des
rites religieux étrangers et des tyrannies, tout en n'étant juifs que de nom. Et notre Seigneur
prononga contre eux une sentence correspondant a leurs vices : «Car si vous aimez ceux qui vous
aiment, dit-il, et que vous n'embrassez que vos amis, quelle récompense méritez-vous ?», comme
faisant quelque chose de plus grand que ce que font les pires des hommes; «Les publicains eux-
mémes n'en font-ils pas autant ?» qui, de toute évidence, sont par leur propre volonté les pires de
tous, et tant qu'ils demeurent publicains, ils seront constamment sous I'emprise du péché.

4. Notre Seigneur et Sauveur, prenant pour exemple deux hommes aux antipodes 'un de
l'autre, le pharisien et le publicain (car dire «pharisien» signifiait «le meilleur des hommes», et
«publicain» «le pire»),’® illustre la ruine et les dégats que I'orgueil cause a la priére, et, au contraire,
le bienfait de I'humilité. Il lui était en effet nécessaire d’informer non seulement les disciples,
auxquels il donnait alors des instructions sur la priére, sur ce qui la favorise ou I'entrave, mais
aussi d’aider les orgueilleux présents qui souhaitaient étre convaincus, et de faire taire les
inflexibles. C’est pourquoi, dit-il, «le pharisien et le publicain entrérent pour prier» (Luc 18,10). Et si
le pharisien avait été prudent et modeste dans sa pensée, et s'il avait assumé par amour pour
Dieu le titre de pharisien, titre bien plus prestigieux que celui des autres sectes juives, sans se
prétendre juste ni clamer ses vertus, mais en confessant ses péchés, dont nul n'est totalement
exempt, et en implorant le pardon, alors Dieu, qui I'écoutait, lui aurait été favorable et I'aurait
récompensé, l'exaltant pour I'humilité dont il avait fait preuve face a ses péchés, et pour la
modestie dont il avait fait preuve quant a ses vertus. Mais que dit-il au contraire dans sa priere ?
«O Dieu, je te loue, car je ne suis pas comme les autres hommes : voleurs, injustes, adultéres.»
(Luc 18,11). Et a tous, il ajoute le publicain, le surpassant tous par son péché; il s'éleve
probablement au-dessus des autres pharisiens, se placant ainsi au-dessus de tous les hommes.
Et, a I'exception des membres de sa propre secte, il se sépara, selon ses dires, de tous les autres
hommes, réservant la dignité humaine et les vertus a lui-méme et aux pharisiens, considérant les
autres comme la lie de I'numanité et leur attribuant un excés de tous les vices.

5. Ainsi, bravo, 6 pharisien, tu les sépares des hommes véritables tant qu'ils demeurent tels
(pécheurs); car «homme», au sens propre du terme, est celui qui méne une vie raisonnée, qui
conserve en lui I'image de Dieu, qui se connait parfaitement et connait sa place par rapport a Dieu
et a son prochain, et qui, par conséquent, ne permet en aucun cas que sa place soit compromise,
mais fait tout pour la préserver. Mais n'es-tu pas, d'une maniére ou d'une autre, toi aussi compté
parmi eux ? Es-tu maintenant parmi ces pauvres, comme tu l'es toi-méme, esclave, sinon du
méme mal, du pire ? Si vous aviez voulu étre compté parmi les hommes intégres, vous auriez été
avec les disciples de Jésus, qui, étant le Dieu éternel, s'est fait homme pour nous. Si vous aviez
été avec ses disciples, vous auriez entendu ses paroles : «Lorsque vous aurez accompli ce qui
vous a été commande, dites : Nous sommes des serviteurs inutiles»; et en les voyant observer le



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

commandement du Maitre, vous l'auriez vous-méme observé; alors vous auriez été un vrai
pharisien, et votre vocation aurait été confirmée par vos actes, et vous n'auriez pas fondé votre
priere sur un fondement si fragile et susceptible de vous faire chuter. Pourquoi donc remercier
Dieu pour cela, pour lequel vous vous glorifiez, comme si cela venait de vous-méme ? Parce que
vos paroles relevent de la vantardise, non de l'action de grace, non de la priére, mais de la
condamnation d'autrui. Vous feriez mieux de remercier Dieu de ce qu'il tolere maintenant votre
opinion insolente, comme il tolére leur cupidité et leur débauche. Pourquoi donc ajouter a cela ce
publicain, alors méme qu'il était plus coupable que les autres ? Ne voyez-vous pas qu'a présent,
accablé par la conscience de ses péchés, il n'ose plus s'approcher du lieu saint, qu'il ne veut plus
lever les yeux au ciel et qu'il se frappe la poitrine ? N'entendez-vous pas comment il confesse ses
péchés avec une grande amertume et un profond repentir, implorant la miséricorde de Dieu ? Non,
il n'est plus publicain, mais suppliant Dieu de I'aider et de se réfugier auprés de lui. C'est pourquoi,
guéri par le reméde du repentir et de la confession des péchés, il est retourné justifié, et Dieu,
miséricordieux, éléve celui qui s'est abaissé; et vous, qui vous élevez, vous serez justement
abaissés. Pourquoi voyez-vous la paille dans I'ceil de votre frére, et ne remarquez-vous pas la
poutre qui est dans le votre ? Combien plus grande et plus lourde est la poutre de I'orgueil ! C'est
ainsi qu'elle a fait passer le premier des anges de la lumiére aux ténébres, du bonheur au malheur.
Cela a attiré une multitude de malheurs sur les premiers représentants de notre nature. Il est
possible qu'en obéissant a David : «Eloigne-toi du mal et fais le bien», vous ne vous soyez pas
contentés de déclarer que vous vous étiez éloignés du mal, mais que vous ayez ajouté la pratique
du bien. Ainsi, vous avez bien suivi David en vous éloignant d'une chose — a savoir le mal — et
d'une autre — le bien — a faire; mais en vous vantant beaucoup et en l'affichant, vous vous étes
éloignés des conseils d'un bon maitre. Le prophéte (David), rempli de toutes les vertus, au sujet
duquel Dieu proclame : «J'ai trouvé un homme selon mon cceury, s'appelait lui-méme «un ver», et
non «un hommey, ne se permettant ainsi pas de s'élever au-dessus des autres;

6. Quel est donc l'intérét de jeQner deux fois le jour du sabbat et de payer la dime de tout ?
Il ne s'agit pas d'un mérite personnel, mais de I'accomplissement des régles de votre secte, a
laquelle vous avez adhéré volontairement. Toute la multitude des pharisiens observe également
cette méme régle, conformément a leur veeu; c'est pourquoi on les appelle «pharisiens». Par
conséquent, vous étes tenu non seulement d'accomplir ce devoir, au méme titre que les autres
membres de la secte a laquelle vous vous étes ralliés et voués, mais aussi de plaire a Dieu par
vos propres bonnes ceuvres. Il est tout aussi vain de vous vanter, sous couvert de vertus, d'étre
esclave de désirs mauvais : vous payez la dime de la menthe, de la rue et de toutes sortes de
légumes, qui sont bon marché et accessibles a tous, et en méme temps, en gardant les meilleurs,
VOUS Vous appropriez ce qui est caché a beaucoup. Il est possible, cependant, que vous payiez la
dime de tout, non pas de ce que vous possédez déja, mais de ce que vous ajoutez a vos
possessions. Ainsi, vous payez certes la dime, comme vous le prétendez, mais vous ignorez le
jugement, la miséricorde, en un mot, I'amour divin. Vous jelnez deux fois le jour du sabbat, mais
vous ne nettoyez que l'extérieur de vos coupes et de vos plats, tandis qu'a l'intérieur vous étes
remplis d'une vanité et d'une perversité terrifiantes. N'est-il pas clair pour vous, ou plutdt, ne
voulez-vous pas le voir, que ce n'est pas ce qui entre dans I'homme qui le souille, mais ce qui sort
de son cceur et de ses levres ? Vous faites 'aumone, mais vous le claironnez pour étre vus, alors
qu'il vaudrait mieux que la main gauche ignore ce que fait la main droite. Ainsi, vous affichez vos
vertus aux hommes, sur lesquelles vous vous fondez pour rechercher les louanges, et, lorsque
vous jelnez, vous prenez un air maussade, et, lorsque vous faites miséricorde, vous le
proclamez : pourquoi donc en informez-vous Dieu par votre langue ? Dieu, qui sait tout, qui vous
connaissait avant méme votre naissance, et qui sait comment vous agissez, que vous ne
commettez pas d'adultére et que vous jelinez méme ! Ou bien I'enseignez-vous comme des
ignorants, de peur de perdre votre récompense ? Sachez toutefois que celui qui est plus juste que
vous, tout en se vantant plutét des faiblesses de sa volonté et de sa nature et en les proclamant,
ne le faisait pas pour enseigner a Celui qui ne sait pas, mais seulement en les confessant, contrit
et humble.

7. Ainsi, par la force de ses vertus, s'étant distingué de tous les autres hommes, y compris
des scribes eux-mémes, qui occupaient la premiére place en ce qui concerne la connaissance et
l'observance des lois, il perdit le bienfait qui vient de la priére; se croyant inébranlable, il chuta; se
croyant riche, il s'appauvrit. Mais le publicain, priant avec humilité et confessant ses péchés, fut
justifié. L'un, par le reméde du repentir, échappa au pire mal, mais l'autre, par le poison de
l'orgueil, se tua terriblement. L'un ne désespéra pas de la compassion de Dieu pour sa détresse et,
voyant un pharisien prier avec tant de confiance a proximité, ne se lassa pas de sa priere. Et un
autre, non seulement s'enorgueillit de I'acquisition des vertus et de I'abstention du péché, comme



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

si cela lui était d0 et non a la grace de Dieu, mais il mentionna aussi avec haine et condamnation
un pauvre homme pour lequel il aurait d0 s'affliger et prier Dieu. L'un, follement exalté par la
vanité, était gonflé de vertu, tandis que I'autre, conscient de ses péchés, s'humilia sagement. Ainsi,
voici, celui qui s'était exalté se révéla terriblement humble, et l'autre, qui s'était humilié, fut exalté
par la compassion divine. En vérité, I'orgueil est le plus grand des maux; mais si I'numilité est son
contraire, alors, proportionnellement a chacune de ces positions opposées, I'humilité est la plus
grande des vertus. C'est pourquoi il est dit : «Le Seigneur résiste aux orgueilleux, mais il fait gréce
aux humblesy; Il résiste aux premiers, et a juste titre, car ce sont eux qui lui résistent les premiers.
Mais Il mesure Sa compassion envers les humbles, parce qu'ils ne réclament pas I'élévation pour
eux-mémes selon la loi de la justice, et ne cherchent pas a se l'approprier a un moment donné,
mais librement (c'est-a-dire sans meérite de leur part) et comme un don, ils s'attendent a recevoir
leur juste réecompense.

8. Et ainsi, puisque telle est toujours la voie de Dieu, et que l'orgueil attire le juste chatiment
divin, tandis que I'numilité attire la faveur céleste, notre Maitre, par I'exemple de ces deux
hommes, a instruit les disciples sur le chemin parfait de la priére; et il a abaissé I'arrogance et la
hauteur de ces hardis qui priaient, comptant davantage sur leurs bonnes ceuvres apparentes que
sur la miséricorde divine, et les a montrés pires que les publicains. Révélant le chemin de 'humilité
non seulement dans I'enseignement donné aux disciples et dans les paraboles données aux
autres, mais aussi par ses propres actes, il I'a montré, lui, le Fils de Dieu, qui s’est abaissé pour
nous, souffrant pour nous dans une perception sans péché et sans reproche, et honoré des grands
dons de la repentance et de '’humilité, qui sont les fruits de I'amour et d’'une pensée prudente, et
qui a pardonné davantage a ceux qui aimaient davantage, et ce sont ceux qui ont complétement
fui de se soumettre aux plaisirs temporaires, étant nés de l'amour du Maitre et Pére et
complétement libérés (de I'attachement au monde); Et puis ceux qui, par leur repentir, en sont
venus a hair leur vie passionnée et se sont élevés a I'amour divin, s’appuyant avec audace sur
I'amour manifeste de Dieu pour 'humanité.

9. Et notre Mére I'Eglise, révélant cet amour divin pour 'humanité et témoignant de sa
sollicitude envers ses enfants, a introduit la lecture de cette parabole a la veille du Caréme,
préfigurant magnifiquement, par son contenu, la fécondité a venir pour nous qui prions et jednons,
comme si elle mettait de I'ordre dans tout ce qui nous est contraire par des moyens contraires.
Ainsi, le bienfait résultant de ce jelne de quarante jours sera démontré en temps voulu par
d’autres exemples tirés des saints Evangiles et des paroles dhommes divinement inspirés, a
'approche du Caréme, pendant celui-ci et a sa fin; et aujourd’hui, elle établit la méthode de la vraie
priere et la disposition spirituelle de ceux qui jeGnent, afin que ni les pécheurs ne perdent
I'espérance du salut par le repentir, ni ceux qui pratiquent la vertu ne deviennent arrogants.

10. Ecoutons donc ce que I'Eglise du Christ proclame aujourd’hui partout a ses enfants :
«Jelinez, mes enfants, dit-elle, en accomplissement de notre loi, et accomplissez votre jelne
comme une obligation sacrée envers le Seigneur Christ, qui, de son plein gré, est devenu votre
Guide dans cette abstinence, jelnant uniquement a cette fin.» Mais il était sans nourriture, sans
boisson, sans abri, dans le désert (car il le pouvait), et avec ceux qui ont jeliné dans de telles
conditions, il était lui-méme le Dispensateur de force venant du ciel. Et vous, chacun selon vos
forces, abstenez-vous, sans rien omettre au-dela de ce qui est en votre pouvoir. Le but du jeline
est de soumettre les passions en vous et celui qui les suscite et vous détourne de la raison,
lennemi de votre salut. Ainsi, sous la conduite de notre Maitre, fuyez le monstre de la
gourmandise, le monstre de l'avarice et le monstre de l'orgueil, le plus terrible de tous, celui qui,
plus que tout autre, provoque la colére de notre Créateur. Car non seulement ils sont capables de
nous priver de I'amour de Dieu, mais de la, comme de certaines racines, jaillit tout mal. Le temps
du Caréme est aussi un temps favorable a la priére : car la priére exige la crainte de Dieu et
l'amour qu'on lui porte, la concentration, le souvenir de ses péchés, une grande contrition, des
larmes plus ferventes encore, une priére intense et constante pour leur pardon, et un esprit libre de
toute pensée vagabonde. Mais un estomac trop plein en est incapable; il est donc impossible de
prier avec un tel estomac. En effet, fidéle a sa parole concernant la priére, notre Maitre ne donne
aucun conseil a ses disciples quant aux obstacles a la priére, car il les voyait s'abstenir selon son
bel exemple et destinés a vivre ainsi jusqu'a la fin, et il savait qu'ils ne transformeraient pas le
souci de la chair en convoitise. Cependant, Il les exhorte a prier sans cesse et, face aux
tentations, a prier encore plus intensément, & ne pas se décourager et a ne pas laisser la
négligence qui en découle les affaibli, comme si leur zéle était sans espoir. Car s'il est avéré,
comme |l le dit, qu'un juge a I'dme totalement corrompue a longtemps refusé d’accéder aux
demandes d’une veuve qui le suppliait de la défendre contre ceux qui 'avaient offensée, et que ce
juge inique a finalement accédé a sa requéte, comment le Gardien de la vérité, notre Créateur et



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

Pére Tout-Saint, ne défendrait-il pas ses enfants élus qui crient vers Lui avec une grande
constance, s’ll tarde un instant, faisant preuve de la plus grande sagesse dans la foi de ceux qui
sont en proie aux tentations ? Et de méme qu’ll n’associe pas le conseil de la priére constante a
linstruction sur I'abstinence, ni a l'interdiction de se vanter de faire le bien et de mépriser autrui;
Car les disciples étaient loin de telles meeurs, ayant longtemps écouté un tel Maitre et été illuminés
par les rayons qui émanaient de lui; tout en instruisant les autres, il ajoute ceci aussi, parlant sous
forme de parabole.

11. Ainsi, puisque cet enseignement s'applique a vous aussi, mes enfants, de méme que
toutes les instructions sacrées, nous devons toujours prier, et ceux qui prient doivent invoquer
comme il se doit la compassion de Dieu, surtout pendant ce jeGne. Le publicain nous enseigne que
nous ne devons pas abandonner la priére sous prétexte de péchés; et le pharisien, ou plutét notre
Maitre, utilise avec sagesse l'exigence de prier pour déjouer les ruses du mal contre nous. Car,
depuis le commencement, I'ennemi de notre salut, envieux de nous et désirant, si possible, nous
anéantir tous avec lui, quel plan a-t-il ourdi ? S'il voit certains profondément englués dans le
péché, ayant mené une vie sobre par le passé ou n'ayant succombé que récemment a divers
péchés, il leur insuffle des pensées de désespoir, afin que, craignant la honte du repentir, ils
n'osent s'en approcher. Refusant le pardon de Dieu pour la multitude et la gravité de leurs péchés,
ils s'enfonceront sans cesse dans les filets du péché. Et ceux qu'il voit s'abstenir du mal et se
consacrer uniqguement au bien, il tente de les dérober par d'autres moyens, dont le plus dangereux
et le plus destructeur est I'orgueil. Mais notre Maitre libére les hommes de ces piéges de multiples
maniéres, accomplissant, en tant que Pére et Créateur, I'ceuvre de salut pour sa création. Il est
donc impossible de relater en détail ou de présenter de maniére ordonnée la sollicitude de notre
Pére céleste a notre égard et ses enseignements sur I'humilité et le repentir, exprimés partout
dans les Evangiles et par ses actes. Mais aujourd'hui, compte tenu des besoins actuels et de notre
sollicitude pour vous, mes enfants, le sujet de cette parabole est nécessaire. A I'époque, le
«pharisien» et le «publicain» étaient cités dans la parabole, conformément a la conception juive de
I'époque et a la notion de vertu et de péché. De nos jours, cependant, il faut comprendre
«pharisien» comme une personne juste et «publicain» comme un pécheur, car ces termes leur
correspondent parfaitement.

12. Si donc quelgu’un est juste, soit parce qu’il s’est voué a Dieu et suit parfaitement la
régle établie dans sa fonction, et qu’il y ajoute de son mieux, soit parce que, vivant en
communauté avec beaucoup, il s’efforce autant que possible et avec courage de vivre selon la
raison et la loi, qu’il ne se vante ni de s’abstenir du mal ni de son zéle a faire le bien, et qu’il ne
réclame pas le salut comme un dd. Que celui qui, pour cette raison, est trop sr de lui, ne méprise
pas les autres ni ne juge le serviteur d’autrui (car ce sont la les germes de l'orgueil, et 'orgueil est
le commencement de tout péché); mais qu’il se considére et se déclare un serviteur inutile, et qu’il
ne tienne pas compte de ses bonnes ceuvres, mais plutét de ses faiblesses, dont nul n’est exempt
(car «nul n'est bon, si ce n’est Dieu seul»). Et pour ses réussites, qu'il rende grace a Dieu avec
modestie, non comme celui qui les accomplit par lui-méme, mais comme celui qui les a regues de
Lui (car sans Lui, nous ne pouvons rien faire, et c'est de Lui que viennent notre volonté et nos
actions; qu'il attribue ses manquements a lui seul et, les reconnaissant, qu'il s'humilie. Qu'il ne
s'assombrisse pas lorsqu'il jelne, et qu'il ne s'en vante pas lorsqu'il fait I'auméne, en quéte de
louanges; qu'en corrigeant ses erreurs, il exprime sa gratitude envers Celui qui I'y incite, qu'en
s'examinant et en se jugeant lui-méme, il ne demeure pas inflexible; qu'il se soumette a ses ainés
et s'en remette a leurs décisions, qui, il le voit, guident bien des personnes plus avisées; et, en un
mot, qu'il soit pur de toute pensée, parole et action orgueilleuse, et qu'il cultive en tout cas en lui la
vertu de I'hnumilité. Ainsi, ayant Dieu a sa droite,34 il ne s’écartera pas du chemin de la communion
(participation) aux actes et a la morale de ceux qui sont a sa gauche.

13. Si quelqu'un est pécheur, méme coupable d'innombrables péchés, qu'il ne désespére
pas de son salut, mais qu'il se repente sincérement et qu'il vienne a Christ. En quoi consiste donc
une repentance raisonnable et véritable ? Que I'on cesse de pécher; que I'on promette de ne plus
jamais pécher; que I'on confesse constamment ses péchés avec contrition, avec larmes et en se
frappant la poitrine, la téte baissée jusqu'a terre, et que I'on compense par de bonnes ceuvres; car
les contraires s'allient, selon la loi médicale qui régit les maladies de I'ame et du corps. Et s'il agit
ainsi, il apaisera le Maitre et recevra le pardon du Pére miséricordieux; car Il a dit : «Revenez a
moi, et je reviendrai a vousy; et : «Je ne suis pas venu appeler les justes, mais les pécheurs a la
repentancey; et Il a justifié le publicain repentant, et ainsi il a exalté celui qui s'était humilié; et ce
qu'll a promis et enseigné en paroles, Il I'a accompli en actes; Car qu’y a-t-il de plus élevé qu'un
apotre, un évangéliste, un prédicateur de la Vérité au monde, un homme qui a beaucoup souffert
pour elle avec une grande sagesse ? A quel rang Matthieu, le publicain, fut-il élevé par le Christ, lui



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

qui 'appela de la mesquinerie de cette vie ? Ainsi devez-vous jelner; ainsi devez-vous prier; ainsi,
toute justice vous sera accordée par le Maitre, et |l libérera ceux qui agissent ainsi de la culpabilité
du péché, |l les fortifiera dans le bien et les incitera & de plus grandes choses, eux qui, avec
humilité, recherchent sa visitation (sa miséricorde), et Il leur accordera la vie bienheureuse qu’ll a
d'abord créée, puis doublée en nous la restaurant, afin que nous la recevions.

Voila ce que notre Mére, I'Eglise du Christ, nous proclame aujourd’hui a travers cette
parabole. Elle le promet, se portant garante de cela, ayant pour garant notre Seigneur Jésus
Christ, notre Créateur, Libérateur et Sauveur, a qui soit la gloire éternellement. Amen.




