Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

OISCOURS SUR LA PARABOLE DU Fils PRODIGUE
€T Le RePENTIR

1. Les murmures des pharisiens et des scribes concernant la bienveillance du Christ envers les
publicains, qui dés le début s'étaient arrogé le privilege de I'approcher avec révérence et, de ce fait, de
bénéficier de son enseignement, n'empécheérent ni les pécheurs ni les publicains de prospérer a leur propre
avantage, ni ne les détournérent de cette proximité si belle et si bénie avec lui. Cela contribua méme a la
conversion de ceux qui avaient pleinement accepté la garantie de I'amour de Dieu pour I'humanité (sa
miséricorde), que la repentance doit manifester a ceux qui se détournent de leurs péchés pour se tourner
vers Dieu. Notre Maitre, afin de fortifier notre esprit, fut animé d'un zéle plus grand et plus intense, ce qui le
poussa a prononcer ces paraboles; car il guide spirituellement et miraculeusement non seulement les
pécheurs et les publicains présents alors, mais aussi nous et tous ceux qui, depuis lors, ont écouté avec foi
sa parole divine et I'écouteront jusqu'a la fin des temps, espérant en son amour pour I'humanité, pourvu que
nous décidions de nous tourner vers lui par tous les moyens possibles, par la repentance. Et les anges se
réjouissent véritablement pour un seul pécheur repentant, dit le Maitre des anges et pour nous; mais les
pharisiens se moquaient de la parole de Dieu, habitués a détruire et a anéantir ceux qu'ils trompaient et ceux
qui les écoutaient, comme s'ils pouvaient les aider et les sauver. Et méme s’ils ne croyaient pas en notre
Seigneur, et qu’ils lui nuisaient de toutes les maniéres, complotaient contre lui et refusaient de prendre en
compte les actes mémes par lesquels 'amour de Dieu pour 'humanité est proclamé quotidiennement, ils
auraient néanmoins dd au moins croire aux livres (des Saintes Ecritures), dont ils étaient d’excellents
interprétes; et dans ces livres, la compassion de Dieu et sa miséricorde envers les repentants, ainsi que le
chatiment le plus sévére qui attend les pécheurs impénitents, en sont, pourrait-on dire, le sujet principal.
L'époque précédant la venue du Renseignement divin était remplie d'innombrables exemples de cet amour
céleste pour 'lhumanité, constituant en quelque sorte un prélude ou une introduction a la compassion plus
manifeste et plus grande de Dieu qui suivit.

2. Mais a présent, aprés avoir brievement examiné un autre enseignement de notre Sauveur donné
a cette époque, nous allons consacrer tout notre discours a la parabole des deux fils, que nous avons
entendue aujourd’hui dans I'Evangile. Bien que le concept de la grace de Dieu envers les pécheurs
repentants ait été clairement expliqué aux pharisiens et aux scribes par des paraboles et des proclamations
directes, ils étaient aveugles et ne croyaient pas, ou, méme en voyant, refusaient de croire. Et, comme s'ils
n'avaient pas honte de Celui qui voit tout, se présentant aux hommes comme justes, ils se montraient
sévéres (irréconciliables) envers les offenses de leurs compagnons de service, voire de leurs fréres. Et
tandis qu'ils louaient ces péres qui, parmi les hommes, étaient humains envers leurs enfants et leur
pardonnaient leurs offenses passées, méme si cela durait longtemps, pourvu qu'ils se repentent et
reconnaissent leur imprudence, ils niaient en ce moment I'humanité du Créateur et Pére commun de tous.
C’est pourquoi, pour réfuter leur opinion sur I'inhumanité de Dieu, cette parabole leur fut racontée, faisant
référence a la coutume qui existe parmi nous, les humains : nous n’avons plus besoin de parabole, ayant
pleinement cru aux paroles et aux actes du Maitre, et par eux seuls suscitant (en nous) I'espérance du salut;
car non seulement par les enseignements qu’il a donnés sur les mystéres de Dieu nous avons regu cette
bénédiction, mais aussi par les exemples les plus clairs qu'il a confirmés a ceux qui l'ont regue et a tous
ceux qui voient, ajoutant a cela la rémission des péchés et la délivrance de toutes les maladies corporelles
évidentes, comme ce fut le cas pour ce paralytique et de maniére semblable pour beaucoup d’autres. Ainsi,
ayant contredit (I'opinion des pharisiens et des scribes) notre Maitre, Pére et Protecteur Lui-méme, ne
confirmant pas Son amour pour nous par des exemples tirés de paraboles et ne le décrivant pas (car il est
ineffable et dépasse toute compréhension), nous ne pouvons qu'imaginer avec gratitude qu'll ne se contente
pas de le montrer, mais qu'il révéle aussi, dans les mots les plus courts, qu'il se révéle a chaque heure dans
d'innombrables ceuvres.

3. Par conséquent, le Pére de notre Seigneur Jésus-Christ, qui I'a engendré selon sa propre nature,
est Dieu, puisqu'il I'a produit par sa propre nature et non par sa propre volonté. Mais pour nous, les hommes,
lui et I'Autre sont un seul Pére, car ils sont un, et c'est pour cette raison que nous en sommes un, car ils sont
un seul Dieu et une seule nature (divine), bien qu'ils different I'un de I'autre par le concept d'hypostase; c'est
pourquoi chacun d'eux est notre Pére, tout comme ils sont un par nature. Or, Dieu est notre Pére par grace
et non par nature; car nous sommes des créatures de sa volonté et non de sa nature. Et Dieu est le Pére de
toutes ses créatures, et particulierement de nous, les hommes. Parce qu'll nous donne la raison, nous fait
grandir (mentalement et spirituellement), nous place a la téte de toutes les créatures, nous unit au corps
comme a un instrument, et permet a I'esprit d'atteindre jusqu'aux cieux, Il pourvoit sans cesse a nos besoins,
non seulement pour que nous existions et vivions temporairement, mais pour que nous vivions éternellement
et soyons immédiatement avec Lui, et, jouissant des bienfaits qui y régnent, nous soyons bénis (heureux)
avec Lui par grace, donnée au-dela de la nature, dans un bonheur que la nature elle-méme ignore. Oh !
quelle bonté ineffable, dépassant toute compréhension et toute parole, exprimée dans le fait qu'll a pris sur
Lui d'étre le Pére de Ses créatures et serviteurs, et qu'en méme temps Il nous traite comme un Peére,
utilisant envers nous tous les moyens paternels, sans rien omettre ! La volonté spirituelle de ces enfants,
dés le commencement, fut immédiatement divisée en deux, bien que, selon le concept de la nature, ils

1



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

fussent, bien sdr, unis lI'un a l'autre. Laissons de cbté a présent les deux premiers hommes, les premiers
germes de notre nature, car ils n'étaient pas fréres, et une discussion plus approfondie a leur sujet sera
nécessaire ultérieurement; mais concentrons-nous ici sur leur postérité. Certes, immédiatement aprés eux,
le genre humain fut divisé, et Dieu avait prévu et voulu qu'il soit indivisible; cependant, Il laissa a leur libre
arbitre l'usage des bienfaits qui leur étaient accordés, car Il n'entendait nullement les leur retirer — le plus
précieux de tous les dons. Et Il savait, en effet, qu'une partie de ses enfants ne ferait pas bon usage des
dons qu'elle allait recevoir, mais |l ne souhaitait pas les en priver, car |l était trés bon, de peur de leur donner
un prétexte pour se détourner du Pére sous prétexte qu'ils n'auraient pas accepté les fondements
nécessaires a une vie heureuse et digne de leurs enfants. C’est pourquoi Il a partagé équitablement les
bienfaits entre les meilleurs et les moins bons, et avant tout, Il leur a clairement démontré que les deux
parties possédaient le libre arbitre. Ainsi, une partie de 'humanité ne s’est pas éloignée de Dieu le Peére,
mais est restée constamment auprés de Lui, L'a servi et, autant que possible, s’est conformée aux lois du
Pére, se contentant de sa providence et ne réclamant rien, sachant qu’ll donnerait méme a ceux qui n'ont
rien et qu’ll ajouterait encore plus pleinement et abondamment aux bienfaits déja accordés. Le reste de
’humanité, cependant, a suivi une voie complétement opposée a la premiére. Et c’est pourquoi cette partie
de '’humanité qui est restée auprés du Pere et Lui a été soumise en tout, était a juste titre I'ainée et est
appelée ainsi a juste titre, non seulement en vertu de sa position, mais aussi conformément au dessein du
Pére et de Dieu; mais celle qui a décidé de vivre selon sa propre volonté et qui, de ce fait, a d0 tomber dans
une situation extrémement désastreuse, est appelée la «cadette» des deux. parce qu’elle considérait avec
frivolité que le dessein du Pére a son égard était invalide et qu’elle était animée d’'une volonté propre
enfantine.

4. Ainsi, ils furent divisés, bien que le Pere les y incitat, afin que tous demeurent également auprés
de Lui et Lui obéissent en tout, sans jamais s'éloigner de Lui, et qu'ils glorifient non seulement eux-mémes,
mais aussi le Pére, par leur prudence. Or, il y a deux voies pour plaire au Pére et pour atteindre les
espérances qui en découlent, menant a un seul but : le bonheur final. C'est la voie de la vraie foi et celle des
bonnes mceurs, guidées par les principes de la raison. Quant a la foi, c'est la partie la plus ancienne de
I'humanité qui, non sans une inspiration divine, demeura fidéle a Dieu le Pére; mais toute la partie plus
jeune, apparue aprés ces temps anciens, se détourna complétement de Dieu et mena une vie semblable a
celle des porcs. Car, privés des dons de Dieu, et s'éloignant chaque jour davantage de Lui, ils s'établirent
dans des lieux totalement privés de la grace divine, du fait de leur éloignement de la Judée. et au lieu d’étre
sous la protection de la Providence divine omniprésente, ils (cette jeune partie de I’humanité) ont déja rejoint
'ennemi pervers du salut humain, que le mal a d’abord chassé de la Patrie, et qui a trahi cette création
autrefois noble en la réduisant a une vie porcine et a sa nourriture, ou plutét, elle a commencé a souffrir de
la faim plus encore que ces porcs; Car eux (les porcs, a l'image desquels les démons sont représentés),
conséquence de leur apostasie, se nourrissent d'éléments non nutritifs (comment pourraient-ils se nourrir de
la destruction de la création divine ?); et la partie de I'hnumanité qui s'est habituée a eux est privée de cette
nourriture et, de ce fait, devient la proie des démons plutét que d'en recevoir; et ils prétendaient souffrir
véritablement de la faim, alors que cette partie de I'numanité, en réalité, souffrait de la faim sous toutes ses
formes. Ainsi, cette dualité des fils de Dieu occupait une position divisée quant a la foi; mais quant a la
morale, une pluralité et, a bien des égards, pire encore; car méme la partie croyante, par ses actes injustes,
perdait la communion avec le Pére céleste. C’est pourquoi elle subit de nombreux chatiments — ou plutbt,
elle s’infligea elle-méme les coups qu’elle méritait, s’étant volontairement éloignée de la félicité du Peére.
Bien qu’elle criit juste en paroles et en actes, transgressant les lois du Pére, elle lui manqua de fidélité. Ainsi,
cette partie, paraissant attachée a la piété, fut soumise a diverses tentations, et rares furent ceux qui, parmi
ses membres, ajoutérent a leur foi une révérence fondée sur les bonnes ceuvres. De ce fait, les enfants de
Dieu furent divisés en deux : une petite partie continua de vivre dans la dignité de I'ainé, tandis que la
majorité suivit pleinement les voies frivoles de sa jeunesse.

5. Tel était donc I'état des choses autrefois, de sorte que la parabole (du fils prodigue) pouvait
brievement s’accorder avec la condition des premiers enfants; mais il convient désormais d’examiner I'état
des choses apres I'avénement de I'économie de Dieu, a laquelle le contenu de cette parabole correspond
plus étroitement : car cette économie (c’est-a-dire I'économie du Christ) était la recréation de I'humanité
aprés la premiére création et aprés la naissance dans le monde — une renaissance et le commencement
d'une seconde vie, plus parfaite. C’est pourquoi le reméde de la repentance était trés faible au début,
guidant vers le salut, mais ne sauvant pas, semant seulement le fruit, mais ne portant pas de fruit, et pour
quelques rares personnes vivant alors pieusement, c’était un sujet de préoccupation, incapables encore de
libérer la nature de la corruption qui lui avait transmis la fuite et I'égarement loin de Dieu des premiers étres
(c’est-a-dire les premiers hommes, Adam et Eve). Et pourtant, pourquoi s'étonner des fidéles qui pécherent
et se repentirent alors, quand, aprés la Chute, la maison du Pere fut fermée a tous, méme a ceux qui avaient
suivi toutes les vertus dans la foi, et que le méme enfer était réservé aux fidéles comme a ceux que leur vie
avait corrompus ? Car l'appauvrissement (la corruption) de la nature était plus fort non seulement que le
repentir aprés la Chute, mais aussi que toute vertu personnelle. Cependant, la miséricorde de Dieu le Pére
se devait de permettre aux enfants des premiers-nés, par leurs propres bonnes ceuvres et motivations, de
compenser la gravité originelle et inhérente du crime; de pourvoir aussi au salut des enfants a venir, issu
d'un principe plus paternel et meilleur, et, par justice, d'ouvrir les portes du ciel aux vertueux tout au long de
leur vie; et d'en faire autant pour les repentants, par compassion pour eux. Ainsi en fut-il fait, et le Péere lui-
méme vint punir les enfants et lever I'obstacle inhérent a la nature. Par ses lois et son exemple, il leur

2



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

enseigna une vie plus divine et plus élevée, leur inculqua une foi pleinement révélée, remplagant la foi
imparfaitement révélée, et la fortifia en tout point. Ainsi, la foi en I'existence des réalités invisibles, en raison
de leur sublimité et de leur divinité, s'enracina fermement dans les ames qui I'acceptérent comme l'essence
méme de la vérité, méme incompréhensible, et comme capable de produire des fruits concrets dans la
repentance. C'est pourquoi, étant venu, il exhorte tous a la repentance, car le royaume des cieux est proche
(Mt 3,2), et le mur de séparation, inhérent a la nature, qui jadis faisait obstacle entre lui (le royaume des
cieux) et ceux qui se repentent, a été détruit. Ainsi, aprés avoir ouvert le royaume des cieux a ses enfants et
leur avoir préparé un héritage éternel, il est monté au ciel, en tant que notre précurseur, pour accomplir ce
pour quoi il était descendu sur terre. Et en toutes choses, jusqu'a sa mort, il est ainsi entré en communion
avec nous comme fréres et semblables a lui, et non plus seulement comme enfants, comme c'était le cas
auparavant. C'est pourquoi tous les hommes sont déja appelés «enfants de Dieu», mais seulement ceux qui
ont été marqués par la foi en lui et le baptéme, et qui ont recu d'autres dons découlant de la volonté divine.
Cependant, méme parmi eux, il existe une division, et c'est a eux que s'étend le sens de la parabole.

6. Ainsi, a partir de I'exemple de ces deux fils du Pére céleste et aimant les hommes, nous avons
examiné le don du repentir, tel que nous I'avons appris du Maitre lui-méme qui I'a conféré. De ces deux fils,
I'ainé, doté de prudence, demeure auprés du Pére, gérant avec sagesse le reste de ses biens (hérités apres
que le Pére les eut partagés avec son frére cadet), ceuvrant avec diligence a I'acquisition de plus grandes
bénédictions et fondant toute sa vie sur ces deux vertus : porter du fruit pour lui-méme et pour le Pére, en
s’efforgant a cette fin de cultiver la bonté; et enfin, par la contemplation de Dieu, tourner son regard vers le
Pére. Mais l'autre fils, s'étant asservi a la chair et a la sensualité et ayant complétement rompu tout
sentiment filial d'affection envers le Pére, s'éloigne de lui et vit avec les porcs. Le Pére ne les surveille pas,
car leur mode de vie est totalement contraire a sa volonté, et la il dilapide les richesses qui lui ont été
données, les utilisant pour satisfaire ses désirs insensés. Le Pére lui avait donné la raison comme guide,
mais il I'a asservie a ses passions; il lui avait établi une loi selon laquelle il devait orienter sa vie pour la joie
de celui qui le lui a donné et pour l'acquisition de plus grandes bénédictions, mais en la transgressant, il
attriste sans cesse le Pére; il lui avait ouvert les portes de la vie éternelle par la foi et le baptéme, mais par
ses péchés, il les a refermées a ses propres yeux; il a accumulé une masse de péchés dans son ame, au
lieu de la multitude de ces beaux dons (qu'il possédait auprés du Pére). Au lieu du Peére, il sert I'ennemi
comme un esclave, et I'ennemi le transforme en porcher, vivant avec les porcs et cherchant de la nourriture,
sans méme pouvoir I'obtenir, de sorte qu'il devient pire et plus misérable que les porcs eux-mémes. Ainsi, les
démons «honorent» ceux qui servent leur volonté.

7. Puis, ayant recouvré la raison et pris conscience de la gravité des maux dans lesquels il était
tombé, il reconnait en son @me la miséricorde du Pere, premier commandement du repentir des enfants face
a I'amour du Pére pour I'humanité. A l'inverse, le fait de douter de la miséricorde du Pére, de désespérer de
son pardon et de s'en détourner complétement est un mal destructeur et le comble du péché. Ainsi, en toute
confiance, il se tourne vers le Pére; il confesse son péché avec une grande contrition, le ressentant d'abord
dans son cceur avant de s'adresser a lui, puis le révélant clairement par son apparence et ses paroles. |l ne
réclame plus la condition de fils, mais considére comme un grand don le service d'un serviteur, a condition
d'en étre jugé digne. Il est prét a travailler avec diligence comme un esclave en échange de la liberté qu'il a
follement perdue, et a compenser sa frivolité impie par les travaux pénibles de la servitude. «Oui, il a fait un
mauvais usage des graces qui lui avaient été accordées : car, quand il n’aurait pas d{, et envers ceux qu’il
n’aurait pas dd, et d’'une maniére inconvenante, il les a détruites (car c’était Ia le propre d’une vie dissolue);
et de nouveau, il a entierement soumis sa volonté aux décrets du Pére, ce qui est I'ceuvre d’'un mercenaire.
Mais le Pére trés miséricordieux, le voyant venir de loin, ne s’indigne pas, ne détourne pas son regard,
n’envoie pas de persécuteurs, ne ferme pas les portes, ne lui ordonne pas de partir, ne se plaint pas, a juste
titre, de sa fuite, ne le réprimande pas pour le déshonneur que le fils a infligé non seulement a lui-méme,
mais aussi au Pére, bien sir, et en général ne le blame de rien; mais il confirme et fortifie aussitot
'espérance de la miséricorde paternelle, innée dans 'ame de I'enfant, et la montre authentifiée et inhérente
a un tel Pére, qui court a sa rencontre et 'embrasse, et en réponse a I'’humilité de...» Le Fils, faisant preuve
d'humilité, révéle par un baiser I'amour d'un Pére. Et tandis que le Fils ne se considére pas digne d'étre
appelé «fils», malgré une telle bienveillance a son égard, le Pére lui donne les signes de la filiation : Il le
revét de nouveau du beau vétement qu'il portait depuis son baptéme et dont il s'était dépouillé par ses
péchés, faisant ainsi de la repentance une seconde baptéme; Il marque sa main d'un anneau, le rendant
désormais inaccessible aux démons, reconnu de loin (comme un fils); Il le prépare de sandales pour le
chemin de l'obéissance, faisant de lui @ nouveau un voyageur vers le salut; Il I'nonore de la Nourriture
mystique et spirituelle et, avec Lui-méme, le fait y participer. O, la plus grande compassion ! O, I'amour pour
I'humanité inexprimable et surpassant toute raison et toute parole ! A cela, le ciel et les serviteurs du Pére se
réjouissent : car les serviteurs de Dieu et les anges Tous, et pas seulement les fils, car ceux qui servent la
providence divine dans la gouvernance de ce monde entier et particulierement dans I'ceuvre du salut, se
réjouissent d'une part du repentir du pécheur et, d'autre part, glorifient la miséricorde divine du Maitre et
Pére et manifestent cette joie par des chants et des chaoeurs spirituels.

8. Si le frere ainé avait été présent des le début (du retour de son frére), il se serait réjoui et aurait
festoyé avec lui, sans étre mécontent de voir une telle foi chez le pénitent, son retour plein d'espoir, et
d'entendre sa confession, suivie de la miséricorde du Pére. Mais il était diligent dans ses propres affaires, ou
plutét dans I'observance des commandements du Pére, et ce spectacle inhabituel le surprit. Il refusa de
participer au festin, non par envie, non par vexation, mais parce qu'il était stupéfait de la faveur dont le Pére

3



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

avait fait preuve envers son fils fugitif et dissolu, et ce qui le stupéfiait le plus était d'avoir participé au
Sacrifice : car c'était la le Don supréme pour le pénitent, et il fallait donc I'étre pour comparer la justice du
Pére a I'excellence de sa bonté; il fut fort étonné de voir a quel point la premiére cédait a la seconde; Car lui-
méme n'avait jamais fait I'expérience de son amour pour I'hnumanité, obéissant toujours a la volonté du Pére
et ne transgressant aucun de ses commandements — raison pour laquelle il était grandement aimé de lui — et
n'avait observé que I'excellente justice du Pére envers ceux qui le servaient. Le Pére le convainc également,
venant a lui et lui révélant sa miséricorde : «Mon enfant, dit-il, celui qui a perdu une brebis sur cent, aprés
avoir si bien protégé les autres, ne se précipite-t-il pas a sa recherche et, I'ayant retrouvée, ne la rapporte-t-il
pas pour la compter avec la plus grande joie ? Et la femme qui a perdu une de ses dix drachmes, ne la
cherche-t-elle pas par tous les moyens et, 'ayant retrouvée, ne se réjouit-elle pas ? Mais ils ne se
réjouissent pas seulement en eux-mémes, mais ils appellent aussi leurs amis et leurs voisins, afin qu’eux
aussi se réjouissent du retour des brebis perdues. «Et moi, le Pére, ne me réjouirai-je pas grandement
d’avoir retrouvé ton frére apres une mort si terrible, aprés qu’il ait péri pendant de nombreuses années ?»
Ainsi, la supériorité de la bonté du Pére remplit d’étonnement méme ceux qui lui sont les plus proches (car
qu’y a-t-il de plus proche qu’un frére ?); et ils ne sont pas étonnés. par envie envers Celui qui avait regu une
faveur si miraculeuse, mais par amour zélé pour le Pére, qu'ils avaient insulté par négligence; et il est
possible que I'ainé des fils n'ait exprimé cette stupéfaction ni par son apparence ni par ses paroles, mais
qu'il ait seulement été perplexe dans ses pensées, et le Pére le guérit complétement, mettant un reméde
dans I'ame du fils, et ce que le Pére aurait voulu lui dire, il se le dit alors a lui-méme, sur la base duquel,
ayant repris ses esprits, il se réjouit, participa au festin et chanta la miséricorde du Pére; car s'il n'en avait
pas été ainsi, le frere ainé n'aurait pas été un accomplissement des commandements du Pére, mais, étant
esclave de l'orgueil et de I'envie, il aurait péché bien plus gravement que le cadet. En vérité, une grande joie
peut naitre de la découverte de ce qui était perdu, méme si une bien plus grande part était intacte : car nous
nous réjouissons des bénédictions présentes comme si elles étaient avec nous; et tandis que nous pleurons,
comme il est juste, ce qui était perdu, aprés 'avoir retrouvé, Nous nous en réjouissons doublement, ajoutant
a la premiére joie une seconde joie due a leur découverte, qui a compensé la douleur (de leur perte). C'est
une loi naturelle non écrite, et une sage compréhension de l'instinct de Dieu et de la loi éternelle donnée a la
nature d'en haut. Aussi notre Seigneur n'aurait-il pas eu besoin de cette parabole, qui montre de la maniére
la plus claire I'amour de Dieu pour I'humanité en ce qui concerne ses enfants, qu'il expliqua aux pécheurs et
aux publicains, qui I'écoutérent alors, comme il est coutumier et convenable de Dieu; mais il dénonga aussi
l'impudence des pharisiens et des scribes a cet égard, comme je l'ai dit précédemment — qui blasphémaient
la sévérité des péres sur terre plus que celle de Dieu, et, admettant qu'ils pouvaient étre humains envers les
enfants, voulaient imaginer que seul Dieu ne pardonne pas le mal aux enfants, lui qui est I'Abime de I'amour
pour I'humanité, I'Abime de la bonté - et ils utilisérent un tel mensonge non seulement comme prétexte pour
manifester leur incrédulité envers notre Maitre, mais aussi pour dévorant leurs fréres, s'attaquant a la paille
dans leurs yeux et les jugeant dignes d'un chéatiment terrible, et soit ne remarquant pas leurs propres
défauts, soit les dissimulant sous un masque d’hypocrisie.

9. Afin de ne pas nous étendre, nous concentrerons maintenant notre discours sur les enfants de
Dieu qui sont devant nous, divisés, comme il a été dit, en deux groupes. Certains sont bénis et portent ce
nom (car c'est Lui-méme qui leur a donné ce nom) et, suivant I'exemple du frére ainé, ils ont, dans une
perspective plus ancienne, fait un excellent usage des bénédictions du Pére, se montrant industrieux; c'est
sur cette base qu'ils ont réussi (en vertus) et qu'ils hériteront de la vie éternelle, étant immédiatement auprés
du Peére et jouissant du bonheur. D'autres, suivant I'exemple du fils cadet, devenus frivoles dans leur
jeunesse et ayant pris de trés mauvaises décisions, se sont éloignés des commandements du Pére, ont
abusé des dons du Maitre et Pere et se sont inclinés vers une vie de porc. Se repentant, si I'étincelle de
I'amour pour le Pére demeure en eux et ne s'est pas encore complétement éteinte, ils reprennent la
condition de fils, non pas de droit, mais par la miséricorde et I'amour du Pére. Ce bienfait, fruit d'une grande
bonté et d'un amour infini (du Pére pour ses enfants), accepte comme cause et occasion du pardon leur
repentir sincére, fruit non seulement de la crainte, mais aussi de I'amour (pour le Pére). C'est pourquoi ils
sont appelés «pardonnés». Ainsi, les deux fréres sont sauvés; ainsi toute la multitude des fils de Dieu est
réunie en un heureux et lumineux couple. Car les incrédules et ceux qui rejettent la seconde et supérieure
grace (la miséricorde du Pére), qui existait avec I'économie supérieure, ou ceux qui corrompent leur foi par
des vues hérétiques, ou qui, bien que croyant correctement, se sont imprudemment séparés des lois des
Péres et, avec une foi morte sans bonnes ceuvres, suscitent vainement I'espoir du salut, tous ceux-la sont
exclus du statut et de la vocation de «fils de Dieu», étant devenus, de leur plein gré, apostats de Dieu et de
l'ordre filial. Ainsi, misérables et privés de toute bénédiction, ils traversent cette vie, et — plus misérables
encore — la vie éternelle et future, se retrouvant en enfer et subissant amérement le chatiment qui leur est
réserve.

10. Rendons grace a notre Pére et Maitre qui, afin qu’il soit désormais en notre pouvoir d’accomplir
le reste, qui nous est quotidiennement proclamé et suffisamment expliqué, dit-il : «Je ne suis pas venu
appeler les justes, mais les pécheurs a la repentance» (Mt 9,13); et par ses actes, il a magnifiquement
manifesté cette position, non seulement en pardonnant aux prostituées, aux brigands et aux publicains
repentants, mais aussi en les incluant parmi les plus purs. Il a lui-méme établi pour nous le chemin de la
pure repentance. — Considérez bien, dit-il, les bénédictions dont vous vous étes privés, ainsi que les
circonstances désastreuses auxquelles vous avez été soumis : une apostasie répugnante, a la suite de
laquelle une terrible famine vous a frappés, due a la rareté des biens qui vous sont donnés, une vie de porc,

4



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

et tandis que ceux qui vous sont inférieurs jouissent des dons qui leur sont destinés et sont nourris de
I'amour de Dieu, vous souffrez misérablement de la faim. De tout votre cceur, revenez a votre vie d'antan,
lorsque vous viviez avec les vrais enfants de Dieu et observiez ses lois. Ne craignez pas vos fautes
passées, mais laissez la grandeur de la miséricorde divine vous encourager. Relevez-vous promptement,
affligé par les actes mauvais que vous avez commis de votre plein gré, mais que votre &me soit animée d'un
bon espoir. Implorez la miséricorde divine avec des larmes. Priez sans cesse pour ne pas vous laisser
abattre. Soyez prét, de plus, a endurer toute épreuve que Dieu vous envoie, car c'est par lui que vos péchés
seront guéris, et ainsi vous quitterez ce monde pur. Et, autant que faire se peut, infligez-vous un chatiment
spirituel. Maitrisez votre corps par l'abstinence afin que votre esprit s’épanouisse.

11. Voulez-vous que j'ajoute quelque chose ? Si, aprées vous étre tourné vers Dieu (dans un esprit de
repentance), vous pensiez avoir accompli toute sa loi, alors considérez-vous comme un serviteur indigne :
car tout ce qui s'éléve sera abaissé. Et bien qu'ils aient cru servir Dieu sans trébucher, ils ont en réalité fait
naufrage. Comment donc vous glorifier de vos bonnes ceuvres ? Car il vous faut aussitdt remettre en
question vos anciennes fautes et avoir plutét honte de vos péchés passés que de vous enorgueillir de vos
bonnes ceuvres suivantes. Ne considérez pas les péchés de vos fréres, de peur de pécher avec eux; ne
Vous jugez pas vous-mémes; ne médisez pas, mais priez plutét pour que Dieu leur accorde la repentance,
car le don de la repentance vous est parvenu invisiblement de lui. Ne tentez personne et ne cherchez pas a
provoquer la tentation, de peur que vous ne détourniez le regard de Dieu et que vous ne soyez de nouveau
privés de sa grace. Prépare-toi a endurer toute souffrance et a supporter courageusement toutes les peines;
car celui qui se justifie et rend la pareille a ceux qui l'offensent et le tourmentent perd le bénéfice du repentir.
Rends le bien a tes freres pour le mal qu'ils t'ont fait, imitant ainsi Dieu qui, malgré tes mauvaises actions, t'a
ouvert les portes du repentir, lui le Créateur a sa créature et le Maitre a son serviteur. En méditant
constamment sur ces pensées et en accomplissant les autres commandements de I'Evangile, tu t'attireras
magnifiquement la miséricorde de Dieu, fruit d'un véritable repentir. Car sans un tel repentir, il est impossible
d'entrer dans le Royaume des Cieux, méme pour ceux qui ménent une vie rigoureuse, sans parler de ceux
qui se détournent de nombreux péchés pour se convertir. Car tous les hommes sont tenus au repentir, car il
est impossible d'étre totalement pur. Ceux qui, par leurs vertus, se sont rapprochés de Dieu, méme de leurs
plus petites déviations, en agissant bien, les acceptent comme les plus grandes et, s'humiliant ainsi,
progressent sans cesse et se rapprochent toujours plus de Dieu. A l'inverse, ceux qui considérent les petites
déviations comme insignifiantes, ne s'en affligent pas et ne se soucient pas de les corriger, s'exposent a
tomber dans des péchés encore plus graves. Insuffle en nous, 6 Christ Roi, un ardent désir de véritable
repentance, afin que tu nous manifestes ta miséricorde paternelle et que tu nous comptes parmi tes enfants
revenus a toi apreés une profonde dépravation — car a toi appartiennent la gloire et I'adoration pour I'éternité.
Amen.




