
Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

Discours sur la parabole du fils prodigue  
et le repentir 

 1. Les murmures des pharisiens et des scribes concernant la bienveillance du Christ envers les 
publicains, qui dès le début s'étaient arrogé le privilège de l'approcher avec révérence et, de ce fait, de 
bénéficier de son enseignement, n'empêchèrent ni les pécheurs ni les publicains de prospérer à leur propre 
avantage, ni ne les détournèrent de cette proximité si belle et si bénie avec lui. Cela contribua même à la 
conversion de ceux qui avaient pleinement accepté la garantie de l'amour de Dieu pour l'humanité (sa 
miséricorde), que la repentance doit manifester à ceux qui se détournent de leurs péchés pour se tourner 
vers Dieu. Notre Maître, afin de fortifier notre esprit, fut animé d'un zèle plus grand et plus intense, ce qui le 
poussa à prononcer ces paraboles; car il guide spirituellement et miraculeusement non seulement les 
pécheurs et les publicains présents alors, mais aussi nous et tous ceux qui, depuis lors, ont écouté avec foi 
sa parole divine et l'écouteront jusqu'à la fin des temps, espérant en son amour pour l'humanité, pourvu que 
nous décidions de nous tourner vers lui par tous les moyens possibles, par la repentance. Et les anges se 
réjouissent véritablement pour un seul pécheur repentant, dit le Maître des anges et pour nous; mais les 
pharisiens se moquaient de la parole de Dieu, habitués à détruire et à anéantir ceux qu'ils trompaient et ceux 
qui les écoutaient, comme s'ils pouvaient les aider et les sauver. Et même s’ils ne croyaient pas en notre 
Seigneur, et qu’ils lui nuisaient de toutes les manières, complotaient contre lui et refusaient de prendre en 
compte les actes mêmes par lesquels l’amour de Dieu pour l’humanité est proclamé quotidiennement, ils 
auraient néanmoins dû au moins croire aux livres (des Saintes Écritures), dont ils étaient d’excellents 
interprètes; et dans ces livres, la compassion de Dieu et sa miséricorde envers les repentants, ainsi que le 
châtiment le plus sévère qui attend les pécheurs impénitents, en sont, pourrait-on dire, le sujet principal. 
L’époque précédant la venue du Renseignement divin était remplie d’innombrables exemples de cet amour 
céleste pour l’humanité, constituant en quelque sorte un prélude ou une introduction à la compassion plus 
manifeste et plus grande de Dieu qui suivit. 
 2. Mais à présent, après avoir brièvement examiné un autre enseignement de notre Sauveur donné 
à cette époque, nous allons consacrer tout notre discours à la parabole des deux fils, que nous avons 
entendue aujourd'hui dans l'Évangile. Bien que le concept de la grâce de Dieu envers les pécheurs 
repentants ait été clairement expliqué aux pharisiens et aux scribes par des paraboles et des proclamations 
directes, ils étaient aveugles et ne croyaient pas, ou, même en voyant, refusaient de croire. Et, comme s'ils 
n'avaient pas honte de Celui qui voit tout, se présentant aux hommes comme justes, ils se montraient 
sévères (irréconciliables) envers les offenses de leurs compagnons de service, voire de leurs frères. Et 
tandis qu'ils louaient ces pères qui, parmi les hommes, étaient humains envers leurs enfants et leur 
pardonnaient leurs offenses passées, même si cela durait longtemps, pourvu qu'ils se repentent et 
reconnaissent leur imprudence, ils niaient en ce moment l'humanité du Créateur et Père commun de tous. 
C’est pourquoi, pour réfuter leur opinion sur l’inhumanité de Dieu, cette parabole leur fut racontée, faisant 
référence à la coutume qui existe parmi nous, les humains : nous n’avons plus besoin de parabole, ayant 
pleinement cru aux paroles et aux actes du Maître, et par eux seuls suscitant (en nous) l’espérance du salut; 
car non seulement par les enseignements qu’il a donnés sur les mystères de Dieu nous avons reçu cette 
bénédiction, mais aussi par les exemples les plus clairs qu’il a confirmés à ceux qui l’ont reçue et à tous 
ceux qui voient, ajoutant à cela la rémission des péchés et la délivrance de toutes les maladies corporelles 
évidentes, comme ce fut le cas pour ce paralytique et de manière semblable pour beaucoup d’autres. Ainsi, 
ayant contredit (l'opinion des pharisiens et des scribes) notre Maître, Père et Protecteur Lui-même, ne 
confirmant pas Son amour pour nous par des exemples tirés de paraboles et ne le décrivant pas (car il est 
ineffable et dépasse toute compréhension), nous ne pouvons qu'imaginer avec gratitude qu'Il ne se contente 
pas de le montrer, mais qu'il révèle aussi, dans les mots les plus courts, qu'il se révèle à chaque heure dans 
d'innombrables œuvres. 
 3. Par conséquent, le Père de notre Seigneur Jésus-Christ, qui l'a engendré selon sa propre nature, 
est Dieu, puisqu'il l'a produit par sa propre nature et non par sa propre volonté. Mais pour nous, les hommes, 
lui et l'Autre sont un seul Père, car ils sont un, et c'est pour cette raison que nous en sommes un, car ils sont 
un seul Dieu et une seule nature (divine), bien qu'ils diffèrent l'un de l'autre par le concept d'hypostase; c'est 
pourquoi chacun d'eux est notre Père, tout comme ils sont un par nature. Or, Dieu est notre Père par grâce 
et non par nature; car nous sommes des créatures de sa volonté et non de sa nature. Et Dieu est le Père de 
toutes ses créatures, et particulièrement de nous, les hommes. Parce qu'Il nous donne la raison, nous fait 
grandir (mentalement et spirituellement), nous place à la tête de toutes les créatures, nous unit au corps 
comme à un instrument, et permet à l'esprit d'atteindre jusqu'aux cieux, Il pourvoit sans cesse à nos besoins, 
non seulement pour que nous existions et vivions temporairement, mais pour que nous vivions éternellement 
et soyons immédiatement avec Lui, et, jouissant des bienfaits qui y règnent, nous soyons bénis (heureux) 
avec Lui par grâce, donnée au-delà de la nature, dans un bonheur que la nature elle-même ignore. Oh ! 
quelle bonté ineffable, dépassant toute compréhension et toute parole, exprimée dans le fait qu'Il a pris sur 
Lui d'être le Père de Ses créatures et serviteurs, et qu'en même temps Il nous traite comme un Père, 
utilisant envers nous tous les moyens paternels, sans rien omettre ! La volonté spirituelle de ces enfants, 
dès le commencement, fut immédiatement divisée en deux, bien que, selon le concept de la nature, ils 

1



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

fussent, bien sûr, unis l'un à l'autre. Laissons de côté à présent les deux premiers hommes, les premiers 
germes de notre nature, car ils n'étaient pas frères, et une discussion plus approfondie à leur sujet sera 
nécessaire ultérieurement; mais concentrons-nous ici sur leur postérité. Certes, immédiatement après eux, 
le genre humain fut divisé, et Dieu avait prévu et voulu qu'il soit indivisible; cependant, Il laissa à leur libre 
arbitre l'usage des bienfaits qui leur étaient accordés, car Il n'entendait nullement les leur retirer – le plus 
précieux de tous les dons. Et Il savait, en effet, qu'une partie de ses enfants ne ferait pas bon usage des 
dons qu'elle allait recevoir, mais Il ne souhaitait pas les en priver, car Il était très bon, de peur de leur donner 
un prétexte pour se détourner du Père sous prétexte qu'ils n'auraient pas accepté les fondements 
nécessaires à une vie heureuse et digne de leurs enfants. C’est pourquoi Il a partagé équitablement les 
bienfaits entre les meilleurs et les moins bons, et avant tout, Il leur a clairement démontré que les deux 
parties possédaient le libre arbitre. Ainsi, une partie de l’humanité ne s’est pas éloignée de Dieu le Père, 
mais est restée constamment auprès de Lui, L’a servi et, autant que possible, s’est conformée aux lois du 
Père, se contentant de sa providence et ne réclamant rien, sachant qu’Il donnerait même à ceux qui n’ont 
rien et qu’Il ajouterait encore plus pleinement et abondamment aux bienfaits déjà accordés. Le reste de 
l’humanité, cependant, a suivi une voie complètement opposée à la première. Et c’est pourquoi cette partie 
de l’humanité qui est restée auprès du Père et Lui a été soumise en tout, était à juste titre l’aînée et est 
appelée ainsi à juste titre, non seulement en vertu de sa position, mais aussi conformément au dessein du 
Père et de Dieu; mais celle qui a décidé de vivre selon sa propre volonté et qui, de ce fait, a dû tomber dans 
une situation extrêmement désastreuse, est appelée la «cadette» des deux. parce qu’elle considérait avec 
frivolité que le dessein du Père à son égard était invalide et qu’elle était animée d’une volonté propre 
enfantine. 
 4. Ainsi, ils furent divisés, bien que le Père les y incitât, afin que tous demeurent également auprès 
de Lui et Lui obéissent en tout, sans jamais s'éloigner de Lui, et qu'ils glorifient non seulement eux-mêmes, 
mais aussi le Père, par leur prudence. Or, il y a deux voies pour plaire au Père et pour atteindre les 
espérances qui en découlent, menant à un seul but : le bonheur final. C'est la voie de la vraie foi et celle des 
bonnes mœurs, guidées par les principes de la raison. Quant à la foi, c'est la partie la plus ancienne de 
l'humanité qui, non sans une inspiration divine, demeura fidèle à Dieu le Père; mais toute la partie plus 
jeune, apparue après ces temps anciens, se détourna complètement de Dieu et mena une vie semblable à 
celle des porcs. Car, privés des dons de Dieu, et s'éloignant chaque jour davantage de Lui, ils s'établirent 
dans des lieux totalement privés de la grâce divine, du fait de leur éloignement de la Judée. et au lieu d’être 
sous la protection de la Providence divine omniprésente, ils (cette jeune partie de l’humanité) ont déjà rejoint 
l’ennemi pervers du salut humain, que le mal a d’abord chassé de la Patrie, et qui a trahi cette création 
autrefois noble en la réduisant à une vie porcine et à sa nourriture, ou plutôt, elle a commencé à souffrir de 
la faim plus encore que ces porcs; Car eux (les porcs, à l'image desquels les démons sont représentés), 
conséquence de leur apostasie, se nourrissent d'éléments non nutritifs (comment pourraient-ils se nourrir de 
la destruction de la création divine ?); et la partie de l'humanité qui s'est habituée à eux est privée de cette 
nourriture et, de ce fait, devient la proie des démons plutôt que d'en recevoir; et ils prétendaient souffrir 
véritablement de la faim, alors que cette partie de l'humanité, en réalité, souffrait de la faim sous toutes ses 
formes. Ainsi, cette dualité des fils de Dieu occupait une position divisée quant à la foi; mais quant à la 
morale, une pluralité et, à bien des égards, pire encore; car même la partie croyante, par ses actes injustes, 
perdait la communion avec le Père céleste. C’est pourquoi elle subit de nombreux châtiments – ou plutôt, 
elle s’infligea elle-même les coups qu’elle méritait, s’étant volontairement éloignée de la félicité du Père. 
Bien qu’elle crût juste en paroles et en actes, transgressant les lois du Père, elle lui manqua de fidélité. Ainsi, 
cette partie, paraissant attachée à la piété, fut soumise à diverses tentations, et rares furent ceux qui, parmi 
ses membres, ajoutèrent à leur foi une révérence fondée sur les bonnes œuvres. De ce fait, les enfants de 
Dieu furent divisés en deux : une petite partie continua de vivre dans la dignité de l’aîné, tandis que la 
majorité suivit pleinement les voies frivoles de sa jeunesse. 
 5. Tel était donc l’état des choses autrefois, de sorte que la parabole (du fils prodigue) pouvait 
brièvement s’accorder avec la condition des premiers enfants; mais il convient désormais d’examiner l’état 
des choses après l’avènement de l'économie de Dieu, à laquelle le contenu de cette parabole correspond 
plus étroitement : car cette économie (c’est-à-dire l'économie du Christ) était la recréation de l’humanité 
après la première création et après la naissance dans le monde – une renaissance et le commencement 
d’une seconde vie, plus parfaite. C’est pourquoi le remède de la repentance était très faible au début, 
guidant vers le salut, mais ne sauvant pas, semant seulement le fruit, mais ne portant pas de fruit, et pour 
quelques rares personnes vivant alors pieusement, c’était un sujet de préoccupation, incapables encore de 
libérer la nature de la corruption qui lui avait transmis la fuite et l’égarement loin de Dieu des premiers êtres 
(c’est-à-dire les premiers hommes, Adam et Ève). Et pourtant, pourquoi s'étonner des fidèles qui péchèrent 
et se repentirent alors, quand, après la Chute, la maison du Père fut fermée à tous, même à ceux qui avaient 
suivi toutes les vertus dans la foi, et que le même enfer était réservé aux fidèles comme à ceux que leur vie 
avait corrompus ? Car l'appauvrissement (la corruption) de la nature était plus fort non seulement que le 
repentir après la Chute, mais aussi que toute vertu personnelle. Cependant, la miséricorde de Dieu le Père 
se devait de permettre aux enfants des premiers-nés, par leurs propres bonnes œuvres et motivations, de 
compenser la gravité originelle et inhérente du crime; de pourvoir aussi au salut des enfants à venir, issu 
d'un principe plus paternel et meilleur, et, par justice, d'ouvrir les portes du ciel aux vertueux tout au long de 
leur vie; et d'en faire autant pour les repentants, par compassion pour eux. Ainsi en fut-il fait, et le Père lui-
même vint punir les enfants et lever l'obstacle inhérent à la nature. Par ses lois et son exemple, il leur 

2



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

enseigna une vie plus divine et plus élevée, leur inculqua une foi pleinement révélée, remplaçant la foi 
imparfaitement révélée, et la fortifia en tout point. Ainsi, la foi en l'existence des réalités invisibles, en raison 
de leur sublimité et de leur divinité, s'enracina fermement dans les âmes qui l'acceptèrent comme l'essence 
même de la vérité, même incompréhensible, et comme capable de produire des fruits concrets dans la 
repentance. C'est pourquoi, étant venu, il exhorte tous à la repentance, car le royaume des cieux est proche 
(Mt 3,2), et le mur de séparation, inhérent à la nature, qui jadis faisait obstacle entre lui (le royaume des 
cieux) et ceux qui se repentent, a été détruit. Ainsi, après avoir ouvert le royaume des cieux à ses enfants et 
leur avoir préparé un héritage éternel, il est monté au ciel, en tant que notre précurseur, pour accomplir ce 
pour quoi il était descendu sur terre. Et en toutes choses, jusqu'à sa mort, il est ainsi entré en communion 
avec nous comme frères et semblables à lui, et non plus seulement comme enfants, comme c'était le cas 
auparavant. C'est pourquoi tous les hommes sont déjà appelés «enfants de Dieu», mais seulement ceux qui 
ont été marqués par la foi en lui et le baptême, et qui ont reçu d'autres dons découlant de la volonté divine. 
Cependant, même parmi eux, il existe une division, et c'est à eux que s'étend le sens de la parabole. 
 6. Ainsi, à partir de l’exemple de ces deux fils du Père céleste et aimant les hommes, nous avons 
examiné le don du repentir, tel que nous l’avons appris du Maître lui-même qui l’a conféré. De ces deux fils, 
l’aîné, doté de prudence, demeure auprès du Père, gérant avec sagesse le reste de ses biens (hérités après 
que le Père les eut partagés avec son frère cadet), œuvrant avec diligence à l’acquisition de plus grandes 
bénédictions et fondant toute sa vie sur ces deux vertus : porter du fruit pour lui-même et pour le Père, en 
s’efforçant à cette fin de cultiver la bonté; et enfin, par la contemplation de Dieu, tourner son regard vers le 
Père. Mais l'autre fils, s'étant asservi à la chair et à la sensualité et ayant complètement rompu tout 
sentiment filial d'affection envers le Père, s'éloigne de lui et vit avec les porcs. Le Père ne les surveille pas, 
car leur mode de vie est totalement contraire à sa volonté, et là il dilapide les richesses qui lui ont été 
données, les utilisant pour satisfaire ses désirs insensés. Le Père lui avait donné la raison comme guide, 
mais il l'a asservie à ses passions; il lui avait établi une loi selon laquelle il devait orienter sa vie pour la joie 
de celui qui le lui a donné et pour l'acquisition de plus grandes bénédictions, mais en la transgressant, il 
attriste sans cesse le Père; il lui avait ouvert les portes de la vie éternelle par la foi et le baptême, mais par 
ses péchés, il les a refermées à ses propres yeux; il a accumulé une masse de péchés dans son âme, au 
lieu de la multitude de ces beaux dons (qu'il possédait auprès du Père). Au lieu du Père, il sert l'ennemi 
comme un esclave, et l'ennemi le transforme en porcher, vivant avec les porcs et cherchant de la nourriture, 
sans même pouvoir l'obtenir, de sorte qu'il devient pire et plus misérable que les porcs eux-mêmes. Ainsi, les 
démons «honorent» ceux qui servent leur volonté. 
 7. Puis, ayant recouvré la raison et pris conscience de la gravité des maux dans lesquels il était 
tombé, il reconnaît en son âme la miséricorde du Père, premier commandement du repentir des enfants face 
à l'amour du Père pour l'humanité. À l'inverse, le fait de douter de la miséricorde du Père, de désespérer de 
son pardon et de s'en détourner complètement est un mal destructeur et le comble du péché. Ainsi, en toute 
confiance, il se tourne vers le Père; il confesse son péché avec une grande contrition, le ressentant d'abord 
dans son cœur avant de s'adresser à lui, puis le révélant clairement par son apparence et ses paroles. Il ne 
réclame plus la condition de fils, mais considère comme un grand don le service d'un serviteur, à condition 
d'en être jugé digne. Il est prêt à travailler avec diligence comme un esclave en échange de la liberté qu'il a 
follement perdue, et à compenser sa frivolité impie par les travaux pénibles de la servitude. «Oui, il a fait un 
mauvais usage des grâces qui lui avaient été accordées : car, quand il n’aurait pas dû, et envers ceux qu’il 
n’aurait pas dû, et d’une manière inconvenante, il les a détruites (car c’était là le propre d’une vie dissolue); 
et de nouveau, il a entièrement soumis sa volonté aux décrets du Père, ce qui est l’œuvre d’un mercenaire. 
Mais le Père très miséricordieux, le voyant venir de loin, ne s’indigne pas, ne détourne pas son regard, 
n’envoie pas de persécuteurs, ne ferme pas les portes, ne lui ordonne pas de partir, ne se plaint pas, à juste 
titre, de sa fuite, ne le réprimande pas pour le déshonneur que le fils a infligé non seulement à lui-même, 
mais aussi au Père, bien sûr, et en général ne le blâme de rien; mais il confirme et fortifie aussitôt 
l’espérance de la miséricorde paternelle, innée dans l’âme de l’enfant, et la montre authentifiée et inhérente 
à un tel Père, qui court à sa rencontre et l’embrasse, et en réponse à l’humilité de…» Le Fils, faisant preuve 
d'humilité, révèle par un baiser l'amour d'un Père. Et tandis que le Fils ne se considère pas digne d'être 
appelé «fils», malgré une telle bienveillance à son égard, le Père lui donne les signes de la filiation : Il le 
revêt de nouveau du beau vêtement qu'il portait depuis son baptême et dont il s'était dépouillé par ses 
péchés, faisant ainsi de la repentance une seconde baptême; Il marque sa main d'un anneau, le rendant 
désormais inaccessible aux démons, reconnu de loin (comme un fils); Il le prépare de sandales pour le 
chemin de l'obéissance, faisant de lui à nouveau un voyageur vers le salut; Il l'honore de la Nourriture 
mystique et spirituelle et, avec Lui-même, le fait y participer. Ô, la plus grande compassion ! Ô, l'amour pour 
l'humanité inexprimable et surpassant toute raison et toute parole ! À cela, le ciel et les serviteurs du Père se 
réjouissent : car les serviteurs de Dieu et les anges Tous, et pas seulement les fils, car ceux qui servent la 
providence divine dans la gouvernance de ce monde entier et particulièrement dans l'œuvre du salut, se 
réjouissent d'une part du repentir du pécheur et, d'autre part, glorifient la miséricorde divine du Maître et 
Père et manifestent cette joie par des chants et des chœurs spirituels. 
 8. Si le frère aîné avait été présent dès le début (du retour de son frère), il se serait réjoui et aurait 
festoyé avec lui, sans être mécontent de voir une telle foi chez le pénitent, son retour plein d'espoir, et 
d'entendre sa confession, suivie de la miséricorde du Père. Mais il était diligent dans ses propres affaires, ou 
plutôt dans l'observance des commandements du Père, et ce spectacle inhabituel le surprit. Il refusa de 
participer au festin, non par envie, non par vexation, mais parce qu'il était stupéfait de la faveur dont le Père 

3



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

avait fait preuve envers son fils fugitif et dissolu, et ce qui le stupéfiait le plus était d'avoir participé au 
Sacrifice : car c'était là le Don suprême pour le pénitent, et il fallait donc l'être pour comparer la justice du 
Père à l'excellence de sa bonté; il fut fort étonné de voir à quel point la première cédait à la seconde; Car lui-
même n'avait jamais fait l'expérience de son amour pour l'humanité, obéissant toujours à la volonté du Père 
et ne transgressant aucun de ses commandements – raison pour laquelle il était grandement aimé de lui – et 
n'avait observé que l'excellente justice du Père envers ceux qui le servaient. Le Père le convainc également, 
venant à lui et lui révélant sa miséricorde : «Mon enfant, dit-il, celui qui a perdu une brebis sur cent, après 
avoir si bien protégé les autres, ne se précipite-t-il pas à sa recherche et, l’ayant retrouvée, ne la rapporte-t-il 
pas pour la compter avec la plus grande joie ? Et la femme qui a perdu une de ses dix drachmes, ne la 
cherche-t-elle pas par tous les moyens et, l’ayant retrouvée, ne se réjouit-elle pas ? Mais ils ne se 
réjouissent pas seulement en eux-mêmes, mais ils appellent aussi leurs amis et leurs voisins, afin qu’eux 
aussi se réjouissent du retour des brebis perdues. «Et moi, le Père, ne me réjouirai-je pas grandement 
d’avoir retrouvé ton frère après une mort si terrible, après qu’il ait péri pendant de nombreuses années ?» 
Ainsi, la supériorité de la bonté du Père remplit d’étonnement même ceux qui lui sont les plus proches (car 
qu’y a-t-il de plus proche qu’un frère ?); et ils ne sont pas étonnés. par envie envers Celui qui avait reçu une 
faveur si miraculeuse, mais par amour zélé pour le Père, qu'ils avaient insulté par négligence; et il est 
possible que l'aîné des fils n'ait exprimé cette stupéfaction ni par son apparence ni par ses paroles, mais 
qu'il ait seulement été perplexe dans ses pensées, et le Père le guérit complètement, mettant un remède 
dans l'âme du fils, et ce que le Père aurait voulu lui dire, il se le dit alors à lui-même, sur la base duquel, 
ayant repris ses esprits, il se réjouit, participa au festin et chanta la miséricorde du Père; car s'il n'en avait 
pas été ainsi, le frère aîné n'aurait pas été un accomplissement des commandements du Père, mais, étant 
esclave de l'orgueil et de l'envie, il aurait péché bien plus gravement que le cadet. En vérité, une grande joie 
peut naître de la découverte de ce qui était perdu, même si une bien plus grande part était intacte : car nous 
nous réjouissons des bénédictions présentes comme si elles étaient avec nous; et tandis que nous pleurons, 
comme il est juste, ce qui était perdu, après l'avoir retrouvé, Nous nous en réjouissons doublement, ajoutant 
à la première joie une seconde joie due à leur découverte, qui a compensé la douleur (de leur perte). C'est 
une loi naturelle non écrite, et une sage compréhension de l'instinct de Dieu et de la loi éternelle donnée à la 
nature d'en haut. Aussi notre Seigneur n'aurait-il pas eu besoin de cette parabole, qui montre de la manière 
la plus claire l'amour de Dieu pour l'humanité en ce qui concerne ses enfants, qu'il expliqua aux pécheurs et 
aux publicains, qui l'écoutèrent alors, comme il est coutumier et convenable de Dieu; mais il dénonça aussi 
l'impudence des pharisiens et des scribes à cet égard, comme je l'ai dit précédemment – qui blasphémaient 
la sévérité des pères sur terre plus que celle de Dieu, et, admettant qu'ils pouvaient être humains envers les 
enfants, voulaient imaginer que seul Dieu ne pardonne pas le mal aux enfants, lui qui est l'Abîme de l'amour 
pour l'humanité, l'Abîme de la bonté - et ils utilisèrent un tel mensonge non seulement comme prétexte pour 
manifester leur incrédulité envers notre Maître, mais aussi pour dévorant leurs frères, s'attaquant à la paille 
dans leurs yeux et les jugeant dignes d'un châtiment terrible, et soit ne remarquant pas leurs propres 
défauts, soit les dissimulant sous un masque d’hypocrisie. 
 9. Afin de ne pas nous étendre, nous concentrerons maintenant notre discours sur les enfants de 
Dieu qui sont devant nous, divisés, comme il a été dit, en deux groupes. Certains sont bénis et portent ce 
nom (car c'est Lui-même qui leur a donné ce nom) et, suivant l'exemple du frère aîné, ils ont, dans une 
perspective plus ancienne, fait un excellent usage des bénédictions du Père, se montrant industrieux; c'est 
sur cette base qu'ils ont réussi (en vertus) et qu'ils hériteront de la vie éternelle, étant immédiatement auprès 
du Père et jouissant du bonheur. D'autres, suivant l'exemple du fils cadet, devenus frivoles dans leur 
jeunesse et ayant pris de très mauvaises décisions, se sont éloignés des commandements du Père, ont 
abusé des dons du Maître et Père et se sont inclinés vers une vie de porc. Se repentant, si l'étincelle de 
l'amour pour le Père demeure en eux et ne s'est pas encore complètement éteinte, ils reprennent la 
condition de fils, non pas de droit, mais par la miséricorde et l'amour du Père. Ce bienfait, fruit d'une grande 
bonté et d'un amour infini (du Père pour ses enfants), accepte comme cause et occasion du pardon leur 
repentir sincère, fruit non seulement de la crainte, mais aussi de l'amour (pour le Père). C'est pourquoi ils 
sont appelés «pardonnés». Ainsi, les deux frères sont sauvés; ainsi toute la multitude des fils de Dieu est 
réunie en un heureux et lumineux couple. Car les incrédules et ceux qui rejettent la seconde et supérieure 
grâce (la miséricorde du Père), qui existait avec l'économie supérieure, ou ceux qui corrompent leur foi par 
des vues hérétiques, ou qui, bien que croyant correctement, se sont imprudemment séparés des lois des 
Pères et, avec une foi morte sans bonnes œuvres, suscitent vainement l'espoir du salut, tous ceux-là sont 
exclus du statut et de la vocation de «fils de Dieu», étant devenus, de leur plein gré, apostats de Dieu et de 
l'ordre filial. Ainsi, misérables et privés de toute bénédiction, ils traversent cette vie, et – plus misérables 
encore – la vie éternelle et future, se retrouvant en enfer et subissant amèrement le châtiment qui leur est 
réservé. 
 10. Rendons grâce à notre Père et Maître qui, afin qu’il soit désormais en notre pouvoir d’accomplir 
le reste, qui nous est quotidiennement proclamé et suffisamment expliqué, dit-il : «Je ne suis pas venu 
appeler les justes, mais les pécheurs à la repentance» (Mt 9,13); et par ses actes, il a magnifiquement 
manifesté cette position, non seulement en pardonnant aux prostituées, aux brigands et aux publicains 
repentants, mais aussi en les incluant parmi les plus purs. Il a lui-même établi pour nous le chemin de la 
pure repentance. – Considérez bien, dit-il, les bénédictions dont vous vous êtes privés, ainsi que les 
circonstances désastreuses auxquelles vous avez été soumis : une apostasie répugnante, à la suite de 
laquelle une terrible famine vous a frappés, due à la rareté des biens qui vous sont donnés, une vie de porc, 

4



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

et tandis que ceux qui vous sont inférieurs jouissent des dons qui leur sont destinés et sont nourris de 
l’amour de Dieu, vous souffrez misérablement de la faim. De tout votre cœur, revenez à votre vie d'antan, 
lorsque vous viviez avec les vrais enfants de Dieu et observiez ses lois. Ne craignez pas vos fautes 
passées, mais laissez la grandeur de la miséricorde divine vous encourager. Relevez-vous promptement, 
affligé par les actes mauvais que vous avez commis de votre plein gré, mais que votre âme soit animée d'un 
bon espoir. Implorez la miséricorde divine avec des larmes. Priez sans cesse pour ne pas vous laisser 
abattre. Soyez prêt, de plus, à endurer toute épreuve que Dieu vous envoie, car c'est par lui que vos péchés 
seront guéris, et ainsi vous quitterez ce monde pur. Et, autant que faire se peut, infligez-vous un châtiment 
spirituel. Maîtrisez votre corps par l'abstinence afin que votre esprit s’épanouisse. 
 11. Voulez-vous que j'ajoute quelque chose ? Si, après vous être tourné vers Dieu (dans un esprit de 
repentance), vous pensiez avoir accompli toute sa loi, alors considérez-vous comme un serviteur indigne : 
car tout ce qui s'élève sera abaissé. Et bien qu'ils aient cru servir Dieu sans trébucher, ils ont en réalité fait 
naufrage. Comment donc vous glorifier de vos bonnes œuvres ? Car il vous faut aussitôt remettre en 
question vos anciennes fautes et avoir plutôt honte de vos péchés passés que de vous enorgueillir de vos 
bonnes œuvres suivantes. Ne considérez pas les péchés de vos frères, de peur de pécher avec eux; ne 
vous jugez pas vous-mêmes; ne médisez pas, mais priez plutôt pour que Dieu leur accorde la repentance, 
car le don de la repentance vous est parvenu invisiblement de lui. Ne tentez personne et ne cherchez pas à 
provoquer la tentation, de peur que vous ne détourniez le regard de Dieu et que vous ne soyez de nouveau 
privés de sa grâce. Prépare-toi à endurer toute souffrance et à supporter courageusement toutes les peines; 
car celui qui se justifie et rend la pareille à ceux qui l'offensent et le tourmentent perd le bénéfice du repentir. 
Rends le bien à tes frères pour le mal qu'ils t'ont fait, imitant ainsi Dieu qui, malgré tes mauvaises actions, t'a 
ouvert les portes du repentir, lui le Créateur à sa créature et le Maître à son serviteur. En méditant 
constamment sur ces pensées et en accomplissant les autres commandements de l'Évangile, tu t'attireras 
magnifiquement la miséricorde de Dieu, fruit d'un véritable repentir. Car sans un tel repentir, il est impossible 
d'entrer dans le Royaume des Cieux, même pour ceux qui mènent une vie rigoureuse, sans parler de ceux 
qui se détournent de nombreux péchés pour se convertir. Car tous les hommes sont tenus au repentir, car il 
est impossible d'être totalement pur. Ceux qui, par leurs vertus, se sont rapprochés de Dieu, même de leurs 
plus petites déviations, en agissant bien, les acceptent comme les plus grandes et, s'humiliant ainsi, 
progressent sans cesse et se rapprochent toujours plus de Dieu. À l'inverse, ceux qui considèrent les petites 
déviations comme insignifiantes, ne s'en affligent pas et ne se soucient pas de les corriger, s'exposent à 
tomber dans des péchés encore plus graves. Insuffle en nous, ô Christ Roi, un ardent désir de véritable 
repentance, afin que tu nous manifestes ta miséricorde paternelle et que tu nous comptes parmi tes enfants 
revenus à toi après une profonde dépravation – car à toi appartiennent la gloire et l'adoration pour l'éternité. 
Amen.

5


