Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

«L€ DOUVEAU PECHSCUR>

13 septembre 1895
Evéque Arseny

Par le méme sage et savant maitre Georges Scholarius, Dialogue «Le Nouveau Penseur» ou
«Bavardages brumeux»

Personnages : Néophron (le Nouveau Penseur) et Paletim (I'Admirateur de I'Ancien). Néophron, je
suis le patriarche, seigneur Grégoire, et Paletim est I'auteur de ce Dialogue.

Néophron : Aimeriez-vous discuter de nos divergences concernant la Divinité ? J'en ai longtemps
révé, mais maintenant, pour la premiére fois, j'en ai le loisir. Et je crois que vous aussi étes libre
d'étudier.

Paletim : Non, bien sir que non; car vous n'y connaissez absolument rien et vous ne faites que
vous embrouiller. Que mes paroles ne vous offensent pas. Mais si vous le souhaitez, je vais mettre
a I'épreuve ces subtiles ruses dont vous vous servez pour séduire les simples d'esprit.

Néophron : Quelles sont-elles ?

Paletim : Je ne saurais le dire avec certitude, car je ne vous ai rien entendu de tout cela de mes
propres oreilles. Mais beaucoup disent que vous attirez une foule de sympathisants a chaque
occasion — je ne sais comment le dire correctement — en nous censurant, en nous menacgant, en
prédisant un désastre imminent et en nous en tenant responsables, puis en annongant aussitét
une bonne nouvelle si, nous tombons a genoux, comme il est dit (Mt 4,9), nous vous adorons.

Néophron : Au fait, vous me l'avez rappelé. Est-il juste, pécheurs, que vous importuniez
ouvertement vos concitoyens par vos harangues quotidiennes, alors que vous avez récemment
convaincu ceux qui vivent hors de nous, par des lettres envoyées quotidiennement, de nous
abandonner et de penser le pire de nous ? Et ceux-la ! Ceux qui avaient promis d’étre avec nous
et de défendre notre unité ! Ou que vouliez-vous dire d’autre en refusant de signer les termes de
'accord tant que vous n’aviez pas recu de piéces d'or ? Réfutez cela ! Je nommerais bien ces
personnes, mais je me retiens par respect. Quant a moi, je jure sur la sainte vérité, jai méme
converti beaucoup de mes biens en argent pour les dépenses; loin de moi 'idée de tirer profit des
négociations pour l'union; Et moi aussi, aprés tout, j'ai succombé aux persuasions qui s'y sont
exercées. Nombre de vos fidéles étaient préts a déserter si nous ne nous étions pas empressés de
répondre a leurs besoins, dont chacun se plaignait. Et maintenant, tel un monarque descendu du
ciel, vous apparaissez avec arrogance et persuadez la foule de ne plus préter attention a nous ni a
ce que nous servons. Certains ont méme écrit jadis le contraire de ce qui se dit aujourd’'hui; un
autre jour, ils le dénonceront publiquement. Mais ces mémes personnes, avides d'honneurs et
trompées, déversent leur vengeance sur leur foi. lls semblaient vouloir recevoir des récompenses
des Latins eux-mémes, a l'instar de deux ou trois, a vrai dire, qui y sont parvenus. Et maintenant,
privés du soutien des chrétiens, nous risquons, a cause de vous et de votre obstination, de devenir
la proie de nos ennemis; ou plutét, les Latins eux-mémes nous puniront un jour pour I'offense que
nous leur avons faite, lorsque moi et certains d'autres les irritons. Que savez-vous donc pour vous
opposer avec autant d'obstination a ce qui a été généralement décidé ? Qui parmi vous sait
théologiser ? Qui connait méme par son nom les ceuvres de Dieu ? Qui est versé dans la
dialectique, qui transforme trois de deux et le mensonge en vérité ? N'avez-vous pas honte de vos

1 Cet ouvrage de Georges Scholarius (futur patriarche Gennadius de Constantinople) est publié
d’apres le manuscrit de la Bibliothéque synodale de Moscou, n° 253 de son nouveau catalogue
(Moscou, 1894). Sa datation est établie grace au patriarcat de Grégoire Mammas, qui accéda au
trone en aolt 1445, et a la mention d’un évéque latin qui s’opposa a Georges Scholarius lors de
débats publics sur I'union florentine. C'est I'évéque Barthélemy de Crotone (originaire du sud de
I'ltalie), envoyé par le pape pour confirmer |'union, qui eut pas moins de quinze entretiens publics
avec Scholarius au palais impérial, en présence de I'empereur Jean lui-méme, de son frere
Théodore Despote, cardinal commissaire pontifical, et de nombreux Latins et orthodoxes.

1



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

maitres ? Votre enseignement n'est-il pas celui du nestorianisme, et par conséquent celui du
défunt Théodoret ? Et vous prétendez que c'est I'enseignement de toute I'Eglise; mais vous ne
pouvez le prouver. Et vous persistez a vivre dans la désobéissance et le mensonge, et vous osez
qualifier tout cela de nestorien ? Car il a dit que le Fils de Dieu n'est pas la cause de I'hypostase du
Saint-Esprit. Cabasilas, Grégoire de Thessalonique et Grégoire de Chypre, qui ont tous
anathématisé Beccus, ainsi que tous vos prédécesseurs, I'ont également affirmé. Et si nous vous
choquons en quoi que ce soit, c'est que nous ne partageons pas vos croyances.

P. Maitrisez-vous, ma chére téte ! Vos paroles sont inspirées par la colére, et rien n'est plus
témeéraire que cette passion.

N. Me conseillez-vous de me maitriser ? J'aurais méme envie de vous frapper, de vous chasser
d'ici, de vous bannir au-dela des Colonnes d'Hercule !

P. Voyez-vous ! Comment pouvons-nous avoir une conversation sur des sujets divins si la colére
vous saisit a ce point que vous dites non seulement des choses indécentes et intolérables, mais
que vous vous contredisez aussi ? Que votre irritation soit a la fois juste et méritée; aprés tout,
c'est un grand obstacle a la conversation. Et je n'ai d'autre choix que d'étre d'accord avec vous sur
tout, de me taire et de paraitre vaincu, ou de me retirer. Je pense que cette derniére option est
plus convenable. Car pourquoi importuner un cher époux qui parle de fagon désagréable ? Sur ce,
vous priant de m'excuser, je m'en vais. N. Mais je ne vous laisserai pas partir.

P. Je resterai, si, bien sir, vous parvenez a maitriser votre irritabilité.

N. Je suis déja calme. P. Dites ce que vous voulez, sans confusion comme auparavant, sans
indiscrimination, et sans tout chambouler; mais en commencant par ce qui vous semble le mieux,
suggérez une chose, puis passez a une autre, et je vous répondrai a chaque proposition du mieux
que je pourrai. Car je suis heureux, qu'en pensez-vous ? — d'entendre de votre part, méme si c'est
hors sujet, la méme chose que beaucoup m'ont souvent dite auparavant. Et presque en tout, cela
s'est avéré vrai, et je ne place rien au-dessus de la vérité. C'est pourquoi je dois souffrir, si cela
peut s'appliquer a un homme qui souffre pour la vérité; et je vous souhaite d'avance bonheur dans
ces situations, lorsque l'occasion se présentera. Car j'étais navré qu'un homme si cher et si
bienfaiteur, je vous le dis a vrai dire, lorsqu'il discutait avec ses proches, certains semblaient avoir
raison, mais la plupart le ridiculisaient.

N. Vous parlez bien, et je vous suis trés reconnaissant de cette excellente solution. Mais comment
allons-nous mener la conversation ? Car en toute chose, il faut d'abord considérer la méthode et la
déterminer; n'est-ce pas ?

P. En effet.

N. Et en effet, je le pense aussi (il est nécessaire de poursuivre). Je ne vais pas rivaliser avec vous
comme le font les instigateurs rusés, mais a partir de la premiére prémisse de celui qui dit la vérité,
je formulerai une proposition vraie et ménerai le discours. Vous pouvez cependant me convaincre
de l'insuffisance de preuves, en vous appuyant sur la prémisse la plus importante ou la moins
importante, ou les deux, ou, si vous préférez, en la réduisant a l'impossibilité (I'absurdité) de la
conclusion (car vous craignez méme de tirer de telles conclusions). Ainsi, contrecarrez 'apparente
force de mes propos. Etes-vous d'accord ?

P. Eva ! Vous vous étes soudain révélée a nous comme une dialecticienne, ayant probablement
étudié les Muses, et en particulier Uranie, qui, dit-on, est aussi versée en mathématiques et en
dialectique que d'autres le sont dans d'autres domaines.

N. Cela vous surprend-il ? Que penseriez-vous de moi si je raisonnais différemment sur ce sujet
précis ? C'est-a-dire que, plutét que la prémisse majeure, j'accepterais, pour employer un terme
géométrique, celle qui se rapporte a la prémisse recherchée, et plutdét que la prémisse mineure,
celle qui se rapporte a la prémisse donnée; ou, pour le dire plus naturellement, la premiéere
prémisse découle d'un attribut accidentel, et la seconde de I'objet lui-méme. Car ces premiéres
méthodes sont familieres a beaucoup.



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

P. Ah, c'est vrai, et méme mieux que ce que I'enseignement et l'inspiration des Muses pourraient
laisser paraitre. Mais je suis fort étonné, et, franchement, stupéfait, que vous n'ayez pas redressé
cet évéque, qui avait hésité et doutait, par des paroles flatteuses, sans le fortifier, ni enchainé le
Scholarius objecteur avec de telles chaines terribles, mais l'ayez laissé se vanter de sa victoire
éclatante.

N. Je ne comprends pas de quoi vous parlez.

P. Ne vous souvenez-vous pas des conférences ou tous les partisans de ces innovations étaient
présents, et presque tous se trouvaient des deux cbdtés de celui dont nous parlons, et la foule était
extraordinaire ?

N. Je me souviens que I'évéque a parlé contre vous et pour nous, et que I'un des voétres, dont vous
étes si fiers, a parlé contre lui; mais je ne comprends toujours pas de quoi vous parlez.

P. : Avez-vous seulement oublié que vous faisiez tous du bruit, que vous vous moquiez, que vous
menaciez et que vous étiez en colére ? Ce faisant, bien sar, vous tentiez d'endiguer l'assaut de cet
homme contre vous et, si possible, d'affaiblir ce qui, par son torrent irrésistible et la vérité, vous
avait menés, vous et I'évéque, plus loin encore que nous ne l'avions espéré. Et si, aprés avoir pris
la bonne décision, vous n'aviez pas mis fin a ces querelles, alors, comme le dit le proverbe, vous
auriez d0 au moins recourir au casque de I'Hadés. Mais, voyant trop tard ce qu'il fallait faire, vous
vous étes cachés lorsqu'il a lancé le défi et voulu Iégitimement formuler sa propre requéte; ou
plutét, lorsque nous l'avons défié. Car il est entré dans la querelle, contraint par I'un ou l'autre
camp, cherchant toujours d'abord a faire la paix avec tous.

N. : Je nie tout cela.

P. : Que reconnaissez-vous de l'opinion généralement admise si vous rejetez cela ? Mais vous
devez reconnaitre la vérité. Et il semble, a en juger par votre argumentation persistante, que vous
nous parliez délibérément de maniére interminable, dans le but d'exercer une forme de dialectique.

N. Vous plaisantez, et vous allez me forcer a manquer a ma promesse, et vous allez encore me
reprocher ma colére. Car je ne tolére aucune hypocrisie. Et maintenant, si vous ne cessez pas de
plaisanter, je vais me mettre en colére.

P. Ne vous mettez pas en colére, pour I'amour de Dieu ! Restez calme. Je tiens seulement a vous
rappeler comment cet évéque, en conclusion, a formulé le syllogisme suivant, aprés l'avoir
longuement vanté et affirmé que personne sur terre ne pouvait le réfuter. Il voulait, je crois,
désigner par la les peuples vivant sur toute la terre. Il dit : «Tout ce qui appartient inséparablement
au Pére et au Fils en propriétés divines est commun au Pére et au Fils. Mais la procession du saint
Esprit appartient inséparablement au Pére et au Fils. Par conséquent, I'émanation du saint Esprit
est commune au Pére et au Fils.» Puis il ajouta la justification de certaines de ces prémisses, du
moins c'est ce qu'il croyait. N'était-ce pas la le syllogisme ?

N. Absolument, je m'en souviens trés bien.

P. Et le défenseur de notre opinion me semblait, et je ne lui prétai pas attention, et beaucoup
d'entre vous pensérent qu'il ne répondrait pas a ce discours si éloquent; car il avait I'air d'un
homme a cette disposition, et en méme temps il esquissait un sourire, comme a son habitude.
Mais soyez patients; sinon, je vous vois vous agiter a nouveau.

N. Vous avez raison; car qui restera calme quand on s'éternise inutilement et que, par des
louanges qui, telles des ouragans, attisent 'agitation ? Mais terminez ce que vous avez a dire. P.
Alors, regardant son adversaire et nous tous d'un air radieux et avenant, il commence son discours
comme a son habitude, mais aborde la conclusion avec une grande assurance, déclarant : «Je
pourrais, si je le voulais, vous exposer la ruse de vos discours et le tort considérable qu'ils causent
a la terre. Mais puisque vous vous offusquez lorsqu'on qualifie ainsi vos conclusions (sous prétexte
que le concept que vous avez inventé nécessite encore des preuves; or, ni vous ni beaucoup
d'autres, qui peinent a discerner les erreurs d'expression, ne le remarquez; et maintenant, vos
propos manquent de force probante, ce qui, dans le cas présent en particulier, permettrait de

3



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

prouver plus clairement ce qui I'est moins) : je n'en parlerai pas maintenant. Quant aux preuves
des prémisses que vous avez utilisées, comme on écrase les tétes de I'hydre avec les massues
d'Hercule, avec les paroles des maitres, je démontrerai que votre attaque contre nous reléve
davantage du commeérage que de I'ceuvre d'une dme éplorée. Mais voyons d'abord ce qui suit, si
cette conclusion est valable. Pour en venir a Le Saint-Esprit est commun au Pére et au Fils, et tout
ce qui est commun au Pére et au Fils est commun a I'Esprit; par conséquent, selon vous, faire
naitre le Saint-Esprit est propre a I'Esprit. C'est tout a fait absurde, méme a vos yeux. Et s'il est
impossible d'énoncer des prémisses vraies et d'en déduire une fausseté (directement) et par elles,
alors la fausseté réside dans les propositions fondamentales mémes. Mais la prémisse que j'ai
ajoutée, que vous appelez vous-méme la principale, provient littéralement de Denys et de Basile,
ce qui explique que la fausseté ne vienne pas d'elle; il en résulte qu'elle provient d'une autre. Et
cette autre était la conclusion de votre raisonnement, disons-le ainsi. Par conséquent, vous vous
étes trouvé bien loin de la vérité. Puis, aprés lui avoir décoché, comme il I'avait menacé, des
fleches de vérité et les jugements des docteurs, le laissant comme abasourdi et vaincu, il remporta
clairement la victoire, tant devant le juge lui-méme que devant vous tous, ses adversaires. Car il
semblait que, dans une sorte d'inspiration et Dans cet état d'extase, il prophétisait plutét que de
prononcer des paroles humaines. Et moi-méme, j'aurais souhaité, au moins une fois dans ma vie,
avoir pu parler avec une telle inspiration, ne serait-ce que pour avoir la force de prouver que la
générosité distingue le Pére du Fils, comme il I'a si merveilleusement démontré.

Pourquoi donc, en disant cela, suis-je insupportable a vos yeux ? Il m'a paru étrange, en
effet, que vous, doté d'une telle capacité de raisonnement — comme si vous étiez sorti de I'école de
Chrysippe, comme je le comprends maintenant —, n'ayez pas soutenu votre ami dans Il'adversité,
mais l'ayez laiss€, abandonné par les siens, subir la défaite. Car s'il n'y avait pas eu de bruit, on
aurait dit que vous n'aviez jamais existé; or, vous ne lui avez été d'aucun secours dans la cause
commune ! Et avec sa défaite, vous chutez vous-méme, bien sdr.

Non, mon ami, et il ne m'a pas été difficile de renoncer a d'autres choses. Car cet homme
véritablement extraordinaire, & mon avis, hier comme aujourd'hui, comme vous, applique a la
matiére non seulement les mots, mais aussi les circonstances, a ceci prés qu'il se cache derriére
ces derniéres et pense a Dieu comme nous. Quant a cette transformation qui vous étonne, je me
suis moi-méme souvent étonné d'étre devenu, en si peu de temps, dialecticien, et, plus important
encore, théologien. Car ce que j'ai récemment démontré, et ce qui est le plus profond, est clair
méme pour les enfants; mais ce que je maitrise particuliérement est nouveau, inhabituel et
inaccessible a beaucoup d'entre vous. Tel est, par exemple, I'existence en Dieu d'une double
productivité, la précipitante et la subordonnée, et le fait que Dieu pense d'abord et veut ensuite, ce
que vous attribuez a Ptolémée et Valentin, anciens hérétiques,<sup>9</sup> sans savoir comment
vous l'avez découvert. Bien sir, je blame moi-méme la grande ignorance de ceux qui supposent
qu'il serait impossible de distinguer le Fils de I'Esprit autrement qu'en supprimant le rapport de
causalité inverse, comme si c'était le seul moyen de distinguer les Personnes divines<sup>10</
sup>. Thomas d'Aquin accordait une grande importance a cette opposition, pensant ainsi prouver
que le Fils est I'auteur de I'Esprit; mais il s'est manifestement éloigné de la vérité et n'a pas atteint
son but, puisque d'autres lui opposent deux productivités de Dieu, sur lesquelles ils s'appuient non
seulement pour le contredire, mais aussi pour contre Thomas lui-méme. Quel est donc le sens de
l'amour mutuel et de la volonté unanime ? Ne nous indiquent-ils pas presque clairement la
procession ineffable et inconcevable de I'Esprit ? Quel Basile, quel Grégoire, quel Damascéne, le
compilateur de la Théologie, I'a su ? Mais j'ai saisi cela et bien d'autres choses semblables dans
cette sagesse récente, et c'est pourquoi je méprise la foule, la placant au méme rang que les
souris et les moucherons, ne connaissant rien d'autre que ces choses habituelles et fastidieuses.
De méme, comme auparavant, il me semblait que cet insupportable Scholarius, comme beaucoup
le considérent, ne fréquentait guére les cercles savants, mais préférait se consacrer a sa propre
réflexion, notamment aprés la mort d'lgnace, du célébre théologien Joseph, de Macaire d'Athos et
de tant d'autres hommes illustres qu'il avait cétoyés de leur vivant et qui I'avaient respecté; et
aujourd'hui encore, il me parait étre une sorte de faiseur de miracles. Si, aprés ces douze
conférences et en moins de deux ans, je me sens déja beaucoup plus sage, combien plus a-t-il da
progresser, lui qui, avant méme d'avoir vingt ans, s'était déja intéressé a la philosophie ? On ne lui
reprochait aucune faiblesse en rhétorique, méme dans sa jeunesse, et, dans les conversations
helléniques (érudites), il servait déja d'exemple aux plus exigeants. Je compare notre inclination
actuelle a cette sagesse acquise si rapidement. De nos jours, les hommes instruits s'instruisent
rapidement, et le témoignage des personnes compétentes n'est plus requis comme autrefois; mais
quiconque, méme sans maitriser les rudiments de ces sciences, se proclame orateur ou
philosophe, la foule est obligée de le croire. Et tant mieux ! Car qui se porterait garant devant les

4



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

juges pour un homme qui ne comprend rien a la science, sinon lui-méme ? Mais si un homme se
montre volubile et audacieux, n'hésitant pas a s'attribuer les plus grands exploits, rien ne
I'empéchera d'étre considéré comme un surhomme. S'il est toutefois nécessaire d'humilier autrui,
mieux vaut miser sur la stupidité et la prétention. Car, malgré une réticence intérieure, il faut bien
approuver ouvertement ses agissements pour déshonorer tel ou tel, jusqu'a ce que, confrontés a
la vérité et incapables de supporter le reproche de leurs actes, ils aient honte de ce qu'ils ont fait a
ceux qui les respectent. Car il est délicat de saper la réputation de quelqu'un, forgée par de
nombreux actes et des années d'expérience, et profondément ancrée dans les cceurs. Il est facile
d'accorder des priviléges a ceux qui ne les méritent pas, comme des présidences, des fonctions
publiques ou des récompenses; mais la renommée ne peut étre conférée par le seul désir a
quelqu'un qui ne la posséde pas. Autrement, ce serait la plus grande des violences, un affront a la
vérité, et la vertu deviendrait vaine, livrée a la merci de telles machinations et obscurcie. N'est-ce
pas, a votre avis ?

P. Et tout a fait, et je suis vraiment ravi de votre raisonnement sur ce point; car je n'ai jamais
entendu personne parler avec plus de justesse. Et ici, soit dit en passant, les paroles de saint Jean
Chrysostome me sont revenues a l'esprit, paroles que j'ai souvent commentées sur ce méme
sujet, et je me suis émerveillé de la sagesse de ce grand homme, cessant ainsi de m'affliger et, a
bien des égards, reportant la faute sur la nature humaine, en tenant compte a la fois de la valeur
de celui qui dénonce cela et de la ruse de ceux qui le font. Car dans le cinquiéme mot, «Sur le
sacerdocey, il raisonne ainsi littéralement. «<Nombreux sont ceux qui, dit-il, s'attaquent en vain a
celui qui a I'éloquence, et, n'ayant rien a lui reprocher, si ce n'est que tous reconnaissent son
talent, ils s'irritent. Et il doit supporter avec magnanimité leur ameére contrariété. Car, incapables de
dissimuler cette haine maudite qu'ils accumulent imprudemment en eux, ils l'injurient en secret, le
réprimandent, le calomnient et le diffament ouvertement. Et si I'dme s'affligeait de chacun de ces
événements et s'en irritait, elle serait contrainte de plier sous le poids du chagrin. Car ils ne se
vengent pas seulement par eux-mémes, mais aussi par lintermédiaire d'autrui. Et souvent,
choisissant quelqu'un de peu habile en éloquence, ils le couvrent d'éloges et s'émerveillent de lui
au-dela de toute mesure, certains par frénésie, d'autres par ignorance et envie, uniquement pour
saper sa gloire, et non pour faire croire a quelqu'un qui ne I'est pas qu'il mérite I'admiration.

Cela suffit pour l'instant. Mais, pour I'amour de Dieu, ne...» Dites-moi que Scholarius est
hypocrite envers les traditions des Péres. C'est fort probable, car il n'est pas ainsi a tous autres
égards. De plus, il aurait pu recevoir de nombreux honneurs des Latins et exercer une grande
influence parmi vous s'il avait choisi de se ranger de votre cbété. Vous-mémes le confirmerez
aisément. Il aurait méme été pire et plus insensé que Margitus s'il avait, ayant eu I'occasion, choisi
une vie périlleuse, comme quelqu'un qui se soucie peu de son corps et de son ame. Mais c'est
pure folie de parler ainsi de lui et de croire ceux qui le disent. Au contraire, il faut s'émerveiller de
cet homme magnanime qui endure la perte de tout et qui, de surcroit, ne fait rien de honteux. Il est
clair pour tous combien il mérite d'étre estimé; mais pourquoi vous vous permettez de causer des
ennuis a un tel homme, et si vous comprenez bien pourquoi vous préférez de telles choses, est
bien difficile a dire. Mais laissons-le de c6té et revenons a notre conversation. A propos d'avant.

N. Vous vous souvenez, bien sir, comment cela a été convenu ?

P. Comment pourrais-je oublier ? N'aviez-vous pas dit que nous devions mener notre débat de
cette maniére : I'un de nous énoncerait la prémisse et présenterait la conclusion, et l'autre s'y
opposerait ou serait d'accord ?

N. C'est ce que je voulais; et qu'en pensez-vous ?

P. Je n'aime pas ¢a.

N. Pourquoi ?

P. J'ai peur que vous ne me considériez soudainement comme un Latin; car je ne dis plus, comme
au début, que je ne sais rien.

N. La raison vous convaincra; de quoi avez-vous peur ?

P. Non (pas de la raison), mais de la ruse.



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

N. Mais vous me réfuterez, si vous en étes capable.

P. Méme si vous n'en étes pas capable, cessez d'essayer de me piéger; car je ne mets pas en
péril une chose insignifiante.

N. Comment donc, a votre avis, puis-je vous transformer instantanément en Latin ?

P. Ainsi. Tout ce qui est dit appartenir a quelqu'un, non pas comme une acquisition ou comme une
partie de quelque chose, mais I'nypostase, par sa seule nature, est elle-méme une hypostase, et
c'est de cette hypostase qu'elle tire son nom, et c'est d'elle qu'elle tire son étre, comme d'une
cause. Mais le saint Esprit est appelé le Fils (Gal 4,6), avec tout le reste en plus, comme dans une
prémisse majeure. Par conséquent, le saint Esprit tire son étre de Lui, c'est-a-dire du Fils, comme
d'une cause. — Et ainsi de suite. L'expression «du Fils» est équivalente a I'expression «par le Fils».
Car, de méme que les Européens disent la premiére, les maitres asiatiques le disent aussi. Mais
I'étre, par conséquent, vient du Fils; car dans de telles expressions, le sens est unique et
identique. — Et le troisiétme syllogisme concerne l'argent, et le suivant est fondé sur la gloire.
Laissons-les donc de céte.

N. Ainsi, avec ces conclusions, qu'elles soient miennes, je vous en ferai un latin !
P. Je le ferais bien, si je ne pouvais le réfuter.
N. Alors réfutez-le !

P. Mais méme si je peux réfuter cela, Vous vous lancez aussitdét dans d'autres syllogismes : «Tu
vas faire de moi un nestorien !»

N. Oui, tu es exactement comme ca.

P. Sans le devenir ? Comment est-ce possible ? Car il a fallu que j'existe d'abord, et que je sois
ensuite. Car ce qui est (a un caractére contingent et une existence transitoire) n'a pas d'existence
finale, dit ton Aristote.

N. Tu parles magnifiquement. Alors je vais te convertir.

P. Tu n'y arriveras pas, je t'en suis témoin par Dieu ! Mais si j'étais a ta place, je ferais pareil. Ne
puis-je pas étre mauvais en tout ? Seulement, je ne le veux pas; mais c'est ce que je veux, te
convaincre. Toute opinion de Nestorius était nestorienne; mais Nestorius pensait que I'Esprit n'a
pas d'existence du Fils; par conséquent, I'opinion selon laquelle I'Esprit n'a pas d'existence du Fils
est une opinion nestorienne. Et encore une fois. Quiconque adhére a la pensée nestorienne est
nestorien; mais celui qui pense que I'Esprit n'a pas d'existence du Fils adhére a une opinion
nestorienne; ceci est prouvé ! Par conséquent, celui qui pense ainsi est nestorien. Et encore une
fois : quiconque pense ainsi est nestorien;

P. Et pourtant, c'est précisément ce que je vais faire. Toute opinion de Nestorius est nestorienne;
vous l'avez donc affirmé jadis contre moi, et vous ne pouvez plus nier cette proposition. Or, que
Dieu le Pére soit inengendré et que le Fils de Dieu soit consubstantiel au Pére est une opinion
nestorienne, comme l'exprime clairement le Credo de Nestor. Par conséquent, c'est une opinion
nestorienne, et vous qui le pensez, vous étes nestorien. Car je n'ai point besoin de composer de
longs syllogismes. Voyez, vous avez éprouve la douleur d'étre frappé par votre propre fleche; mais
si vous la ressentez tant que ¢a, alors réfutez-la. Restez-vous silencieux ? Quant a moi, effrayé
par tout cela, méme par le pire, que vous puissiez faire de moi un oiseau, un arbre, une pierre, et
finalement, complétement inexistant, je ne veux pas me soucier d'une analyse détaillée, et je ne
veux pas étre tout cela. Car, selon I'enseignement de ce monstrueux Empédocle, cela existait jadis
dans I'état originel des choses, mais la nature ne produit plus rien de tel. Et méme si quelque
chose de semblable devait apparaitre, cela périrait inévitablement avant de pouvoir étre supporté
par d'autres étres, dégodltés par une vision aussi monstrueuse et répugnante, tout comme Persée
détruisit la Gorgone et Bellérophon la Chimére. Pour moi, la simple perte de mon humanité est le
plus grand des malheurs, et je veux demeurer en communion avec la nature seule, et non avec

6



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

quelque autre, bigarrée et complexe. Car la véritable existence est d'étre humain. Et puisque je ne
consentirai jamais a étre le jouet de charmes syllogistiques, cherchez donc une autre voie. Car,
d'ailleurs, quel que soit votre choix, il me conviendra également.

N. Parlons, si vous voulez, précisément de cette maniére, comme le fait la foule.

P. Et qu'est-ce qui m'en empéche ? Il me semble a la fois plus humain, autant qu'il puisse I'étre, et
plus naturel.

N. Vous parlez mal; mais je céde.

P. On ne peut pas tout rejeter, mais il faut s'entendre sur certains points. Sinon, nous ne nous
comprendrons pas nous-mémes, parlant a tort et a travers, sans aborder aucun point initialement
tenu pour acquis.

N. Bon, admettons qu'il I'ait dit (je ne sais comment I'exprimer au mieux). Mais forgons-nous un
peu et donnons a notre discours une teinte quelque peu platonicienne; car notre discours ne doit
évidemment pas étre vulgaire et grossier.

P. Certainement pas; il ne devrait pas en étre ainsi non plus.
N. Mais peut-étre voudriez-vous tout adapter aux conversations de Lucien ?

P. Loin de la ! Car lui aussi s'est adonné a bien des absurdités semblables, méme si, sur certains
points, son raisonnement est judicieux. N. Comment alors peut-on approuver une telle
conversation, qui ne s'applique ni a Platon ni a Lucien ? Parce qu'il faudrait I'écrire, et alors
beaucoup la copieraient. P. Est-il donc nécessaire de suivre les Anciens en tout point, ou faut-il
aussi introduire des innovations en certains domaines ? Au moins, vous, en introduisant des
nouvelles sur les sujets les plus importants et en négligeant les décrets des péres, vous pensez ne
rien faire de mal, et vous vous efforcez de comprendre ce que pensaient ceux qui vivaient il y a six
cents ans, mais vous refusez de voir comment nos péres ont pensé, depuis cette époque jusqu'a
nos jours, des opinions de ceux qui les ont précédés, comme si vous étiez les meilleurs juges de
tous. Mais ne vous en faites pas; parlez seulement pour pouvoir me répondre. Car si mes propos
s'avérent blamables, c'est moi qui devrai m'excuser davantage, puisque c'est moi, et non vous, qui
violerai les usages de ces conversations, en répondant par les arguments les plus longs et les plus
sinceres, si bien que vous ne pourrez maintenir I'apparence de ces échanges, en posant des
questions a votre tour, en revenant sur les mémes sujets et en les contestant. Et rares sont ceux
qui, comme nous, tiennent une conversation, a part nous deux, et nous disons tout nous-mémes,
sans le répéter a personne.

N. Qu'il en soit ainsi.

P. Parlez donc.

N. Maintenant, je parle. Nous sommes amis de l'unité et seuls parmi les citoyens — des gens de
bien —, car nous seuls ne désirons que le bien, tandis que vous luttez tous contre votre propre
salut.

P. Vous mentez.

N. Mais il ne suffit pas de parler ainsi.

P. Et aviez-vous raison de dire cela ?

N. Je peux le prouver.

P. Que vous le prouviez ou non, je me tairai.

N. Mais pourquoi ?



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

P. Parce qu'il ne nous est pas permis de nous quereller (Il Tim 2,24), méme avec ceux qui le
souhaitent.

N. Nous seuls discernons ce qui est d{, et tenterions-nous ceux qui, par des promesses
d'honneurs, les contredisent et les calomnient avant et aprés les avoir regus ? Mais vous étes
aveugles et insensés, et c'est vous qui perdez vos ames et ce bien-étre temporaire, vous qui le
recherchez honteusement et sottement. Que répondez-vous a cela ?

P. Et vous mentez, bien que vous sembliez louer certaines choses par nécessité.
N. Vous répondez impoliment.
P. Au moins, cela se comprend; et répliquer & un mensonge est tout a fait poli.

N. Mais j'en dis plus. Nous seuls sommes instruits et comprenons I'Ecriture, savons juger les
dogmes avec discernement, connaissons bien le sens de la préposition « dia », et nous
harmonisons bien les enseignants européens avec les enseighants asiatiques, mais vous n'avez
rien de tout cela.

P. Et a cela suit la méme réponse.
N. Vous ne dites rien ?
P. Je n'entends rien.

N. Voila vos longs discours dont vous menaciez de nous noyer ! Mais si vous persistez a répondre
si peu, je ne vous écouterai plus; car il me semble que vous plaisantez plus que vous ne parlez.
Ou peut-étre, méme incapable de répondre, vous retenez-vous ainsi, pensant pouvoir dissimuler
votre propre incompétence ? Mais voici ma derniére tentative. Peut-étre refusez-vous d'étre
d'accord avec nous par mépris pour notre ignorance, mais dans d'autres pays, il y a bien plus de
gens instruits que ceux qui nous contredisent aujourd'hui, et nous nous soumettons a eux.
Pourquoi donc refusez-vous de céder, au moins a eux, sinon a nous ? Et comment pourrions-nous,
les ayant abandonnés, vous préférer, vous qui étes incomparablement pires qu'eux ?

P. : Vous pouvez, si vous voulez inventer autre chose, citer ceux qui sont plus nombreux et plus
instruits que nous. Je n'en citerai aucun autre. Mais nos péres (et nous sommes des descendants
des Grecs) sont bien plus hombreux que nous et plus sages, non seulement que nous, mais aussi
que vous et tous ceux qui partagent vos croyances. Il s'agit de Platon, du célébre Aristote, de
Pythagore, d'Anaxagore, d'une multitude de philosophes et de nombreux rhéteurs qui
considéreraient notre foi comme une folie, comme le dit Paul (I Cor 1,21-23). A votre avis, nous
devrions tous nous appliquer a leur exemple, puisqu'ils sont a la fois plus nombreux et plus sages.
Je ne parle pas comme quelqu'un qui rejette les dogmes — loin de Ia ! — mais comme quelqu'un qui
tient compte de ce que je dois vous répondre.

N. Pourtant, méme les plus sages d'entre vous ont récemment partagé notre avis.

P. Il n'est pas vrai que ceux qui frappent leur mére sont plus sages que ceux qui lui obéissent; ils
sont peut-étre plus sages que ceux d'aujourd'hui, qui ne comprennent pas ce qui est pourri en eux
et qui, par conséquent, les écoutent. Il y avait beaucoup de disciples du Christ, mais Judas portait
ce nom a tort. Tandis que le premier rayonnait par sa foi, il fit preuve d'une ruse diamétralement
opposée. Combien, a votre avis, étaient plus sages que Cydonius et le Boiteux, et avant eux, sinon
en tout, du moins en matiére divine ? Mais ceux-ci frappaient leurs meres, et ceux-la gardaient le
silence par ignorance; c'est pourquoi nous ne devrions pas qualifier de désemparés ceux qui ont
précédé Cydonius et le Boiteux. Ou encore : a qui appartenaient ces disciples, et a qui
appartenaient-ils eux-mémes ? Car ils n'ont pas tout découvert par eux-mémes; au contraire, les
votres ont tout appris par I'étude et n'ont rien inventé. Or, jadis, nul n'osait lever la main sur sa
mére; et lorsque tous étaient guidés par I'humilité, pourquoi lutter contre des chiméres ? Et si
aucun de ces gens ne les égale ou ne les surpasse (admettons-le !), et que vous ayez aujourd'hui
du mal a en trouver beaucoup qui leur ressemblent, alors, pour cette raison, nous ne
reconnaissons certainement pas comme licite quoi que ce soit que vous puissiez inventer a

8



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

I'encontre des lois en vigueur. Comment pourrait-il en étre autrement, puisque les écoles sont
fermées, que le désir de science s'est éteint, que chacun s'affaire a satisfaire ses besoins
essentiels et méprise les arts libéraux, car ceux qui les maitrisent sont vus chaque jour mendier
leur pain auprés des percepteurs d'impdts, alors qu'ils devraient étre les premiers a jouir des biens
de la patrie, et a juste titre ? Mais méme dépourvus de cette sagesse humaine et de cette
curiosité, tous comprennent néanmoins et ne souhaitent en aucun cas franchir la ligne de
démarcation ni modifier les limites tracées pour eux par leurs péres (Pro 22,28); car ils considérent
cela comme une obligation. Et cela vous convient, a vous comme a tous, méme si, par quelque
éloquence, vous avez une certaine supériorité sur ces sots. De plus, il n'est pas inconnu que
Cydonius lui-méme et Cléopatre, sa disciple, aient été expulsés ou aient fui en raison de
désaccords sur d'autres dogmes, et qu'ayant rejoint cette église — j'ignore quel est le rapport avec
ces dogmes, et sachant pertinemment que je garderai le silence — comme une sorte de chatiment
pour les avoir acceptés, ils approuvérent ces enseignements, et en méme temps, ils mirent en
scéne une défection plausible et délibérée, comme s'ils préféraient cette église non par nécessité,
mais parce qu'ils la jugeaient plus compréhensive que leur église d’origine.

N. Comment en étes-vous venu a adhérer a ces dogmes ?

P. Par passion; et cela est arrivé & beaucoup avant nous. C’est pourquoi 'Eglise a édicté des
décrets sur la conduite a tenir pour ceux qui tombent dans un piége semblable, car une telle chute
peut se reproduire. Mais il est honteux de ne pas abandonner le mal, mais plutét d’y persévérer,
disait le grand Grégoire.

N. Vous considérez donc I'Eglise latine comme hérétique ?

P. Et vous qualifiez la n6tre d’hérétique; mais comment mieux vous poser la question ? Souvent,
devant tous, vous nous appeliez, nous et nos ancétres, nestoriens, parce que nous croyons que le
Fils de Dieu n'est pas la cause de I'hypostase de I'Esprit, mais seulement pour nous la cause de
ses dons gracieux (Jn 20,22; Rom 1,5), qu'il est consubstantiel a lui, que I'Esprit demeure
inséparablement en lui et lui dans I'Esprit, et que c'est par lui que I'Esprit est envoyé du Pére. Nous
croyons aussi en autre chose, qui démontre 'unité de ces hypostases par nature, puisque seul le
Pére donne un tel étre (personnel) & ceux qui procédent essentiellement de lui et qui sont
hypostatiquement distincts de lui. C'est pourquoi vous appeliez les croyants ainsi. Et ce récit,
rapporté par les anges, sera présenté a votre reproche par vos ancétres, lorsque, selon
I'enseignement de notre foi, nous devrons tous rendre compte non seulement de nos paroles (Mt
12,36), mais aussi de nos pensées (I Cor 4,5). Vous agissez ainsi; Mais quel genre d'esclavage
nous impose-t-on, si fort et insurmontable, alors que, malgré la détresse des affaires publiques, la
Foi, par la grace du Christ, demeure intacte, comme auparavant ? Non, ceux qui sont intelligents
devraient observer ce que les Péres ont décrété et ne pas discuter avec des étrangers. Car les
Latins ne veulent pas de nous comme enseignants et juges de leurs inventions; au contraire, ils
estiment bon que nous le soyons, et, bien sar, ils persuadent certains de ceux qui sont capables
de se laisser convaincre par n'importe quel argument.

N. Néanmoins, il est évident qu'ils sont les seuls a croire correctement. Car eux seuls, parmi les
chrétiens, prospérent, tandis que ceux qui vivent dans ces contrées et appartiennent a notre Eglise
subissent d'extrémes épreuves de la part d'ennemis impies. Et les Latins vivent dans I'abondance,
tandis que nous sommes accablés par une multitude de calamités.

P. Cependant, mon ami, ce jugement est bien pauvre. Car le faux enseignement de Mahomet s'est
enraciné dans les chrétiens encore unis®, et, dés le début, a failli submerger les peuples latins et
asservir toute [l'ltalie. Et parmi nous, peut-étre, subsistaient encore quelques traces de I'ancienne
noblesse, mais nous savons comment les disciples de Mahomet ont opprimé toute I'ltalie et
I'Eglise, alors riche et puissante. Pour nous, cependant, les choses étaient alors plus heureuses, et
nullement pires qu'auparavant. En réalité, peu importe que ce soient les Libyens® ou les Turcs qui
vainquent les chrétiens, pourvu qu'ils nous attaquent pour la méme raison et demeurent ennemis
de la vraie Foi. Et si cela est considéré comme une preuve importante contre la Foi, alors nous ne
sommes pas plus méprisables que ceux qui ont connu des épreuves semblables, voire pires. Et si,
libérés des troubles, ils vivent a nhouveau dans 'aisance comme avant, alors, premiérement, ils ne
sont pas entierement libres, car les luttes intestines sont un mal plus grand que les ennemis
extérieurs. Et nous, tourmentés par ces impies, nous attendons a juste titre une forme de
chatiment, car nous périssons a cause de la Foi, alors que nous pourrions vivre paisiblement en y

9



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

renongant. Eux, chrétiens, souffrent les uns des autres. Puis, et I'on ignore combien de temps
durera notre malheur, peut-étre viendra-t-il. Mais je crains le pire ! Et alors, nous ne méritons
aucun blame pour la Foi. Je vais cependant vous révéler un jugement certain, souvent négligé.
Comme pour accomplir un signe pour les vrais chrétiens, Dieu a permis la souffrance en ce
monde. Car il a lui-méme averti que nul ne peut servir Dieu et Mammon (Luc 16,13), et que celui
qui cherche a sauver sa vie, comme beaucoup le font (Matthieu 16, 23), se perd
imperceptiblement (Mt 16,25). Ainsi, si les souffrances de ce monde permettent d'accéder a la vie
future, mais qu'elles sont impossibles pour ceux qui vivent dans le luxe et se complaisent dans
tous les plaisirs, et que le Seigneur est descendu pour nous guider vers la vie, il était nécessaire
qu'il traverse la souffrance dans la chair, comme il I'a fait (Héb 2,18, 4,15), et que ses disciples
endurent les mémes souffrances, s'ils veulent atteindre la fin qui les attend (1 Pierre 1.9) et
participer a la gloire de leur Chef (Héb 2,10). Car, en récompense de son obéissance au Pére
dans la souffrance, il a été exalté et magnifié au-dessus de tout nom (Ph 2,9). J'entends, bien sdr,
en tant qu'homme (exalté); car, en tant que Dieu, il se I'est aussi octroyé (I Tim 3,16).

C'est pourquoi celui qui nous considére comme ayant peu de foi parce que nous sommes
sujets a l'affliction invente des lois contraires a celles du Christ. Car il est dit : «Dans le monde,
vous aurez des tribulations» (Jean 16:33). Or, vous savez que la foi s'accroit d'abord par les
épreuves et les persécutions. La vraie foi doit y parvenir de nouveau a la fin, selon la prédiction de
Dieu et de ses disciples (Luc 18,8, Ac 14,22, Il Th 2,4-8), et seuls les vrais chrétiens subiront les
épreuves annoncées. Ces épreuves leur seront infligées par ceux qui n'ont pas une foi véritable.
Notre Seigneur a prédit que le mal et la tromperie se multiplieraient dans les derniers jours a tel
point que beaucoup des élus (c'est-a-dire les vrais chrétiens) pourraient étre trompés.

N. Mais il s'est averé qu'ils parlaient avec plus de bon sens.

P. Ou cela ? Parce que vous parlez des définitions récentes; et quels efforts laborieux elles ont
représentés de notre part, comme les Latins eux-mémes le savent bien, non pas des
investigations ou des recherches sur le dogme, puisque, aprés veérification, bien sdr, ce n'était pas
le dogme latin qui aurait été reconnu et confirmé, a vrai dire, mais celui de nos défenseurs, qui
alors évitaient les discours et tentaient vainement d'organiser cette grande et colteuse
conférence.

N. Et vous ne pouvez pas réfuter tout cela ?

P. Je ne le peux pas; car les conciles de nos ancétres soumettaient a des interdictions extrémes
quiconque osait penser sur cette question différemment de ce qu'ils avaient décrété. Et ils disaient
partout que le Fils n'est pas la cause du Saint-Esprit et de tout ce que vous déclarez maintenant.
En quoi donc péchons-nous si nous reconnaissons la vérité, ce que nul ne peut contester, et si
nous n'osons transgresser les décrets restrictifs des Péres, tandis que ceux qui en ont le pouvoir
rechignent a le vérifier, mais, comme dans les transactions commerciales, concédent volontiers et
apparemment sans importance quelque chose a la Foi a des étrangers, de loin, comme s'ils
proclamaient que nul ne doit s'immiscer dans leurs affaires ?

N. Parlez-vous des conciles postérieurs au schisme ? Mais ceux-ci, en tant que conciles
particuliers, ne bénéficient pas d'un tel respect.

P. Cependant, les nombreux conciles particuliers qui ont eu lieu avant et entre les conciles
cecuméniques sont honorés au méme titre que ces derniers. Mais je passe sur ce point. Les Latins
n'appellent-ils pas leurs conciles postérieurs au schisme des conciles cecuméniques, alors que
toute personne sensée dira que le terme «universel» (catholique) s'applique plus justement & ceux
qui se sont tenus parmi nous ? Et si quelqu'un le nie, qu'il se prépare (Job 38,3), et je le prouverai.
N'est-il pas absurde de ne pas apprendre la justice des Latins eux-mémes, mais de ne les
considérer comme dignes de confiance que dans les cas ol nous sommes contre nous, et de ne
méme pas les prendre en considération lorsqu'ils pourraient nous étre utiles par leur exemple ? —
Mais les Latins, par malice, nous traiteront plus mal que nos ennemis; ou, du moins, ne nous
aideront-ils pas ? Voila le sommet de votre preuve; aussi, je pense, serez-vous rassuré en
l'appliquant. Puisque votre menace se divise en deux, concernant la premiére, et a juste titre, je dis
que puisqu'ils nous attaquent injustement, ils n'y parviendront pas. Car nous voyons que les Latins
eux-mémes échouent parfois dans ce qu'ils entreprennent au mépris de la justice. Et ils n'ont
aucune raison de se venger par malice. Car quelles armes avons-nous levées contre eux ?

10



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

Quelles villes leur ont-ils prises ? Et eux, au contraire, ne vivent-ils pas dans la nbétre ?% Et tandis
que nous la protégeons et la gardons des ennemis, eux, abusant des droits des citoyens,
s’accaparent toutes sortes de profits ? ]

Mais, dites-vous, avons-nous trompé I'Eglise latine ? — Et pourtant, nous lui avons
parfaitement donné satisfaction en tout ce qu’elle désirait depuis des temps immémoriaux, tandis
que nous-mémes avons paru et paraissons encore ridicules aux yeux de tous, comme les Latins
eux-mémes l'admettent. Et s'il leur avait été impossible d’'atteindre leurs objectifs, si nous étions
restés prudents. Et s’ils commencent a s’affliger (étant péres, ils ressentiront I'orgueil concernant
nos ames, exposées, comme ils le disent eux-mémes, au danger de s’éloigner de la vraie vie), ils
ne tenteront pas de détruire nos corps. Car, en sages, ils savent eux-mémes que Dieu n’a laissé
libre en ’'hnomme que ceci : le mouvement de la pensée vers la piété parfaite; par conséquent, il ne
souhaite pas que ceux qui sont dotés d’'une telle capacité soient asservis par des circonstances
passageres. Autrement, Il aurait de préférence amené les ames de tous les hommes a une forme
quelconque de témoignage envers Lui, ayant cela pleinement en son pouvoir, s'll I'avait voulu. Et
n'ayant pas réussi a le faire, Il est naturellement en colére méme contre ceux qui s'y emploient. Et
si certains ont jamais agi ainsi, ils ont mal jugé — ou peut-&tre bien, selon les circonstances. Dans
les relations de notre peuple avec les Latins, il n'y a aucune raison valable de les accuser. Et s'ils
décidaient un jour d'agir ainsi, qu'ils fassent ce qui leur plait, et nous le supporterons. Qu'y a-t-il de
plus important que le dogme ?

Et je suis convaincu qu'ils nous aideront dans la guerre autant que possible, pourvu qu'ils
fassent preuve de bon sens. Car ce n'est pas a nous qu'ils rendront service par leur aide, mais a la
Foi du Christ, a I'Evangile du Christ, qui sont menacés par la prolifération de ces infidéles, non
seulement parmi les nétres, mais aussi parmi ceux qui appartenaient récemment aux Latins eux-
mémes. Car pensez au nombre de personnes qu'ils ont exterminées par I'épée lors de leurs
fréquentes attaques contre le pays des Hongrois, réduites en esclavage et, du méme coup,
plongées dans l'incroyance ! Et cela est arrivé a tous, tandis que nous sommes sauvés et que, par
la grace du Christ, notre ville demeure libre, ce qu'ils échangeraient volontiers contre tous leurs
biens. Car a présent, ils ne possédent qu'un petit pays et peuvent faire la guerre a quelques-uns;
et, possédant notre ville, ils espérent subjuguer l'univers entier. Puisse ni nous ni eux avoir a
endurer cela, ni avoir a s'opposer au Christ ! Du moins, lorsque quelqu'un a demandé aux Latins
s'ils souhaitaient que tous les peuples soient chrétiens et partagent leurs idées en tout, mais
seulement qu'ils n'osent pas adhérer a leur nouvelle croyance, ou que tous se joignent aux
divagations fanatiques de Mahomet, alors...

N. Ou comptez-vous vous reposer ?
P. La ou je trouverai un endroit sur mon chemin, et la ou je devrai m'arréter a la tombée de la nuit.
N. Je vous jure, je vous donnerai une bonne legon pour vous moquer de moi !

P. Vous ne frapperez pas quelqu'un qui répond correctement. Mais méme si je suis un peu offensé
par la pureté du langage, je tiens tout de méme a vous sortir de ce mauvais pas. Vous voulez
strement savoir quel genre de logement j'habite, et dans quel quartier je vis le plus souvent, ou je
dors et ou je fais toutes les autres taches ménageres ?

N. Exactement; comme vous étes lent a comprendre !

P. Et pourquoi avez-vous besoin de le savoir ? Ou peut-étre le savez-vous trés bien. Je me
souviens que vous veniez souvent chez moi, que vous y restiez un bon moment et que vous me
parliez de ce qui me tracassait alors. Peut-étre I'avez-vous oublié a cause de votre bonheur actuel.

N. Il semble que je l'aie oublié, si vous dites vrai. Cependant, je souhaitais vous rencontrer
demain, si Dieu le veut; car notre conversation actuelle m'a été trés profitable, et je ne peux en dire
autant de beaucoup. Mais je présenterai une autre méthode pour parvenir a l'unité. Ou bien
condamnez-vous, d'une maniére ou d'une autre, le fait de s'en préoccuper ?

P. : Je lI'approuverai, si elle est menée correctement; mais il ne vous incombe pas seulement de

rechercher ce qui est juste, mais a tous, sans se laisser emporter par les inventions humaines,
sans feindre la paix, ni céder aux exigences du monde par crainte ou par nécessité, mais en

11



Gennadius II Scholarius, patriarche de Constantinople

discutant des questions ecclésiastiques de maniére conciliaire et canonique, méme si cela déplait
a certains.

N. : Vous vous exprimez trés bien, et je préfére moi-méme cette approche. Aussi, je renonce a ce
que j'ai dit précédemment, car j'en reconnais moi-méme la grande confusion. Quant au dogme, je
souhaite apprendre de vous; j'espére également tirer un grand profit de votre expérience a cet
égard. Car si vous pouvez résoudre tout ce qui me trouble et me trouble, alors il me sera
impossible, comme a d'autres, de ne pas changer d'avis.

P. : Je loue et approuve cela, bien que cela me paraisse impossible; et me poser la question ne
serait-il pas parfaitement superflu ? J'ai déja publié deux livres® sur ce sujet, que beaucoup ont
copiés. lls vous suffiront amplement. Mais j'ai juré de me taire désormais, et je le jure sur mon ame
— et si jamais vous m'entendez parler, accusez-moi de parjure. Je dis cela par crainte qu'en vous
souvenant de moi, vous ne commettiez un mauvais acte. Méme si rien de vain n'a été dit, la vérité
et le courage sont difficiles et déplaisants pour beaucoup. Et rien ne leur semble plus désagréable
que de parler de soi, méme pour une raison parfaitement juste, de méme que ma bonne réputation
aupres des honnétes gens devrait étre odieuse aux méchants et aux envieux, car une méme
chose finira par en devenir une autre, sauf pour les sages et les bien intentionnés. Quant aux
livres, quand vous les recevrez, je vous dis ceci : ne portez pas de jugement désapprobateur en
vous rassemblant en assemblée d’ignorants; car vous parleriez contre votre meére. De plus, cela
vaut bien mieux que le jugement de ces prétendus connaisseurs; mais seuls ceux qui le
comprennent mieux les respecteront. Et si jai omis quelque chose d’essentiel, en tant qu’homme
de peu de connaissances (je le reconnais), ne m’accusez pas en mon absence, car cela est propre
aux femmes et aux personnes mal intentionnées, mais dénoncez-moi en ma présence. Car cela
convient aux hommes vrais et sages.

N. Alors c’est vous, simple écolier, qui vous étes caché de moi si longtemps ? Et en effet, vous
deviez vous cacher. Car vous n’étes plus secrétaire, ni juge, et vous n’enseignez plus les dogmes
sacrés a I'église, depuis que je vous ai retiré ces fonctions.

P. Vous n’avez rien pris de ce qui m’appartient légitimement. Si vous parlez de services publics,
alors vous avez plutbt privé la patrie de leurs bienfaits, tandis que sans eux, je parais encore plus
glorieux aux yeux des personnes sensées. Ainsi, vous m'avez négligé non pas par manque de
pompe pour ces services, mais parce que j'étais caché par les nuages. Il n'est nullement
surprenant que tout cela ne fit que vaines paroles. Adieu !

12



