Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

bomeELic POUR Le DimADChe O L'ORThoDOXIE

Le premier dimanche du Grand Caréme 1

1. Comme au commencement, la restauration des icbnes sacrées et la vénération qui leur
est due constituent aujourd'hui le fondement et I'occasion véritables de cette célébration. Ces
icbnes furent longtemps négligées et bannies de I'Eglise, tout comme ceux qui les bannirent furent
rejetés par Dieu. Avec le souvenir de leur retour, il convient de rappeler les miracles accomplis par
le Trés-Haut, par lesquels I'Eglise, ayant combattu et beaucoup souffert aux mains des fils du
mensonge, s'engagea dans ces combats pour la plus grande gloire de la Vérité et de ceux qui s'y
attachérent. Il la révéla alors victorieuse et couronnée de victoire. Car Il révéla (en ce temps-ci)
I'Eglise non pas comme déja sauvée (et libérée des luttes) — car alors il lui aurait été impossible de
lutter et de vaincre — mais comme étant désormais sauvée et victorieuse, et ayant appris a endurer
cette épreuve. C’est pourquoi Il décréta pour Elle que, outre les trophées déja érigés pour ses
récents succés et exploits, des monuments commémoratifs de ses combats passés devaient
également étre dressés; et, parmi les autres honneurs divins qui Lui furent rendus, comme vous le
voyez, elle devait aussi proclamer les louanges de ses défenseurs, les champions de I'Eglise
Mére, qui L'avaient véritablement soutenue jusqu’'a la mort, et proclamer publiquement des
anathémes et des renonciations contre ces impies qui avaient proféré des injures contre elle et
levé la main contre elle. Ainsi, si quelque chose s’applique aux deux, I'Eglise, en exaucant la
volonté de chacun, savait ce qu’elle faisait — et cela mérite d'étre examiné séparément, et chacun
admettra qu’elle n’agissait pas sans raison; (Premiérement) parce que, concernant les méchants,
méme si un homme implorait le pardon de Dieu, ceux-ci (hérétiques et combattants de Dieu) ne
peuvent étre pardonnés, car ils ont passé leur vie entiére a lutter contre Dieu et sont morts dans
cet état de folie; (alors) afin que la postérité soit plus sage, reconnaissant les causes de ces luttes,
la volonté de chacun de ceux qui s'y sont armeés et y ont participe, ainsi que les jugements de Dieu
a leur sujet — jugements avec lesquels il est nécessaire que ceux de I'Eglise soient en accord, car
rien ne saurait étre plus conforme a ce qui a été Iégiféré par I'Eglise depuis lors et jusqu'a présent
—, nous louons ceux qui observent cette loi et souhaitent la préserver, car ils partagent le méme
but que ceux qui l'ont établie, et nous nous opposons a ceux qui voudraient la détruire. L'autorité
de I'Eglise elle-méme suffit, a elle seule, et nous devons nous y fier sans hésitation pour proclamer
cette loi, Iégitimement établie. Le mepris de cette loi doit étre considéré comme une aberration, et
le décret de I'Eglise doit étre déclaré comme ayant été rendu avec une grande justice. Et cela doit
se faire soit dans le but de célébrer avec ceux qui célébrent, en faisant de notre offrande une sorte
de prémices des concepts que Dieu nous a donnés, soit dans le but qu'au moins de notre part la
loi de I'Eglise soit préservée, en vertu des dogmes orthodoxes proclamés dans ce sermon et de
ceux qui les défendent, ainsi que de ceux qui s'y opposent et de ceux qui ont soutenu cette
opposition, recevant pour cela ce qu'ils méritent; (voici notre) parole se précipitera vers des
circonstances plus actuelles, mais n'achévera pas tout dans la présentation historique (car cela
exigerait d'écrire de nombreux livres et de passer de nombreux jours a écouter),* mais aprées avoir
évoqué des circonstances plus actuelles et celles des choses les plus importantes, dont nul pieux
ne devrait ignorer l'existence, la parole reviendra au theme méme de la féte — le souvenir de la
restauration des icones — et, aprés y avoir ajouté quelque chose, s'achévera ici, non sans plaisir
pour ceux qui sont bien disposés a I'écouter.

2. La parole de Vérité fut donc semée dés l'origine, lorsque Dieu voulut attirer 'hnomme a
Lui, le libérant de l'esclavage des innombrables erreurs qui l'avaient autrefois tenu a I'écart, afin
qu'il puisse de nouveau marcher sans erreur. Quant a sa descente dans la sensualité et dans une
nature corrompue par I'abomination du mensonge, il s'ensuivait, compte tenu des circonstances
terribles de sa situation, qu'il serait un jour libéré et que la nature godterait a la beauté dont la
Beauté Premiére I'avait ornée dés le commencement. De méme qu'au commencement il y eut un

1 Cet ouvrage est une traduction des homélies de saint Gennade Il (Georges) Scholarius (vers
1400-1472, fété par I' Egllse grecque le 31 ao(t), patriarche de Constantinople, disciple et fils
spirituel de saint Marc d'Epheése, I'un des plus remarquables théologiens orthodoxes, « le dernier
reflet rayonnant de la merveilleuse Byzance», selon les mots de |'archimandrite Ambroise
(Pogodin), traducteur de ses sermons. Les homélies de saint Gennade sont essentiellement des
traités sur divers sujets théologiques, dogmatiques ou moraux. Tous ces sermons font partie de
ses ceuvres choisies, sélectionnées et recopiées par le grand saint lui-méme.

1



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

temps propice a l'existence (la création du monde), établi par la volonté du Créateur, de méme,
demeurant dans Sa volonté, vint un temps pour sa perfection, manifestée avec bienveillance, et
une méthode de perfection qui, bien qu'étonnante, correspond pleinement a une conduite
rationnelle. Car il était nécessaire que 'homme soit attiré par la connaissance de la Vérité. Il était
nécessaire qu'Elle descende sur terre, qu'elle se réalise et qu'elle prenne sur Elle la réalisation de
cela; descendre signifiait prendre chair, tout en restant dans la Divinité; car prendre autre chose
reviendrait plutét a étre attiré qu'a s'attirer soi-méme; sembler participer a la matiére sans y
participer réellement correspondrait davantage a un mensonge qu’a la Vérité. Ainsi, la parole de
Vérité fut semée par Ses disciples, et lorsqu’Elle remonta au ciel (car il n’était pas convenable que
la parole — le plan de 'Economie divine — soit mélée au monde sensible, méme si, comme cachée
dés le commencement, elle pénétra partout grace a notre amour pour le Mystére accompli), et que
le germe dépassa la semence et le rayonnement — la lumiére, comme cela se produisit
spontanément avec 'amélioration de I'état des dmes et lorsque l'illumination devait les embrasser :
car cela n’était pas I'ceuvre de la sagesse humaine, mais l'influence de la conviction de la
puissance divine, et non l'effort humain, bien que la nature humaine ait assisté la puissance
invisible du Trés-Puissant. Mais (car il était nécessaire, comme en d'autres choses, que cela se
produise ici aussi)® cette excellente semence fut combattue par la superstition des tyrans,® qui
agissaient comme des pluies torrentielles, des tempétes de neige et du gel, ou la sécheresse et
une infestation de mulots, ou, si vous préférez, imitant les incursions des ennemis, par certaines
mesures empéchant la semence de prendre racine, par d'autres la réprimant, et par d'autres
encore l'arrachant; et elle fut étouffée par la multitude d'ivraie qui poussait avec elle — les hérésies
qui surgissaient parmi les croyants. Pourtant, méme a travers ces deux obstacles, la parole de
Dieu fut tempérée, fortifiée, comme le dit Paul, dans la faiblesse et rendue parfaite dans le besoin
(I Cor 12,10); Car la misanthropie des tyrans avait tari le torrent de sang des martyrs, et de méme
gu'ils persistaient a défendre le mensonge au prix de la destruction de leur ame (dans le texte
original, «la trahison de leur ame»), de méme, en étant impitoyables envers leurs corps, ils
persistaient a établir fermement dans le monde la Vérité, qui allait bientdt les accueillir et les
récompenser, Vérité qui devait étre semée, bien slr, par ce genre d'dmes, en lesquelles elle
demeurait en premier lieu et tout particulierement; les champions de la vraie parole
(I'enseignement de I'Eglise), ayant affronté l'ivraie a temps, l'ont arrachée, déracinée, réduite en
cendres, et eux-mémes, non sans effusion de sang, ont accompli cet exploit, ayant absorbé en eux
la résolution des martyrs; et nombre d'entre eux ont effectivement versé leur sang jusqu'a la mort;
et ce que d'autres avaient souffert pour leur foi, ils ont di le prendre sur eux et endurer le combat
qui s'est levé pour une partie distincte des articles de foi; car ceux qui, pour leur part, avaient
répandu ces hérésies dans des champs pieux et contrefait la parole de Dieu, avaient suivi sans
relache les anciens tyrans et, avant tout, avaient détruit leurs ames, agissant maintenant par le
mensonge contre la Vérité et ses champions, avaient mis leur force a I'épreuve par ce calcul : ne
réussiraient-ils pas a la vaincre d'une autre maniére ?

3. Etil n'y avait point d'envie parmi les semeurs de la parole, lorsque certains se joignaient
aux travaux d'autrui, et que certains finissaient leur vie en paix, tandis que d'autres, dans
d'extrémes souffrances physiques, connaissaient le fruit de ce bon travail de la terre, fruit des
efforts de toute une vie. |l paraissait si important pour la réussite de I'ceuvre d'accomplir ce qu'ils
avaient prévu, comme dans les courses, ol ceux qui devangaient légérement les retardataires
étaient couronnés de prix. La, en effet, par la force des choses, il fallait affronter de nombreuses
épreuves, lorsque le nouvel enseignement divin s'implantait dans le monde et que l'erreur était
déracinée. Cette erreur ne supportait ni ne résistait a cela, et, avec le temps, elle s'était enracinée
profondément. Mais tout cela devait prendre fin, et la semence de la bonne prédication, en pleine
croissance, devait enfin se manifester, lorsque plus personne ne s'inquiétait, que la parole de
vérité régnait sur tous les peuples, et que la manifestation de la puissance de Dieu était plus forte
que toute preuve et toute parole. On peut dire que Dieu, avec beauté et sagesse, a permis ces
luttes afin que, par leur puissance, la divinité de I'enseignement chrétien se manifeste : car il aurait
été impossible que la victoire se révéle et se montre plus forte que les plans humains si elle n'avait
résisté a de telles persécutions, si terribles; et il n'aurait pas été surprenant de triompher sans
avoir enduré le combat; car il est différent de toutes les erreurs contre lesquelles il a fallu mener
une lutte pour les vaincre, car chacune, a sa maniére, a utilisé (abusé) la liberté de pensée, et
leurs adeptes étaient préts a subir toutes sortes de tortures — que tous les martyrs de la Vérité ont
subies sans exception (j'admets que méme sans souffrance, ils seraient morts, puisque telle était
la volonté du Tout-Puissant), prouvant qu'ils ne manqueront pas de conviction intérieure, ce qui
correspondrait davantage a ceux qui ont d0 mourir pour la Vérité qu'a eux; et d'ailleurs, choisir la
facilité et la conserver sans rencontrer de difficultés est caractéristique des enseignements

2



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

misérables et vils, ou tromperie et mensonge ceuvrent de concert; Les vicissitudes qui jalonnent le
chemin des doctrines divines et sublimes témoignent de leur justesse, prévalant manifestement du
début a la fin, tout comme la vertu d'une coutume se fortifie face a la résistance. Car si, sur des
notions et des sujets contradictoires, la connaissance scientifique et le juste jugement divergent,
comme c'est le cas pour les principes eux-mémes, la maniére (ou le caractére) dont ils prennent
forme et occupent leur ordre propre est identique dans les deux cas. C'est pourquoi, pour la gloire
certaine accessible aux hommes — qui doit venir de Dieu et lui appartenir —, il faut lutter de toutes
ses forces, afin que, par ces deux voies, on puisse enfin triompher. Et de méme qu'il était
impossible a la nature humaine d'acquérir toutes les sciences simultanément, ou chacune
séparément, il lui était impossible d'accepter d'un seul coup toute la doctrine sacrée. Car, pendant
longtemps, I'homme ne put méme atteindre les sciences naturelles, et pour saisir immédiatement
la plus haute de toutes les sciences, il fallait que cette possibilité surpasse la nature. Mais comme
il est plus difficile de I'obtenir ou de la percevoir, la perception des sciences supérieures a la nature
exigerait plus de temps que l'acquisition de la connaissance naturelle, car, par nature, l'esprit ne
peut s'étendre a une telle hauteur. C'est pourquoi, lorsque les principes de cette science sont si
profondément implantés en nous par le Seigneur qu'ils surpassent toutes les autres sciences, et
que, de ce fait, ses disciples discernent les véritables enseignements, et que ceux qui les suivent y
contribuent de diverses maniéres, tandis que la force humaine, non sans inspiration divine, puisant
dans les principes regus, tend sans cesse vers ce qui est plus complet et plus grand, jusqu'a ce
qu'il soit nécessaire de révéler toute la Vérité nécessaire inscrite dans ces principes, il était
nécessaire qu'entre-temps certains se révélent aussi — non pas au sens ou l'on souhaitait que cela
se révéle — car, se croyant en harmonie avec les principes, ils s'en étaient en réalité éloignés, non
par faiblesse, mais par manque d'esprit inventif et critique, lequel n'aurait pas été en contact avec
la grace divine. Cela se produit pour deux raisons : soit a cause de I'impureté de leurs actes, soit a
cause de l'orgueil de leurs @mes, qui empéche I'Esprit de Dieu d’étre avec eux. |l est inévitable que
ceux qui marchent sans cette Lumiére trébuchent (dans les ténébres). Mais bien que, comme on le
voit, beaucoup s’écartent de cette norme, elle est restée et reste a jamais préservée, non
seulement dans les livres, mais bien plus encore dans 'dme des pieux (orthodoxes).

4. Lorsque de nombreuses personnes partageant les mémes idées se joignirent aux
inventeurs d'hérésies et que le troupeau du Christ commenga a souffrir grandement de ces
calamités, il devint une préoccupation pour les vrais pasteurs d'agir par le biais de conciles
généraux, de luttes et de décrets contre ces personnes sacrileges, par lesquels ceux qui étaient
encore capables de raisonner avec bon sens devaient étre élevés dans l'enceinte divine des
dogmes, et ceux qui étaient irrémédiablement perdus devaient étre laissés, hélas, comme
nourriture pour I'ennemi commun du salut, qui préférait cela a la vie en Christ. Ainsi, nous passons
sous silence d'autres erreurs et les conciles qui furent réunis contre elles, lorsque I'ceuvre du
Christ était encore sujette a des bouleversements et que I'Eglise était en guerre, ou, mieux dit,
lorsque les mensonges osaient encore s'opposer sans vergogne a la Vérité, et nous ne nous
souviendrons que des divagations de Manés, qui en infectérent beaucoup et détruisirent des
multitudes et qui, pourrait-on dire, n‘avaient rien en commun avec les vrais dogmes du Christ; lui,
parmi d'autres absurdités, édicta la loi en un double principe de toutes choses, faisant remonter
son enseignement a Platon et a ses opinions absurdes, ce qui est précisément ce qui a égaré de
nombreux hérétiques; parce que, fondant leur enseignement sur des vues platoniciennes dont ils
avaient été, bien sir, captifs par le passé, ils ne souhaitaient pas étre correctement convertis au
christianisme authentique et ne permettaient nullement que la saveur hellénique soit lavée d'eux
par I'eau vive des enseignements du Christ. Il leur fallait soit se soumettre a ces enseignements en
acceptant fermement la révélation de la Parole de Dieu, soit, en suivant obstinément I'erreur qui
leur était imputée, ne jamais s'en écarter. Car il n'était pas nécessaire de méler les ténébres a la
lumiére, ni Bélial au Christ, comme le dit Paul (Il Cor 6,15), c'est-a-dire ce qui ne peut étre
mélangeé et est incompatible. Il fallait, d'une maniére ou d'une autre, éteindre le polythéisme qui
émanait de ceux qui étaient indignes du salut et de ceux qui le condamnaient le plus, mais qui
osaient, méme apres le baptéme et I'adoption de la foi, introduire des éléments de paganisme et
les soumettre aux chatiments qu'ils méritaient, et révéler la Vérité éprouvée non seulement dans la
lutte contre les ennemis extérieurs, mais aussi Il en va de méme pour ceux qui tendent des
embuscades au sein de I'Eglise. Je ne citerai pas ici, a titre d'exemple, l'inadéquation de la pensée
de Sabellius et des conciles de penseurs éclairés qui s'opposérent a lui. Sabellius tenta d'intégrer
le conservatisme et la pétrification juifs a sa théologie, affirmant que Dieu posséde une seule
Hypostase et une seule Personne, et que les différents noms des Personnes de la Sainte Trinité
ne sont qu'une construction humaine. Selon lui, la Trinité que nous vénérons se réduit en realité a
une Deux Personnes : le Fils et le saint Esprit, qui regoivent a leur tour le nom de Personne du

3



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

Pére et de la Personne divine. Dés lors, il ne faut pas distinguer le Pére, le Fils et le Christ, qu'il est
devenu en embrassant la nature humaine, car le Pére, le Fils et le Christ ne font qu'une seule
Personne. C'est pourquoi les orthodoxes ont qualifié cela d'« attribution de la souffrance a
I'Hypostase du Pérey, tandis que d'autres ont appelé cette invention la « Prison-Fils». Je passe
sous silence les innovations de Ptolémée et de Valentin, qui introduisirent en Dieu une
combinaison binaire de propositions, a savoir la pensée et la volonté, la premiére fixant une fin et
la seconde lui étant subordonnée. Je ne parle pas des Théodosiens et des Sévéeres qui, outre la
Sainte Trinité — Pére, Fils et saint Esprit — chacun étant Dieu individuellement, adorent un certain
Dieu commun existant en lui-méme, introduisant ainsi une certaine quaternité de la Divinité; je
passe sous silence la misanthropie de Novatus, I'octadisme de Donat et la communion imparfaite
des personnes saintes; puis la divinité souffrante et crucifiée de Pierre le Drapier; je passerai sur
les hérésies des Massaliens, des Jacobites, des Bogomiles et des Pauliciens, issues des
divagations de Marcion et de Maneés, le premier au temps de Valens et le second au temps
d’Alexis Comnéne. et d'autres encore, apparues a d'autres époques et méme jusqu'a ce jour, et
vénérées par certains peuples parmi lesquels elles ont vu le jour (nous laissons cela de c6té) : car
cela concerne moins les chrétiens, qui devraient avant tout s'intéresser a la lutte contre les athées,
que ce qui s'est passé parmi des peuples insignifiants et petits, qui, par folie, sont préts a croire a
des choses presque incroyables, et nous ne devrions pas, de peur de nous étendre sur le sujet,
nous y attarder.

5. Mais la divine Providence, qui se soucie autant du corps des hommes que de leur ame,
suscita Constantin, incarnation de la force : car un tel instrument était nécessaire; et il fut agréé par
Elle, obtenant la Piété en récompense de sa vertu; et par lui toutes les tribus de l'univers furent
agréées, lorsqu’il s’éleva avec force contre I'erreur hellénique, n’agissant pas avec la cruauté
caractéristique du paganisme; et I'on pourrait s’étonner a juste titre que la brutalité des tyrans et de
leurs sbires n’ait pu éclipser la Vérité naissante, mais qu’elle ait brillé d’autant plus a cause de tels
obstacles; mais pour le salut des hommes, trompés par les démons, le régne d’un seul roi suffisait,
qui ne changeait pas leur vision du monde par l'argent, les honneurs, les menaces ou les
chatiments, mais laissait chacun suivre ses propres convictions, de sorte que, ne serait-ce que
pour cette raison, 'Economie Divine pouvait étre justement honorée; puisque les hommes, & moins
d'agir contre lui, n'ont jamais manqué de contribuer a cela, tant que la Parole devait mener le
combat ou lorsqu'il était nécessaire de vaincre et d'anéantir I'erreur, on peut constater, méme
aujourd'hui, que la violence a été l'instrument des infidéles et des tyrans luttant pour un mensonge,
tandis que les chrétiens laissent aux hommes la liberté d'honorer la Divinité comme chacun
I'entend, agissant comme auxiliaires de Dieu et représentants de la véritable gloire, ce qui a
permis aux hommes, plus que tout autre, de jouir de la liberté de pensée. Ce roi admirable, de
méme qu'il a libéré l'univers de l'erreur hellénique (paienne), rendant impossible a ses
intercesseurs de s'opposer au salut des hommes, a sagement réprimé I'hérésie arienne, qui était
pire encore que le polythéisme précédent en ce qu'elle nuisait a la piété et qui, en peu de temps,
devint la cause d'un mal non moins grand; et vit, a I'époque présente, le malheureux, mais alors
métropolitain siége de la belle Bithynie, Nicée, qui surpassait a tous égards toutes les villes, aprés
le premier, je veux dire notre capitale (Constantinople), concile, de tout l'univers alors pour la
premiére fois, aprés le Christ, librement réunis (les Péres de I'Eglise réunis), étudiant les dogmes
et ayant le souverain de l'univers qui soutenait justement leurs décrets; et Arius fut étranglé par les
paroles de la Vérité, avec sa clique d'orateurs de Platon, et Athanase I'emporta avec les pieux; Il
était donc logique que ceux qui parlaient avec tant de sublime éloquence des choses divines
I'emportent, car eux (les Ariens et leurs associés) proféraient des inepties, voulant représenter le
Fils de Dieu dans I'ordre homogéne des créatures, bien que le premier (parmi elles) fat considérée
comme ayant été créé avant tous et participant le plus a la ressemblance divine, par lequel,
comme par l'intermédiaire d'un médiateur, I'Esprit procédait de Dieu, et représenter les anges
comme troisiemes dans l'ordre, et aprés eux les autres natures (créatures), qui, par le Premier
Créé, comme maillon d'une chaine, procédaient de la Cause Premiére de tout ce qui existe, ne
disant ainsi rien qui soit incompatible avec les disciples de Platon, qui imaginaient que le Dieu
supréme et Pére de tous avait créé directement I'Esprit Primordial, dans lequel sont enchassées
les idées de toute chose, et par lui I'dme de toute chose, et aprés lui toute la création. Plus tard, a
leur suite, Eunomius place le Fils en deuxiéme position en dignité et en rang, et le saint Esprit en
troisiéme, en dessous d'eux. A partir de 1a, et sur la base d'une fausse hiérarchie (a savoir, qu'ils
sont, par nature, inférieurs les uns aux autres), il invente, & son propre détriment, une différence
d'essence entre les Personnes consubstantielles de la sainte Trinité. Cependant, Athanase le
Grand, ainsi que ceux qui partagent son opinion (je le répéte), démontrent par tous les arguments
et témoignages que le Fils de Dieu est le vrai Dieu, I'Hypostase éternelle du Fils égale au Pére qui

4



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

I'a engendré. lls montrent que les Saintes Ecritures témoignent de l'identité de leur essence et de
leur nature. Quant a la tentative de ceux qui divisent la Divinité en se fondant sur les Ecritures
saintes de dépouiller (de rabaisser) I'Hypostase du Fils, ils la réfutent comme un véritable sacrilége
et une falsification audacieuse, fruit d'un esprit perverti. Car c'était I'ceuvre des sophistes d'attribuer
a Sa Divinité dévoilée ce dont parlent les Saintes Ecritures avec plus d'humilité, en raison de Sa
nature humaine, comme si Sa nature humaine était honorée par les attributs plus exaltés indiqués
dans les Saintes Ecritures; car il est tout aussi erroné de faire les deux; car bien qu'll soit celui
auquel les deux sont liées, et bien que deux natures soient unies hypostatiquement en l'unique
Christ, leurs attributs, dont certains sont supérieurs, sont liés a l'unique nature divine, tandis que
d'autres, de moindre importance, sont liés a l'autre de ces deux natures; car Il est devenu
pleinement Homme en demeurant dans la vérité de la Divinité, et en assumant la nature humaine,
Il n'a pas perdu sa nature divine. Ainsi, (en tant qu'homme), il est accepté, instruit et secouru par le
Pére, envoyé par Lui, glorifié et confié au Pére, recoit les commandements, leur obéit, prie, se
fatigue, se met en colére, s'afflige, est uni aux disciples et compté parmi les créatures — et tout cela
est pleinement et véritablement confirme, d'une part, a la honte des manichéens qui prétendaient
que l'Incarnation du Fils de Dieu était imaginaire, et d'autre part, a la réfutation de Valentin, qui
affirmait que le Seigneur n'avait pas revétu un corps terrestre (matériel), mais que, I'apportant du
ciel, il I'avait seulement recu en apparence de la Vierge, sans rien prendre d'elle en réalité, mais
seulement utilisé comme un canal pour venir en cette vie. Il inventa bien d'autres choses
semblables, dont Apollinaire, bien plus impie, s'inspira, disant au sujet de la chair du Verbe qu'il
était impossible a la nature divine d'assumer une nature humaine. C’est pourquoi, par ces humbles
témoignages (des saintes Ecritures), comme je I'ai dit plus haut, I'audace de ceux mentionnés (les
hérétiques) est réduite au silence; (et dans les mémes saintes Ecritures) le Christ est appelé le Fils
unique du Pére et le vrai Fils de Dieu, Dieu au-dessus de tout, qui contient en lui la plénitude de la
divinité et est égal a Dieu le Pére, et I'inscription de I'hypostase du Pére, et tout ce que le Pére fait,
il le fait aussi de la méme maniére, et par la parole de sa puissance le monde est soutenu; et
toutes ces choses sont proclamées afin que Paul de Samosate et de Photin soient réfutés, qui
disaient qu’en notre Seigneur il n’y avait que la nature humaine, et que par la purification au moyen
des vertus et de I'ascension, elle s’élevait a la participation de la gloire divine et se I'appropriait
plus que toute autre; et qu'on rejette aussi Arius, qui, non pas exactement comme eux, déifie,
adopte et recoit le Christ au rang de divinité adoptée, mais transgresse d'une autre maniére sa
nature divine et appelle le Fils de Dieu son ceuvre et sa création, avec lequel, lorsque la nature
humaine fut unie, le Christ devint une sorte de mélange de I'élément le plus élevé avec 'humain.

6. L'Eglise du Christ, ayant consciencieusement et en temps opportun prété attention a
chacun de ces scribes, a évité les erreurs de ceux mentionnés (hérétiques) et a dénoncé
Sabellius, soulignant que la Personne du Pére est une et celle du Fils est une autre, ce qui était
aussi l'idée de la majorité des impies (hérétiques), qui soutenaient involontairement la Vérité
(puisque le mensonge est son propre ennemi, puisqu’il reconnait pleinement et entiérement la
vérité); elle réfute Photinus et Arius, ayant proclamé le Christ comme le vrai Dieu, en accord avec
Sabellius, et affirme que le Verbe de Dieu n’a pas assumé la chair seule, tandis que la Divinité était
pour la chair a la place de I'ame, ayant décrété que la foi pieuse reconnait que le Christ a assumé
une ame humaine avec la chair; Ne reconnaissant pas que la nature humaine du Christ était
caractérisée par une ame sensuelle dépourvue d'esprit et de raison, car le Verbe de Dieu y a
pourvu (ce qui est également imputé a Arius, Apollinaire étant le pére de cette hérésie), cette
doctrine n'admet pas non plus l'opinion d'Origéne, qui affirmait que I'dme du Christ avait été créée
avec les esprits incorporels avant ce monde matériel, puis immédiatement assumée par le Verbe
de Dieu, et qu'ensuite, pour le salut des hommes, elle s'était incarnée a la plénitude des temps.
Elle proclame en revanche que le Christ a assumé chair et &me rationnelle, et qu'il était pleinement
une personne humaine dans la Personne divine. Quant a la quantité de chair et aux facultés de
I'ame, il s'est accru au fil du temps, mais en cela et en bien d'autres choses, il était parfait. Il ne
possédait pas cette perfection avant de devenir, et ne I'a pas regue immédiatement aprés son
incarnation, mais, demeurant le Verbe, il a uni en lui l'unité de l'union selon la Personne. qui,
méme avant cela (la déclaration de IEgIlse) était conforme a l'esprit des Ecritures. Ces points
avaient été partiellement tranchés avant méme le concile de Nicée par les pieux Peres de I'Eglise,
qui se réunissaient souvent a tour de réle; mais le décret contre Arius a heureusement dissipé la
folie du monde, alors que d'autres hérésies avaient cessé d'étre réprimées, et il a clairement
proclamé que le Fils de Dieu est de méme essence que Dieu et le Pére; et c'est pourquoi, en tant
que Peres parmi les premiers a l'avoir compris, nous croyons que le Pére et le Fils ont un seul et
méme Etre divin, et qu'ils ne différent I'un de 'autre que par leur Personne et les attributs propres a
chaque Personne. Car dans la Divine Trinité, il y a un Pére, c'est-a-dire la Cause, I'Origine et la

5



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

Source des Personnes consubstantielles a Lui. L'une, le Verbe, est engendrée de Lui, et l'autre,
I'Esprit, procéde de Lui d'une autre maniére. Par souci de clarté, nous l'appelons le « Pére» de
l'une et le « Producteur» de l'autre. Le Verbe est Pére, Fils et Engendré, Fils unique et pleinement
Fils; il n'est ni Pére ni Producteur, et n'est désigné par aucun terme équivalent, car il n'est pas le
Pére. Nous croyons donc que le Fils de Dieu differe du Pére uniquement en ce que le Pére
posséde la propriété personnelle d'étre Pére et Origine, propriété qui n'est pas commune aux
autres Personnes consubstantielles de la Sainte Trinité. Mais par nature et par les propriétés
générales inhérentes a la Divinité, il est un seul Dieu avec le Pére, un seul Créateur et un autre.
L'Esprit n'est pas privé de cette unité, car ce qui, comme propriété commune, leur correspond a
tous deux (le Pére et le Fils), lui correspond aussi. (L'Esprit), comme propriété unique de Tous :
nous croyons que le Fils de Dieu sans semence est devenu le véritable Fils de I'Homme, et que
pour but d'améliorer (de sauver) la nature (humaine), ce qu'll a clairement réveélé, le confirmant par
ses actes, de sorte que dés lors, les hommes ont commencé a croitre spirituellement, motivés par
le désir des bénédictions éternelles, s'éloignant de la sensualité et du monde matériel non pas par
petits pas, ni en se purifiant et en philosopheant graduellement, mais immédiatement,
abandonnant tout sans y attacher de valeur, et, ayant appris par I'expérience le tourment d'étre
accablé par les soucis terrestres, s'élevant vers le royaume céleste; et nous croyons qu'aucune
tromperie ni fiction ne s'est mélée aux ceuvres et aux souffrances du Christ dans I'ceuvre de son
économie, mais que dans la vérité des natures divine et humaine, le Verbe incarné a accompli
notre salut, lorsque la premiére (c'est-a-dire sa nature humaine) a recu la purification et I'offrande
au nom de toute la nature (de toute I'humanité), qui, parce qu'elle était assumée par Dieu,
équilibrait (tout), et la seconde (c'est-a-dire sa nature divine) accomplit la purification et exaltait
immédiatement (la nature humaine) (car il n'y a rien de plus grand que ce contact des natures
divine et humaine dans la Personne du Dieu-homme), ou plutét, que ses mémes ceuvres n'ont pas
été accomplies de la méme maniére; mais il a pris sur lui des propriétés humaines d'une maniéere
qui convient aux hommes, et il a miraculeusement révélé des actes divins conformément a la
nature divine, en union avec la Personne divine, dans laquelle la nature humaine était aussi une
Personne, non pas différente en nombre, mais constituant entiérement une seule personne (c'est-
a-dire que les natures divine et humaine dans le Christ constituent une seule Personne).

7. Ainsi, cela fut établi par les Péres du premier concile cecuménique, et la Macédoine,
profitant de l'instabilité qui s'était installée en lui (en matiére de foi), s'empara de l'illusion grace a
laquelle il fut placé sur le trbne (patriarcal) par son peuple partageant les mémes idées. Le
matériau de son erreur fut fourni par les limitations de l'article (du Credo) qui parle du saint Esprit;
car ce concile (de Nicée) ne s'étendit longuement que sur le Fils, que les Ariens opprimaient alors.
Afin de mettre fin & la confusion qui régnait dans I'Eglise sous linfluence de Maceédonius,
I'excellent empereur Théodose convoqua un concile dans la plus grande des villes
(Constantinople), ou ce mal avait particuliérement sévi et ou ce faux hiérarque pratiquait un semi-
arianisme. Reconnaissant la consubstantialité du Fils au Pére, il affirmait simultanément que
I'Esprit divin était I'ceuvre et la création du Fils, et que, par Lui, il devenait semblable aux autres
Etres divins. Car ce qui peut étre dit du Pére au Fils peut aussi I'étre du Fils au Pére. Le terme
« Esprit», pris au sens absolu, devait, selon lui, étre lie a la désignation du Verbe unique
proclamée dans I'Ecriture, preuve que seules ces deux premiéres hypostases sont liées par
nature. L'Esprit devait donc leur étre lié comme a une action particuliére accomplie par eux, grace
a laquelle, en effet, il est plus respecté. «ll dit que le Verbe de Dieu, plus que tout autre, a créé le
monde entier, se servant de Lui comme...» une sorte d'instrument et de serviteur pour d'autres
ceuvres. Mais le grand Grégoire (le Théologien), avec les Péres divinement inspirés qui
l'accompagnaient, tout comme les Péres du premier Concile cecuménique avaient élevé le Fils a
Dieu et au Péere (comme égaux a Lui en divinité et en gloire), de méme ceux-ci élévent I'Esprit a
Lui; car les premiers avaient établi comme dogme que le Fils est engendré du Pére et est de
méme essence que le Pére, tandis que les seconds avaient établi que I'Esprit procéde du Pére et
est adoré et glorifié avec le Pére et le Fils; et les premiers ont révélé le sens du nom «Pére» en
relation avec le Parent et I'Originel, sur la base duquel (ou : aprés quoi) la possibilité de distinguer
l'objet entre ces concepts s'est aisément imposée. En méme temps, ils ont placé dans le Symbole
de la Foi les paroles de I'Evangile, autoritaires par rapport auxquelles rien ne saurait étre : «ll
procéde du Pére» (Jn 15,26), les érigeant en loi et étendant le Symbole de la Foi du premier
Concile cecumeénique en citant Les paroles du Sauveur (concernant la procession du saint Esprit)
ne nécessitent plus d'explication, car elles révélent suffisamment la procession du saint Esprit. En
effet, le terme « procession» indique clairement qu'il s'agit d'une action différente de la génération
et signifie que le Pére, étant le Commencement de I'action, ne génére pas I'Esprit, mais le fait

6



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

naitre. On dit qu'il est adoré non seulement avec le Pére, mais aussi avec le Fils; cependant, on ne
dit pas qu'il procéde du Fils, mais seulement du Pére, et I'on réfute ainsi toute l'erreur de
Macédonius (qui consistait a affirmer que le Fils est la cause créatrice de I'Esprit). On n'admet pas
qu'il soit la création du Fils, mais on affirme qu'il est co-glorifié avec lui par son essence divine. On
ne dit pas qu'il procéde du Fils, mais on attribue cela uniquement a la personne du Pére, car le Fils
posséde tout ce que posséde aussi le Pére; sauf pour étre la Cause (des Personnes divines); et le
fait que le Fils occupe une position médiane dans la prononciation des noms divins ne leur
semblait pas du tout en contradiction avec le fait que I'Esprit procéde immédiatement du Pére et,
dans une relation inséparable, pour ainsi dire, lui est joint; mais ils croyaient aussi que la
procession de |'Esprit a partir du Pére est mentionnée aprés ce qui a été dit du Fils, au motif que le
Fils (dans I'énumération des Personnes de la sainte Trinité) précéde I'Esprit en raison de la
séquence nécessaire des noms et ne retire en aucune fagon I'Esprit de la relation la plus étroite
avec le Pére, car la position médiane du Fils ne s'oppose pas, n'entrave pas et ne viole pas cette
relation inséparable en réalité entre le Pére et I'Esprit; Et ainsi, voici, ils ont admirablement 1égiféré
pour attribuer le Fils et I'Esprit a I'Hypostase du Pére, le Premier comme génération, et le Second
comme production, comme des pousses jaillissant d'une seule racine, ou comme deux fleuves
coulant d'une seule source, ou comme des rayons appariés provenant d'un seul soleil; et s'ils
devaient étre appelés seconds par rapport a la cause, alors ils I'ont attribué également aux deux,
réservant la troisieme place a I'Esprit selon la composition des homs dans leur séquence, joignant
le Fils dans le concept de la communauté de leur nature divine, et aussi au Pére - selon le fait qu'll
est Sa Cause, comme cela est précisément exprimé. Telles sont les voix (convictions) de ceux qui
ont achevé la divulgation de ce dogme.

8. C’est précisément par de telles priéres de Vérité que Macédonius, qui méme alors ne les
comprenait pas, fut terrassé et retranché de la plénitude de la piété; et alors que le mal qui en
découlait n'avait pas encore totalement cessé, I'impie Photin ressuscita; car les absurdités
fantasmes de Nestorius, nés de son impiété, furent semés dans I'dame de Théodore (de
Mopsueste), et chez Nestorius ils prirent racine destructrice. Et Nestorius ose dire que le Christ est
devenu le Temple de Dieu en une personne humaine parfaite, en qui le Verbe de Dieu a de
nouveau habité; en ce sens, il est tellement supérieur & Photin qu’il ne partage pas son blasphéme
concernant la génération éternelle du Verbe de Dieu; car ce dernier enseignait que, sur la base de
ses souffrances et de ses ceuvres les plus excellentes, la gloire de la Divinité est revenue au Christ
comme récompense. Et celui-ci soutenait que, dés l'origine de sa capacité d'assimilation, 'hnomme
devenait participant a la gloire divine, une participation qui, par la plénitude de la divinité
renouvelée en lui, surpasse toutes les gloires passées. C'est pourquoi il n'appelle pas la Vierge
Marie «la Mére de Dieu», mais seulement «la Mére du Christy», et affirmait que le saint Esprit
accomplissait des miracles en Christ comme en d'autres saints en qui il demeurait autrefois. Cette
question fut également examinée par les Péres du concile d'Ephése aprés que I'empereur
Théodose le Jeune eut promulgué des décrets et institué un concile pour I'étudier. Cyrille
s'engagea dans le débat, mena le bon combat et triompha par la puissance de la Vérité avant
méme d'affronter Nestorius, l'innovateur (ou rebelle). C'est par Cyrille que fut établi le dogme qui
affirme que notre Seigneur et Verbe de Dieu est aussi Homme en une seule Personne divine et
dans l'union de deux natures en lui, de sorte que la Personne de Dieu est Magnifiquement unies a
la personnalité et aux actions de 'homme, tant les plus sublimes et divines que les plus humbles,
avec leurs souffrances, avaient un seul et méme Auteur (Source). Chacune, selon sa nature,
agissait et était présente. C'est pourquoi il faut croire que la chair du Christ était le corps de Dieu et
que la Trés Sainte Vierge est a juste titre appelée la «<Mére de Dieu», de qui il I'a regue. L'Esprit de
Dieu ne «demeurait» pas en lui pour le «spiritualiser» et Iutiliser.

Il était comme un instrument pour accomplir des miracles, mais cela était inhérent a sa
nature (car il était lui-méme le Verbe de Dieu en personne)™ et il pouvait lui-méme étre envoyé par
lui ou accomplir directement des miracles, comme par exemple arréter I'hémorragie d’'une femme
(Luc 8,43-44), ou inspirer ceux qui le recevaient, comme il fut donné aux apbtres par son souffle.
Car ce n'est pas par participation au Christ que les puissances spirituelles agissaient, par
intermédiaire de I'Esprit comme un instrument, mais il était lui-méme la source des dons
spirituels. Il avait lui-méme un autre Consolateur inhérent a la nature de sa divinité et, étant co-
inhérent a la source des graces spirituelles, il en était lui-méme la source et le dispensateur, non
pas un ministre, mais le dispensateur lui-méme, non pas un serviteur distribuant quelque chose de
ce qu’il avait recu d’un autre, mais préservant la dignité du don de sa propre nature. Et c’est avec
la méme autorité que I'Esprit divin dispense les dons qui lui appartiennent que notre Maitre
agissait ainsi. Et de méme qu'll (le saint Esprit) agit selon Sa propre volonté et se manifeste par un
mystére ineffable, de méme |l fut md par le Sauveur, en la nature divine duquel, et par la méme, Il

7



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

était, bien entendu, pleinement inhérent. Bien que Cyrille ait été calomnié par certains qui avaient
outrepassé les limites de I'économie (le bien de I'Eglise), parce qu'il affirmait qu'en s'opposant a la
véritable Incarnation du Verbe et en écartant la participation de I'Esprit, la plus éloignée des
Personnes divines et la plus éloignée de Dieu le Pére — ce qui, selon lui, honorait notre Seigneur
Christ —, Nestorius détruisait impiement les fondements mémes de la piété; il pourrait donc
sembler, d'aprés ses objections, que Cyrille parlait de I'existence prééternelle de I'Esprit issu du
Fils de Dieu, qu'il transférait la propriété personnelle de I'Hypostase du Pére au Verbe et que, dans
I'esprit de Sabellius, il confondait les Hypostases divines. Néanmoins, les accusations portées
contre lui furent aisément réfutées, et il prouva qu'il comprenait la procession de I'Esprit avec
autant de justesse que ses accusateurs, sans avoir rien introduit d'étranger. Résistant aux
absurdes «médiations» en Christ et aux déifications inventées par Nestorius, il démontra par tous
ses discours et par tous les moyens la vérité de la nature divine du Christ. Parmi les faits
remarquables de ce concile, on compte également l'interdiction faite & ceux qui oseraient
transgresser le Credo; et les Péres de ce concile furent les premiers a 'appliquer en promulguant
des lois interdisant toute modification du Credo — ni par ajout ni par retranchement —, une pratique
que d'autres conciles orthodoxes ont conservée, et grace a laquelle le Credo demeure inviolable
pour ceux qui aspirent a la piété. Car il était inacceptable, pour les Péres du concile d'Ephése, que
Nestorius, ou quiconque d'autre, et a fortiori un homme comme lui occupant le tréne patriarcal, ose
remettre en cause l'enseignement commun des pieux. Cet enseignement, apres les révélations du
deuxiéme concile cecuménique, était parfait et complet, englobant, comme il se doit, tous les
éléments essentiels de la foi. La cause de cette confusion était le Credo nestorien, destructeur
pour les pieux, auquel les vrais pasteurs ne pouvaient ni se rallier ni se soumettre, en ce qui
concernait l'unité de I'essence en Dieu et les attributs personnels des Personnes divines. En effet,
Nestorius ébranlait I'unité des natures en Christ & sa base par des ajouts inappropriés, ce qui
amena un certain excentrique a penser ainsi (impiement) et a subir les peines infligées aux
hérétiques, sans se repentir jusqu'a sa mort. Quant aux autres dogmes, ni Cyrille ni le concile tout
entier ne le reconnurent coupable.

9. Eutychius n’a pas compris les décisions de ce concile comme il aurait da, et par
conséquent, désirant ardemment préserver I'unité de la Personne en Christ, afin que le délire de
Nestorius soit complétement banni, il est lui-méme tombé dans un autre abime d’'impiété (hérésie)
et a voulu fusionner les deux natures en Christ en une seule, souhaitant que la personne du Christ,
qui — selon sa confession — était en effet au commencement de deux natures, ne reste cependant
pas telle et ne demeure plus dans deux natures (mais seulement dans une seule — la Divine). Mais
le concile de Chalcédoine le rejeta également, lorsque la piété de Marcien institua la convocation
du concile, et il écarta les artifices sophistiques et le délire de Dioscore et d'Eutychés, dirigés
contre les deux natures du Christ, qui, il faut le dire, ne réussirent nullement a détruire la foi, mais
rétablirent aussi le dogme de la piété, alors non sans étre opprimé par ces délires, et seule
I'Arménie, au lieu d'adhérer a la doctrine commune des orthodoxes, se joignit a la sophistique des
hérétiques et y adhére encore, et proclama a nouveau I'union des deux natures du Christ, qui sont
préservées intactes méme aprés leur union, et il est dit qu'avant 'union, elles n'existaient pas en
Lui, ni n'étaient alors mélées en une seule nature; car, selon la premiere affirmation, il s'ensuivrait
que la nature humaine du Christ existait (en elle-méme) avant méme I'Incarnation; Mais selon la
seconde hypothése, il s'ensuit nécessairement : soit que ni I'une ni l'autre n'aurait été préservée,
puisque ce qui est mélé ne peut conserver sa propre forme, soit (dans la lutte) une nature a vaincu
l'autre, et I'hérésie de Manés est alors ravivée; soit, si la nature divine est restée, tandis que la
nature humaine en Christ était illusoire, cela nous ramene a I'opinion d'Apollinaire, selon laquelle,
par quelque transformation, I'Etre divin a assumé la nature humaine; et ceux qui ont divinisé
'unique nature en Christ ont nié que leurs affirmations correspondent a I'état de choses
susmentionné et ont lancé d'innombrables malédictions contre Apollinaire et Manés et contre tous
ceux avec qui ils étaient vus ensemble; mais non moins qu'eux, le choeur sacré (les Péres du
Concile) les a clairement rejetés. Ainsi, les Péres du Concile considérérent d'abord comme leur
devoir de réfuter cette position erronée, qui parle d'une seule nature en Christ, et si elle subsistait
néanmoins, de dénoncer ses partisans qui, a l'aide de sophismes, dissimulaient une tromperie,
aprés quoi s'ensuivirent des choses terribles : l'effondrement de la Vérité, le triomphe du
mensonge et la demande d'un compromis, causés par de prétendues considérations de
préservation de la paix parmi les orthodoxes; et ces gens (les monophysites) ne voulaient rien
accepter de sain, mais tout en se rebellant contre les enseignements de Manés et d'Apollinaire —
ce qui était juste —, ils ne voulaient en méme temps accepter rien d'autre que l'idée qu'il y a une
seule nature en Christ, et ils niaient catégoriquement la présence de deux natures en lui.



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

10. Ainsi, les Péres du sixi€me concile cecuménique, qui se réunirent plus tard dans cette
ville majeure (Constantinople), prirent pour fervents ceux qui déifiaient la volonté unique en notre
Seigneur, tirant profit de I'expérience des Péres qui les avaient précédés; les chefs de cette
hérésie (les monothélites) étaient le patriarche Macaire d'Antioche, I'évéque Honorius de Rome, et
Pyrrhus et Serge (les patriarches de Constantinople). Le probléme était qu'ils n'avaient pas su,
comme ils auraient d0 le faire, distinguer entre ce qui est un (I'Hypostase du Fils de Dieu) et,
d'autre part, ce qui s'exprime dans l'ordre numérique (les deux natures selon le Christ). C'est ce
qui a conduit, partant du principe que la volonté humaine en Christ est entierement soumise a sa
volonté divine, de sorte que sa volonté humaine peut étre qualifiée de «divinement humaine», ce
qui s'applique également a ses actions (énergies), a renouveler en réalité le monophysisme (car
l'unité de la volonté et de I'action est suivie d'une seule nature, ou en est le commencement) et,
aprés avoir directement anathématisé Eutychés et Dioscore, ils n'ont pas voulu renoncer a leurs
hérésies, et il semble que méme eux n'aient pas été aussi cruellement indignés. A cette époque, il
ne suffisait pas aux pieux de contester les absurdités qui allaient suivre, mais s'ils ne rejetaient pas
méme la voie la plus empruntée de la position fondamentale (de I'hérésie), ils étaient menacés
(par les orthodoxes) d'étre considérés comme hérétiques et de ne plus étre traités comme ceux
qui contestaient (I'hérésie), car il était nécessaire de résister au commencement du mensonge
plutét que de rester a proximité et de se cacher derriére un désaccord (passif) avec le mensonge,
car agir ainsi relevait de l'esprit des opportunistes; Par exemple, si quelqu'un devait priver I'Esprit
de Dieu de 'une quelconque des propriétés inhérentes (a la nature divine) qui sont communes au
Pére et au Fils (a I'exception, bien sar, des propriétés hypostatiques personnelles, qui ne sont pas
communes a Eux), cela suffirait a le qualifier de «Doukhobor» sur la base d'une saine cohérence
de pensée, méme s'il, pour sa propre défense, parlait mal de Macédonius et maudissait Eunomius,
car il était nécessaire de rejeter le principe méme (de I'hérésie) et de ne considérer rien d'inhérent
au Pére et au Fils qui ne soit également inhérent a I'Esprit, et si quelque chose en rapport avec
I'Esprit L'empéche de le considérer comme une propriété inhérente, alors cela ne devrait pas étre
élevé au rang de propriété commune pour Eux (c'est-a-dire le Pére et le Fils), puisque chacun
d'eux individuellement posséde inhérent — et il n'y a aucun obstacle a cela — ce qui est une
propriété individuelle de I'Hypostase; Ainsi, pour ceux qui s'engagérent alors dans la lutte, il était
nécessaire de discuter de la position la plus fondamentale (des hérésies), et peut-étre parfois de
céder et de la débattre; mais plutét, tout en feighant de désapprouver les absurdités rencontrées,
d'attaquer la position fondamentale elle-méme, qui en était la cause chez ceux qui s'y étaient
imprudemment appuyés. Cependant, la folie des monothélites fut complétement anéantie par ce
concile — bien qu'elle ait longtemps tourmenté I'Eglise auparavant — grace au soutien des Péres du
concile, rendu par I'empereur Constantin et par le divin Maxime, qui mena une grande défense du
vrai dogme non seulement par ses discours et ses écrits, mais aussi par ses innombrables
souffrances et ses visites missionnaires régulieres, grace auxquelles, dans la joie, les orthodoxes
furent fortifiés dans leur amour de la Vérité.

11. Je passe sous silence le sacré concile (cinquiéme cecuménique), qui a précédé celui-ci,
convoqué par Justinien le Grand dans cette méme ville : son but était une nouvelle élimination des
enseignements de Nestorius, qui se manifestaient encore dans leurs ramifications, et son objectif
était aussi I'élimination de ces germes pernicieux d'Origéne concernant les idées, les ames et les
tourments infernaux, conformes aux positions de Platon, qui, méme aprés tant d'années, causaient
une grande confusion chez les pieux; car beaucoup, méme parmi les orthodoxes, y ont succombé,
absorbés par la douceur de I'éloquence d'Origéne (car peut-il y avoir quelque chose de plus sage
que ce qu'il a exprimé avec la vérité et I'opinion générale des orthodoxes ?), et, sans s'en rendre
compte, avec le miel, ont aspiré le poison qu'il contenait; Je passe sous silence ces hommes trés
pieux, car ce n'est pas par obstination qu'ils soutenaient cette opinion (exprimée par Origéne),
puisque I'Eglise n'avait pas encore pris de décision publique contre les enseignements erronés
d'Origéne. Les Péres du Concile, soucieux a juste titre de la réputation de Cyrille, rejetérent les
accusations portées contre Théodoret, les considérant comme des calomnies qui le blessaient, et
attestérent la justesse de son enseignement. Les Péres du Concile précédent avaient également
pris soin de le faire, car il n'était pas juste, en se rangeant a l'avis de ceux qui les contrariaient, de
jeter le discrédit sur le Docteur de I'Eglise. Ces calomnies, proférées contre un homme juste,
devaient étre rejetées, a condition qu'aucune ne se révele plus fondée quant a la vérité de la foi.

12. Mais le point culminant de I'agitation au sein de I'Eglise fut la rébellion croissante contre
les icbnes sacrées, qui s'empara d'autant plus facilement des esprits qu'elle avait rallié a sa cause
nombre de rois et de pasteurs — qu'il vaudrait mieux qualifier de «loups» pour cela — et qui,
pendant longtemps, détruisit le troupeau du Christ. Car ceux qui soutenaient cette innovation
insensée rivalisaient de brutalité, surpassant méme les tyrans (les anciens persécuteurs du

9



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

christianisme). Sous couvert de piéete, ils faisaient preuve d'impiété et, prétendant préserver la
gloire du Christ, ils la lui dérobaient en réalité, car, disaient-ils, il ne fallait plus donner acces aux
idoles, leur attribuant I'honneur di a la venue du Christ et au sang des martyrs. lls cherchaient a
raviver 'obstination et I'impiété juives, dans l'intention d'éteindre peu a peu le souvenir des beaux
actes de I'économie, dont le souvenir avait été ravivé dans les dmes par les images sacrées. Au
contraire, ils osérent promouvoir des idées juives, profanant les objets les plus sacrés et les
déshonorant de toutes les maniéres. Il devint donc important pour les pieux de faire preuve, face a
ces impies, de la méme audace que celle dont les martyrs avaient jadis fait preuve envers les
athées. Ce fut un second combat pour le Christ, éclipsant les luttes contre les autres hérésies, qui,
a cette époque, n'étaient menées que contre les athées. Une fois encore, le chemin céleste vit
s'élever les guerriers couronnés (ornés des couronnes de la victoire), portant les stigmates des
blessures regues dans la lutte pour la Vérité . Damascene, ce grand luminaire de I'Eglise,
Théophane, Etienne et d'autres comme eux. Mais ce combat aussi devait alors prendre fin, et le
concile de Nicée fut convoqué, bouclant ainsi la boucle dans la méme ville de I'histoire des
conciles cecuméniques ou tout avait commencé. Les Péres du concile restaurérent les icones et,
par elles, ramenérent la piété. Car il ne fallait pas négliger les bienfaits qu'on en tirait, ni ceux
d'images plus visibles, qui nous rappelaient sans cesse le Divin. Il ne fallait pas craindre
l'apparence des idolatres, car ces idoles, prototypes d'erreurs (car tous les dieux de la nation,
comme l'aurait dit David, sont des démons; (Ps 96,5), étaient des créations absurdes de la main
de 'homme, une imitation de quelque chose de pire encore que l'idole elle-méme. Quelle image
pouvait-il y avoir de ce qui n'existe pas ? Tels étaient les dieux des Grecs, lorsque le nom supréme
du Dieu unique fut, hélas, attribué a des étres apostats<sup>19</sup> ou a des phénoménes
naturels résultant de Ses ceuvres. Et ces noms de forces inventés par les Grecs prirent la place de
la Puissance unique, créatrice et conservatrice, lorsque, par la tromperie de mauvais démons, la
vénération faite a des étres inexistants se transforma en mal pour ceux qui la pratiquaient. Mais
assez parlé des Grecs. Nous vénérons cependant les étres véritables représentés sur les icones,
a commencer par I'Hypostase de Dieu incarnée, puis les plus grandes graces qui, grace a elle et
par elle, nous sont parvenues et par lesquelles notre foi en elle a été fortifiée. Rien ne saurait
mieux les commeémorer et les assimiler que leurs images sur les icones sacrées. De plus, il n'était
pas agréable aux pieux de voir paraitre que I'Eglise, ayant cédé a une coutume néfaste, s'était
égarée pendant tant d'années. Les pieux doivent donc étre particulierement vigilants et ne faire
aucune concession aux novateurs, car cela ne ferait que les conforter dans leur position. |l est
nécessaire de compléter ou de corriger ce qui a été fait auparavant par ceux qui, par nécessité ou
par erreur, jettent le discrédit sur ces conciles de fideles, et nous ne souhaitons pas accueillir en
communion ceux qui se sont effrontément emparés du pouvoir (dans I'Eglise) pendant si
longtemps.

13. En ce jour de retour des icOnes sacrées, nous honorons d'une mémoire éternelle ces
saintes reines et, avec elles, les rois, qui ont apporté la paix aux pieux, qui ont si longtemps
souffert dans la lutte pour la gloire de I'Eglise, mais nous soumettons aux liens inextricables de
I'anatheme ces hommes impies qui, avec des mains et une volonté debridées, ont combattu la
Vérité; et nous les considérons tous dignes de cela, suivant en cela les lois de I'Eglise
immeédiatement aprés le Christ, notre Seigneur, et jusqu'a maintenant, soit ceux qui se sont
fermement attachés a la gloire (ou : enseignement) de la Vérité et ont vécu dans la pensée
orthodoxe, soit les chefs d'hérésies destructrices, ainsi que ceux qui sont devenus leurs guides et
intercesseurs; et commémorant véritablement le premier par des louanges, et accordant une autre
place aux autres, que Dieu a punis d'une rétribution correspondante avant méme que I'Eglise ne
prenne une décision a leur sujet et avant méme qu'ils ne soient soumis aux malédictions
prononcées contre eux, tant pour avoir philosophé d'une maniére mauvaise (hérétique) que pour
avoir seduit ceux qui pensaient droit; et puisque le pére du mensonge n'avait rien obtenu de
I'nérésie iconoclaste malgré tous ses efforts contre elle, il s'est aussi adonné a d'autres et, par
elles, a suscité l'inquiétude des pieux, tels que Jean ltalus, Barlaam le Calabrais, Acindynus et
tous leurs partisans, qui s'étaient chacun fondés sur une doctrine étrangére différente; et ils ont été
clairement réfutés par les saints grands conciles, et parce qu'ils ont refusé de se soumettre aux
paroles de la Vérité et sont restés obstinément dans leur erreur, ils ont donc pris leur place légitime
parmi les hérétiques. Mais la Grace Céleste a armé contre eux d'autres et beaucoup de ceux qui
portaient Dieu a cette époque, et en particulier ce méme Palamas Grégoire, un homme aprés ces
trois Lumiéres de l'univers parmi les Maitres de la Parole, distingué par la puissance et la pureté
de sa vie et la grace de I'Esprit, et avant lui — le grand patriarche de Chypre Grégoire, et celui-la
méme, comme lui, orné de beautés, dont |'une fut couronnée par la lutte contre (le patriarche

10



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

uniate Jean) Beccus, et l'autre (c'est-a-dire saint Grégoire Palamas) par la lutte contre Akindin et
ses assistants, et par des écrits et des paroles prouvant la vérité.

14. Ainsi, lI'apostasie de la vérité était caractéristique de tous les hérétiques et ne leur
permettait pas de participer a la vie éternelle et bienheureuse. Les différentes apostasies de la
vérité commises par d'autres, luttant contre un autre enseignement véritable, en guise de
chatiment pour leur mauvaise volonté ou leur perversité, déterminent la différence dans leurs
ténébres et deviendront pour eux une rétribution différente. Car, en général, ce qui est un schisme
par rapport a I'amour (et lui est donc souvent fatal)® est une méfiance par rapport a la foi, car un
schisme ne produit pas une divergence de dogmes, mais constitue une forme de désobéissance
aux décrets de I'Eglise et une violation, accompagnée d'une résistance a ses canons. Or, la
méfiance s'exprime par un refus de se confier au Christ et, finalement, la perversion de la volonté
est une incrédulité manifeste, qui, dans I'Antiquité, affligeait les Grecs et qui afflige aujourd'hui les
Juifs et ceux qui sont trompés par d'autres mythes. Et lorsque le désir de se confier au Christ faiblit
et qu'au lieu de suivre ses lois et enseignements clairs, on préfére se fier a ses propres intuitions,
c'est la le mal des hérétiques, une forme d'incrédulité. Plus insensés encore sont ceux qui
prétendent professer la vraie foi, mais qui, en réalité, en détruisent les dogmes. Or, chacun qualifie
d'hérésie la déformation d'un dogme; et selon les lois et tous les canons, il apparait que méme la
plus infime déviation de la rectitude de la foi est une hérésie et est passible des sanctions prévues
contre les hérétiques. Tels sont tous ceux que nous avons mentionnés plus haut ou que nous
avons passeés sous silence (car il est impossible que ce mot s'applique a tous), qui se sont égarés
sur certains articles de foi. Ceux qui attaquent la foi se divisent en deux camps : certains s'y
opposent ouvertement et délibérément, c'est-a-dire aux articles de foi, tandis que d'autres
I'attaquent sournoisement. L'erreur la plus insignifiante est celle qui concerne des questions
d'importance secondaire, comme si quelqu'un, niant qu'André fat le frére de Pierre, attribuait
mensonge et ignorance a I'Ecriture; mais I'erreur la plus grave est celle qui touche aux questions
de foi les plus fondamentales; elle mérite alors une plus grande censure et, dans l'autre monde, un
chatiment plus sévére. C'est pourquoi, comparés aux autres hérétiques qui s'égarent sur les
articles de foi les plus importants, ceux qui étaient hostiles aux icones sacrées méritent une plus
grande indulgence, a moins que quelqu'un, faisant abstraction de leurs motivations profondes, ne
les considere comme les pires de tous, car par leurs actes, ils semblaient vouloir éteindre le
mystére de notre piété; le simple fait de s'écarter de la vénération des icbnes était une hérésie,
non contraire au sens de la foi; cependant, il en a résulté un acte hostile a la foi; car nous croyons
que I'Eglise établit toute chose, guidée par I'Esprit de Dieu; et ceux qui pensent que la coutume de
véneérer les icones est mauvaise considérent qu'un enseignement de I'Eglise est une obsolescence
prolongée. alors qu’au contraire, de nombreux conseils ont montré dés le début que cette coutume
est inviolable et confirmée par les actes eux-mémes;

Quant a ceux qui s'égarent en matiére de foi, les pires sont ceux qui nient I'éternité de
I'existence de Dieu et l'insultent par leurs spéculations; viennent ensuite ceux qui sont insenseés
quant a I'économie (du Christ). Notre Maitre a présenté cela comme une régle inaliénable,
proclamant que le blasphéme contre le saint Esprit ne sera pas pardonné, mais que le blasphéme
contre le Fils est pardonnable; cette regle demeure un modele, de sorte que le blasphéme contre
le saint Esprit a été accepté, plus tard ou immédiatement, comme plus grave que le blasphéme
contre le Fils de Dieu. Parmi les hérétiques, le chef est bien pire que ceux qui lui succédent; et
parmi eux, ceux qui ont longtemps soutenu avec zele une hérésie bien établie sont plus zélés que
ceux qui I'ont embrassée récemment, car ils sont esclaves de leurs présomptions plutét que de
leur propre jugement perverti. Il est terrible que les présomptions I'emportent sur la pensée, et il
n'est pas moins mauvais que I'habitude soit renforcée par de faux dogmes ou tout autre moyen.
C’est pourquoi, parmi ceux qui se nourrissent d’hérésies, ceux qui fuient la vérité et s’y réfugient
en la trahissant délibérément sont plus dignes de blame; et parmi ceux qui sont inférieurs en
connaissance, ceux qui, par désir de gains immeédiats, succombent au mensonge, sont plus dignes
de blame. Quant a tous ceux qui, sciemment et directement, nuisent a la foi et la combattent, tout
en attribuant a I'Eglise la gloire de l'ignorance, ceux-la, s’engageant doublement sur la voie de
I'hérésie, sont doublement soumis a la pénitence. Mais la bonté de notre Mére I'Eglise, imitant la
miséricorde céleste, les ramenant a elle de tous ces abimes d’erreur, va a leur rencontre avec
grace, ainsi qu’a ceux qui, méme apres s’étre repentis, transgressent ses lois; et elle se détourne
seulement de ceux qui sont morts dans de mauvaises moceurs ou dans des enseignements
hérétiques, et elle agit en cela a juste titre de concert avec Dieu.

15. Que le discours sur les hérésies en général et en particulier s'arréte ici, conformément
au but et a la nécessité de la féte d'aujourd’'hui. Nous, cependant, rendant grace au Meilleur (c'est-
a-dire Dieu) d'avoir confirmé en nous la juste connaissance de Lui-méme et de Ses attributs, et

11



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

conscients de notre gratitude envers les Péres qui ont accompli ce bienfait pour nous, s'offrant a la
Providence comme instruments appropriés pour ce besoin et prétant peu d'attention aux ordres
des autorités, aux dangers et a toute autre menace possible, chacun d'eux, dans la lutte contre le
mensonge et ses terribles défenseurs, a contribué de lui-méme selon sa position et I'ordre des
choses. Vous, rois, contrairement a ceux qui ont promulgué des lois contraires et meilleures, ou
plutét, convaincus par I'Esprit Iégislateur; vous, bergers, contrairement a ces loups destructeurs,
avez nourri le troupeau de vrais dogmes; Vous, les enseignants qui, face a ces interprétes
sacrileges et falsificateurs, avez examiné avec soin, avec l'aide de Dieu, les paroles divines; et
vous, simples d'esprit, unis aux nobles, luttant pour la Vérité renforcée contre ceux qui se sont
imprudemment joints aux novateurs, prions pour que cette grace qui nous a été donnée d'en haut
nous soit conservee jusqu'a la fin.

16. O Christ Roi, préserve en nous les dogmes de la Vérité que Toi-méme et par Tes
disciples as transmis aux sages et aux dignes de les recevoir, Toi qui es venu au monde pour cela,
et qui, avant méme cela, étaient inhérents a toutes choses par la puissance de Ta Divinité
éternelle. Ne permets pas que les enfants de Ta Veérité, a qui elle est transmise par les Péres,
s'égarent vers les hérésies anciennes et que, par la liberté de la pensée humaine, ils soient
entrainés vers quelque corruption plus récente de la Vérité, chassant de nous I'amour de l'argent
et I'obscurcissement (ou I'orgueil) de nos dmes, raison pour laquelle, de toute évidence, tous ceux
qui T'ont apostasié depuis les temps anciens et jusqu'a ce jour ont glissé dans de graves hérésies.
Et surtout, accorde-nous, dans des circonstances favorables, autant que possible, non seulement
dans la foi, mais aussi dans les ceuvres pieuses, de prospérer dans Ton amour. Si toutefois il
arrive que, par ignorance du devoir, négligence et autres manquements, nous échouions, alors fais
que cet état sombre soit éloigné de nos ames, illuminé par la beauté de ton amour, afin que
disparaisse le besoin, pour certains intéréts passagers, de perdre la trace de la piété paternelle
dans des dogmes, qui, bien sir, troublent les d&mes de ceux qui sont véritablement pieux et qui
sont maintenant loués par des langues insensées; mais fais que tous aient une disposition
opposée a cet état, que tu as toi-méme démontrée sur terre par des actes relatifs a des valeurs et
des objets équivalents au monde entier, et en exhortant tous les hommes sensés a étre préts a
renoncer a tous leurs biens et méme a leur vie et a leur liberté, te conservant en leur sein, toi, la
véritable Perle de notre richesse; «Et I'épée que tu es venu jeter sur la terre, et le feu que tu as
allumé, accorde-nous, 6 Roi supréme, et fais que nous les portions en nous devant tous les
hommes, et méme que nous les gardions brdler en nous jusqu’a la fin; c’est-a-dire, accorde-nous,
par amour pour toi, de demeurer en paix avec toi et tes lois, et d’étre inflexibles envers ceux qui se
rebellent contre toi et contre eux, afin qu’avec de bonnes espérances, nous puissions quitter cette
vie et passer vers Toi, notre unique espérance et notre refuge éternel, demeurant fermes dans les
épreuves de la souffrance pour la Vérité. Insuffle cette pensée aux rois, aux autorités, aux peuples
et en chacun de nous : car tu es étranger au mensonge et juste, et Tu nous aimes plus que nous
ne pouvons nous aimer nous-mémes, et Tu ne permettras pas que ceux qui t'adhérent
véritablement avec amour demeurent méprisés; mais a nous qui avons considéré tout comme
secondaire en comparaison de ton amour et de Ta foi, tu ajouteras en abondance, ayant le tu nous
donneras la puissance, méme celle que nous méprisons a cause de toi, et tu nous révéleras a tous
des chemins de salut qui nous étaient jusqu'ici inconnus, car (maintenant) nous ne les cherchons
pas avec l'aide de ta lumiére, mais nous sommes comme ceux qui tatonnent dans les ténébres,
essayant de se sauver eux-mémes sans ton aide. Et Toi, en vérité, tu ne donneras jamais de
serpent a ceux qui cherchent du pain; mais nous, par mépris (négligence et grossiéreté), acceptant
toujours des serpents au lieu de pain, nous ne pouvons ainsi pas nous nourrir, mais périr; et si Tu
nous abandonnes finalement, alors voici, nous périrons, méme jusqu'a présent uniquement grace
a ta sollicitude envers nous, existant et vivant, méme sans notre priére. Tu nous rends possibles la
satisfaction de nos besoins; mais nous devons prier, et recevoir cela ne dépend que de ta
puissance : mais nous ne pouvons guére recevoir quoi que ce soit si nous ne prions méme pas : le
refus de prier entraine non seulement l'incapacité de recevoir le bien, mais aussi la réception de ce
qui est devenu, je crois, inhérent a notre nature, et & notre nature, aprés ce conseil originel
mauvais, tout le pire est devenu inhérent; Aussi, nous devons demander, et tout ce qui suit est en
Ta puissance, et Tu donnes mieux et plus que ce que nous pourrions espérer recevoir. Ou plutot,
guidés par notre conscience, nous savons ce dont nous avons besoin, mais Tes graces (tes
miséricordes) s'étendent a nous alors que nous ignorons tout de leur ampleur et de leur
abondance, et toi seul sais ce que Tu as lintention d'accorder, avant méme de l'avoir donné.
Envoie-nous des guides, par la vie et par les paroles, qui nous méneront vers Toi : mets fin a cette
famine terrible qui s'étend a toutes les villes que Tu as abandonnées, et qui est pire que toute
autre famine et surpasse tout fléau, car cette famine est la destruction du bien supréme de nos

12



Gennade II Scholarius, patriarche de Constantinople

ames et des dogmes qui les ennoblissent. Montre-nous de vrais bergers sur des trones sacrés, qui
proclameront Ta parole sans déformation, et prépare-les a parler sans géne devant les rois et les
tyrans, afin que Toi non plus, tu n'aies pas honte d'eux devant Tes saints anges; c'est ce que tu as
dit toi-méme (Mc 8,38; Luc 9,26). Et nous prions pour que notre foi, recue de Toi et de nos Péres,
demeure intacte, et que ceux qui s'en sont éloignés reviennent parmi nous, glorifiant la Vérité et la
confessant de tout leur cceur et de toute leur bouche a la louange de I'Eglise, pour laquelle tu as
versé ton Sang. Nous prions non seulement pour ceux qui trébuchent sur des choses mineures,
mais aussi pour ceux qui sont malades sur des choses plus grandes. Puisque nous partageons
avec eux une méme nature, nous considérons comme notre propre bien qu'ils participent avec
nous aux dons de ta grace. Telle est notre priere, et son accomplissement dépend de Ta
providence et de leur état moral. Jusqu'a ce qu'ils veuillent suivre le méme chemin que nous, qui
confessons Tes lois de tout notre coeur et de toute notre bouche, nous devons préférer 'amour que
tu as pour Toi seul a tout amour humain, et méme a I'amour du monde entier, tel que tu I'as toi-
méme prescrit par l'intermédiaire de I'apbtre Paul (I Cor 13,1-13). Et accorde-nous, 6 trés doux
Jésus, que notre foi soit ainsi pleinement préservée et que la vertu s'ajoute a nos actes, afin que
nous atteignions I'néritage des Péres dans la lumiére et, portant les marques de leur vertu et de
leur foi, que nous vivions avec eux pour toujours, comme tu l'as promis, et que nous régnions, ce
qui consiste a te comprendre et a te connaitre pleinement, toi, le Fils unique du vrai Dieu, le Pére
coéternel avec toi, et dont I'étre vient de lui, ainsi que le saint Esprit, qui t'appartient par nature et
qui est révélé par toi, le Dieu unique existant dans la sainte Trinité des Personnes, a qui
appartiennent la gloire et I'adoration de toute la création pour les siécles des siécles. Amen.

13



