saint Gennade Il Scholarius

bome€ELlie suR LA DACTIvVITE
O€ NDOCTRE SCIGNDEUR JESUS CHRIST

A I'attention de tous ceux qui s'intéressent a I'histoire de I'orthodoxie. Le sermon sur la Nativité de
notre Seigneur Jésus Christ a été écrit au monastéere des Précurseurs, sur le mont Ferron. 1

1. Les plus illustres figures de I'Eglise du Christ, dans leurs discours magnifiques et sages,
nous ont expliqué cette premiére féte et nous ont présenté son ceuvre de salut pour le monde,
ceuvre qui procéde de la Providence infinie de Dieu et qui, en méme temps, est merveilleusement
et sagement agenceée selon les lois de la nature. Par conséquent, ni nous ni aucun autre parmi les
personnes présentes n'est apte ni méme capable de chercher a découvrir quelque chose de plus
grand que ce qu'ont exploré les Maitres. Cependant, par respect pour Dieu, qui nous a témoigné
tant d'amour pour I'humanité, et nous confiant aux priéres des Maitres, nous, les plus humbles
d'entre nous — comme il est naturel pour les plus humbles —, faisons une offrande, espérant que
cette pieuse audace ne sera pas méprisée ni par Celui a qui nous offrons ce don, qui connait nos
intentions, ni par nos instructeurs, qui suivent la volonté de Dieu, comme il est naturel pour ceux
qui sont désormais remplis de Dieu et de ce qui appartient a Dieu.

2. La création du monde et des premiers hommes nous est révélée dans le livre du
merveilleux Moise, homme d'une grande ame et d'une vie exemplaire. C'est pourquoi il fut jugé
digne de recevoir l'inspiration divine et reconnu non seulement par les Juifs, mais aussi par les
nations paiennes, lorsque sa renommée se répandit, en raison des nombreux miracles qui se
produisirent en sa présence et par son intermédiaire. Ce livre est également corroboré par les
écrits des sages grecs, sur les sujets ou leur raisonnement était éclairé; car aucun d'eux, a lui seul,
ne pouvait parvenir a une conception universelle et vraie de toute chose. De leurs écrits,
cependant, on peut tirer une défense de la vérité, émanant d'hommes véritablement intelligents et
sages, qui la comprennent par parties et bénéficient de la coopération divine envers leurs
intentions pieuses et sages. Ainsi, I'idée que le monde s'est créé de lui-méme, opinion partagée
par des peuples plus anciens et donc plus primitifs — opinion qui n'est pas plus insensée — est
complétement réfutée par les sages grecs qui leur ont succédé, d'une part par leurs propres
recherches, et d'autre part en s'inspirant de Moise, comme le montrent les récits les concernant.
lIs affirment qu'il existe un Créateur et un Pourvoyeur de ce monde; certains disent que le monde a
été créé et a commencé avec le temps; d'autres, croyant a tort que le monde est éternel, affirment
qu'il provient de Dieu, définissant ainsi clairement le concept d'un commencement unique de
toutes choses et d'un Dieu unique, et réfutant I'erreur absurde du polythéisme. Toutefois, ils ne
tiennent ces propos qu'aux sages, et non a la foule qu'ils craignent et qui se trouve parmi eux.
Ainsi, méme du point de vue des sages grecs, I'enseignement sacré de Moise, qui proclame
l'unicité de Dieu et le désigne comme Créateur du monde entier, bénéficie, comme tout le reste du
livre de la Genése, d'un soutien indéfectible. Il était en effet nécessaire que I'obscurcissement de
I'esprit, survenu par le péché de nos premiers descendants, soit progressivement dissipé par la
découverte de la sagesse divine, puis définitivement levé par la grace de Dieu. C'est pourquoi,
concernant I'état de bonheur originel de nos premiers parents et leur chute dans cet état
désastreux et malheureux qui s'ensuivit, suite a la transgression des lois divines, ils l'ont présenté
de maniére détournée, ce qui est naturel, soit par ignorance de la vérité sacrée, soit par crainte
des plus ignorants, comme cela a déja été dit. Ainsi, certains sages du monde extérieur ont
introduit cela a la gloire de la vérité, dont ceux qui étaient dignes d'une telle inspiration devaient
plus tard étre emplis, ayant démontré par des actes célestes qu'ils 'avaient acceptée et fait
connaitre a autrui. Cependant, il nous est possible, en tant que défenseurs de la vérité sacrée,
d'accepter, vis-a-vis des incroyants encore ignorants, ou plutét, par malveillance, ce qui a été dit
par des hommes sages et vertueux du monde extérieur. Mais quant a nous-mémes et a ceux qui,
comme nous, sont éclairés par la lumiére de la vérité, l'autorité méme de I'enseignement sacré,

1 Cet ouvrage est une traduction des homélies de saint Gennade Il (Georges) Scholarius (vers
1400-1472. Sa féte est célébrée par I Egllse le 31 ao(t). Patriarche de Constantinople, disciple et
fils spirituel de saint Marc d’Ephése, il fut I'un des plus remarquables théologiens orthodoxes, le
dernier reflet rayonnant de la merveilleuse Byzance». Les homélies)de saint Gennade sont
essentiellement des traités sur divers sujets théologiques, tant dogmatiques que moraux. Tous
ces sermons font partie de ses ceuvres choisies, que le grand saint a lui-méme sélectionnées et
recopiées de sa main.



saint Gennade Il Scholarius

révélée plus éclatante que le soleil par de nombreux actes et signes de la divinité et du caractére
sacré qui y sont présents, nous suffit. Et exposer cela séparément n'entre pas dans le cadre de la
présente tache.

3. La dispersion de tous les hommes a travers le monde, qui suivit la création de leurs
premiéres semences, laquelle prit un temps suffisant, comme il était naturel, et les vies existant
parmi eux, indépendantes et anarchiques, puis la formation de royaumes dans une partie plus
importante de la terre, d'ou la race humaine prospéra pour la premiére fois (car dans d'autres
parties de la terre, la dispersion de la race humaine exista trés longtemps sans principes étatiques;
et afin de laisser de co6té d'autres choses, qui étaient loin d'étre connues de beaucoup, tournons-
nous vers l'histoire de notre plus ancienne patrie, la Gréce, qui, sur une zone trés limitée de la
terre, était habitée par de nombreux peuples indépendants, qui n'étaient nullement entiérement
sous une seule autorité jusqu'au temps de notre Salut, mais chacun d'eux se soumettait
séparément a ses propres principes et lois, et par conséquent ils vivaient constamment en guerres
civiles, bien qu'ils menassent une vie plus décente que d'autres peuples; que pouvons-nous dire
des peuples barbares qui vivaient partout ?). Ainsi, tout cela est révélé de maniére concordante
non seulement par les histoires sacrées, mais aussi par les Grecs.

Ces récits sacrés, que nous possedons, témoignent magnifiguement de la sollicitude de
Dieu a notre égard et de sa Providence. lls racontent I'histoire d'un peuple d'une excellence
remarquable, habitant la meilleure partie de la terre. Puisque la création de 'homme y eut lieu,
c'est a ce peuple qu'appartient la notion de source et d'origine pour le reste du monde. Les plus
sages d'entre nous affirment que les premiers hommes furent les Syriens et que les langues
syriaque et hébraique étaient parfaitement identiques. Ainsi, étant les meilleurs des hommes a
cette époque, ils étaient par nature capables de connaitre le vrai Dieu et de s'élever
progressivement a son service. Ceci grace a I'étincelle de connaissance naturelle présente en eukx,
que Dieu permit de conserver méme apres les ténébres qui suivirent la transgression originelle, en
vue du dessein qu'il avait pour nous. Par sa divine Providence, ils furent fortifiés a juste titre de
bien des maniéres, et ainsi exaltés davantage encore. Je dis «mérité», car la bonté de Dieu, non
sans justice, répand sa grace sur les hommes a tous égards, grace a laquelle ils parviennent, par
une vie raisonnable et leur zéle, au bien-étre qui leur est destiné. Ceux qui veulent bien faire
preuve de diligence peuvent aisément reconnaitre les actions de la Divine Providence, qui se sont
manifestées d'abord envers Abraham, puis jusqu'a Moise, et ensuite a travers de nombreuses et
grandes actions révélées par Moise lui-méme. Toutes ces actions étaient instructives et
constituaient en quelque sorte des lecons ou des remédes préliminaires a I'ceuvre parfaite de Sa
sollicitude (orig. : «visite»), qu'll accomplirait plus tard, en son temps, envers la nature humaine. Au
méme titre que ces miracles miséricordieux envers les hommes, les chéatiments éducatifs,
menacants et annoncés, qui découlent de la vérité divine et ne sont pas immédiatement appliqués
au repentant, ont magnifiquement démontré la puissance de Dieu et de sa Providence. Car Il a
puni, aimé et guéri, et désiré aussi que la nature humaine soit préservée, ce qui aurait été
impossible si elle était restée entierement et a tous égards dans I'incrédulité.

4. Ainsi, lorsque toute l'ceuvre de I'économie de Dieu a I'égard de I'homme, depuis les
temps anciens jusqu'a nos jours, a été révélée sur la base de la sagesse divine et humaine et des
récits particuliers qui en découlent, ce qui est évident pour ceux qui ont étudié cette question avec
sagesse et diligence, en méme temps avec l'aide de la grace d'en haut, alors parler séparément
de chacune d'elles (manifestations de la Providence divine en matiére de salut du genre humain),
comme je l'ai dit plus haut, n'est pas inclus dans la tadche présente, et il ne serait pas facile, méme
en plusieurs jours, de parler de cela, et pour vous, qui étes présents, de I'écouter, méme si nous
ne discutions de rien d'autre; Je dois exposer tout ce qui est nécessaire pour démontrer le
fondement rationnel de I'ceuvre de la Divine Providence que nous célébrons aujourd'hui. Cette
ceuvre rayonne non seulement sur la foi pour les croyants, mais aussi sur le raisonnement
rationnel pour ceux qui en sont capables. Pour cette raison, nous devons, bien sir, notre plus
grande gratitude au Dispensateur de toutes graces, qui nous a accorde, a nous, les plus humbles
d'entre nous, la vraie foi et sa confirmation, et qui a ajouté a Ses nombreuses et plus grandes
graces ce secours (a notre foi) qui découle de la raison. Ayant fixé cette tache, nous abordons
maintenant I'ceuvre la plus grande, la plus sublime et la plus parfaite de la Providence divine
envers les hommes, avec l'intention de Lui offrir le service que nous sommes en mesure de
rendre, fruit de Ses dons.

5. Ainsi, bien que Dieu soit un par nature, il se distingue en lui par trois propriétés
personnelles, que nous appelons Hypostases et Personnes. Ayant recu cette compréhension,
nous la trouvons chez le grand Moise, ainsi que chez d'autres, bien que cela ne soit pas toujours
clairement exprimé, et aussi chez David, le plus sage et le plus divinement inspiré. La sagesse

2



saint Gennade Il Scholarius

extérieure (hellénique), telle une servante envers sa maitresse, coopére avec la sagesse sacrée,
et il n'est point de dogme plus sage et plus vrai que celui-ci, bien que pour beaucoup il ne soit pas
facile & comprendre, car ce dogme requiert la plus grande subtilité d'un esprit sage, et pour un tel
esprit, il est plus clair que le soleil. Admettons maintenant que Dieu lui-méme nous explique
directement cette vérité; et maintenant, comme si elle ne nous avait pas encore été révélée de
cette maniére, nous procédons a cet égard par la voie du raisonnement rationnel jusqu'a sa
révélation. Celui qui doit naftre pour nous comme le Verbe sera lui-méme notre Maitre inséparable
de cette veérité et de toute autre. Je dis donc que nous devons employer la méthode du
raisonnement cohérent (1fig akoAoubBiag), afin qu'aucun homme véritablement sage ne puisse
négliger ni nier ce qui se rapporte aux deux sagesses, a savoir que Dieu est un et uni par nature,
mais se distingue par trois hypostases, étant Esprit et possédant I'Intellect. Cela revient a dire :
«Verbe intellectuel», ainsi que Volonté intellectuelle, c'est-a-dire du saint Esprit. Car il est
impossible que Dieu ne soit pas Esprit, ni qu'll ne soit ni sage ni bon, qualités qui sont les premiers
principes et sources des autres excellences divines, et sans lesquelles aucune des autres
perfections ne serait propre a Dieu. Il ne serait pas sage sans la présence de la Pensée la plus
sage, ni bon sans la Volonté la plus bienveillante. La Volonté est représentée par le Bien unique, et
la Sagesse par le Verbe intellectuel unique. Et Dieu se comprend éternellement par la pensée, car
Il est la vérité méme, et Il s'aime Lui-méme pleinement, car |l est la bonté méme. Se connaissant
Lui-méme, Il percoit en Lui le Verbe éternel, et se désirant Lui-méme, Il engendre I'Amour éternel.
Ainsi, se connaissant Lui-méme, Il engendre le Verbe et se comprend Lui-méme dans le Verbe;
désirant Lui-méme, Il engendre I'Amour, et |l s'aime et se désire Lui-méme en Lui. Ces germes et
ces fruits de la plénitude spirituelle, co-naturels avec Lui, sont distincts de Lui, mais par nature, lls
sont un avec I'Esprit qui les produit. Mais ce n'est pas le moment de théologiser longuement a ce
sujet, d’autant plus que de nombreux ouvrages des saints docteurs de I'Eglise, suffisamment
étayés par la foi théologique, ont démontré avec un grand avantage (le dogme de la Sainte Trinité)
par un raisonnement irréfutable, s’appuyant également sur le ministére des plus sages parmi ceux
qui se trouvaient alors en Gréce, lequel ministére, par la méthode du jugement humain, a
témoigné, de gré ou de force, en faveur de la vérité de la Trinité céleste, qui n’avait pas encore été
clairement révélée; et nous-mémes, dans nos livres et écrits adressés a ceux qui éprouvent des
difficultés sur ces questions, nous en faisons souvent le sujet de notre propre raisonnement.

6. Quant a la ressemblance avec Dieu, I'ame humaine a été créée ainsi, autant que
possible, et de ce fait, on peut dire que I'hnomme a été créé a l'image de Dieu. Ceci est confirmé
par les livres sacrés et constitue la vérité la plus absolue. C'est pourquoi il est naturel qu'a I'époque
ou la lumiére de la foi n‘avait pas encore brillé, certains, grace a I'image de Dieu qui existait en
eux, aient été élevés a la connaissance de la Trinité céleste, méme de fagon obscurcissante, et
aussi a la compréhension que la limite d'une telle ame est la communion avec Dieu et la
connaissance directe de Lui, car il est impossible que I'ame soit créée «d'une maniére ou d'une
autre», mais, bien sir, elle a été créée dans un but précis, et il est impossible que I'esprit ait un
autre but que la jouissance spéculative et spirituelle; Il est plus juste de dire que la connaissance
de la vérité est la limite qui accompagne une telle jouissance, et qu'il ne reste rien d'autre a I'ame
diligente pour atteindre une telle perfection, sinon penser a Dieu et, par la Trinité qui existe en elle,
s'unir a la Premiere et Supréme Trinité, ici comme dans un miroir, et la directement et face a face;
et ce but pour elle, en tant que but spirituel, est naturel, cependant, il est aussi au-dessus de la
nature, car elle doit penser d'elle-méme et selon sa position a des choses qui sont pires par nature
et qui, bien sdr, sont inférieures a elle, autour desquelles gravite, selon le mérite, la pensée
humaine naturelle, la perception des créatures de Dieu et ce qui est devenu en accord avec elle,
qui ne peut s'élever a la perception de I'Infini spéculatif et de la Trinité des propriétés personnelles
qui existent en Lui, si ce n'est par sa providence divine, et elle ne pourrait recevoir la providence
divine autrement que par son zéle a se rendre digne de la providence divine; et c'est pourquoi il
était nécessaire de la placer dans une certaine aréne de compétition, et comme quelqu'un qui
s'était exercé et avait lutté, de la montrer digne de si grandes récompenses et couronnes, et ayant
justement et en méme temps regu le bonheur du Créateur d'une maniére sublime, et c'est
pourquoi elle fut unie au corps et aux diverses sensations qui lui sont liées, de sorte qu'apres y
avoir vécu un court moment et l'avoir utilisé comme esclave pour un mode de vie plus élevé et
I'avoir utilisé comme serviteur des beautés présentes en lui, ainsi que des fardeaux présents en
lui, qui sont naturellement associés a tous les exploits et sans la présence desquels il est
impossible de vaincre ou d'étre couronné, et en résistant ainsi vaillamment a ces fardeaux, ainsi
qu'aux embuscades et aux passions qui en naissent (du corps), qui ont pour but de conduire une
personne a se retirer de la vie spirituelle, elle (I'ame) s'éléve vers la région céleste, y recevant une
récompense pour le zéle qu'elle a montré ici et le bonheur supréme; si toutefois elle utilise le don

3



saint Gennade Il Scholarius

du libre arbitre a des fins contraires et pour une vie passionnée, elle sera elle-méme la cause de
tout ce qui en découlera. C'est pourquoi il était nécessaire que I'ame s'unisse au corps et, par |3,
au monde extérieur tout entier, lequel, pour résumer, est lié d'une certaine maniére au corps ; mais
il était nécessaire, par le temps et l'effort, de rendre féconde cette nature spirituelle, non pas de
l'unir immédiatement a la perfection aprés une bréve manifestation d'affection et de dévotion
envers Dieu. Dans notre cas, toutes les ames humaines n'ont pas été créées exactement comme
les anges, qui n'ont rien en commun avec la matiére, mais les commencements et les semences
des hommes® ont été créés dans l'ordre établi apres la création de ce monde entier - les deux
premiers hommes - de sorte que de leur union - de lui (le sexe masculin) comme du
commencement productif, du sexe féminin comme du commencement matériel - naitraient ceux
qui leur ressemblent, et, a leur tour, d'autres comme eux, et ainsi de suite jusqu'a ce qu'il plaise a
Dieu que la naissance des hommes ait lieu et que de ceux qui enfantent naissent des corps - de
lui, le semeur, d'elle - celle qui nourrit la semence; et les ames seraient insufflées aprés leur
création dans des corps déja formés et ayant assumé le role d'instrument de I'ame : de nouvelles
ames pour de nouveaux corps, créées de l'extérieur pour ceux nés par succession de parents; et
puis les descendants restent - jusqu'a ce que, par transmission, ils ne commettent plus d'actes
similaires, alors les parents sont emmenés dans la région céleste jusqu'a la limite déterminée pour
eux des le début, comme il est dit7, montant avec les ames et avec des corps immédiatement
changeants qui peuvent suivre les ames.

7. Mais la folie des premiéres semences de notre nature les combla a juste titre
d'innombrables malheurs, ainsi que tous les fruits qui en découlérent. Car, de méme que le
bonheur était inhérent a une vie rationnelle, sa corruption était inévitablement suivie de sa perte.
Le corps, qui avait le potentiel d'étre immortel, devint mortel et mortel par essence; I'ame, au lieu
d'étre maitresse, devint esclave; et aprés sa séparation d'avec le corps, au lieu d'étre heureuse,
elle devint misérable, habitant I'enfer avec les démons au lieu de demeurer au ciel avec les anges.
Qui pourrait énumérer la multitude de malheurs auxquels elle fut soumise ? Le plan de Dieu pour
nous fut ainsi rendu inefficace, car la perversité des semences s'était répandue a tous ceux qui
naissaient ici-bas, comme il est naturel pour toutes les semences et tout ce qui en provient : de
méme que les purs naissent purs, les corrompus naissent des corrompus. Ainsi, le plan de Dieu
pour les hommes ne s'est pas réalisé, dans Sa bonté, véritablement selon Son cceur et destiné a
se réaliser a nouveau, mais il a été entravé, semble-t-il, par la dépravation des hommes, car, dans
cette chair sur le chemin de la vie, ils ont suscité l'indignation de Dieu par leur manifestation non
de vertu, mais de mal, et ont partout présenté le péché originel comme prétexte et origine de leurs
péchés personnels — de sorte que le résultat corresponde au principe fondamental, et le fruit a la
semence. Et trés peu sur la terre ont suivi la loi naturelle de la bonne moralité, et méme apres la
Loi mosaique, peu y sont restés fermes, car beaucoup parmi les Juifs, a savoir la grande majorité
d'entre eux, se sont rebellés contre elle par leurs actes, bien qu'ils se soient enorgueillis de croire
qgu'elle était divine; Il était donc nécessaire que, pour ceux qui paraissaient zélés, la sentence
prononcée par toute la maladie de la semence soit annulée; cependant, il en allait de méme pour
les «boiteux» (ayant des lacunes) quant au zéle manifesté dans la vie : car certains, menant une
bonne vie, ne croyaient pas, et d'autres, bien que croyants, menaient une mauvaise vie. Et une
telle folie malveillante des hommes, ayant trouvé un complice, ou plutdt, ayant, a leur malheur,
adopté pour eux-mémes la perversité (le mal) de la nature qui s'était détournée de Dieu, devint
elle-méme, a son tour, sa complice dans la honte de son attitude envers le Créateur, et le malin se
réjouissait d'étre vénéré par les malheureux hommes au lieu de Dieu; Car ce n'étaient ni les cieux,
ni les étoiles, ni les éléments que vénérait le genre humain aveuglé, ni les créatures qui lui étaient
inférieures par nature — car méme a de tels extrémes la cécité des hommes s'était abattue — et
ceux-la mémes qui étaient ainsi vénérés ne se réjouissaient pas, ils ignoraient qu'ils étaient
vénéreés, et ils ne pouvaient sentir si un quelconque honneur leur était témoigné ou non — mais
sous le couvert de toute cette création, c'était lui-méme (le Malin) et la congrégation perverse qui
l'avait suivi qui étaient vénérés. Il se réjouissait, d'une maniére malicieuse et digne de se réjouir
d'avoir accepté une telle multitude d'hommes comme complices de son propre malheur; car sa joie
était la joie de la malice, d'une ruse excessive et de tout ce qui sied au pére du mensonge et de
tout mal.

8. Cependant, il était impossible que le plan de Dieu concernant la nature humaine soit
complétement perdu9, il était donc nécessaire, pour les raisons susmentionnées, de combiner les
principes spirituels avec les corps des hommes, puisqu'il était nécessaire de créer un esprit qui
servirait d'indication de la plus grande bonté de Dieu, de sa sagesse et de sa puissance. L'ame
humaine, bien qu'ayant rarement usé du corps pour la vertu — corps qui aurait pu l'aider si elle
avait voulu faire bon usage des facultés qui lui avaient été données —, pouvait néanmoins trouver

4



saint Gennade Il Scholarius

une justification devant la bonté divine. En effet, égarée par les emblches du corps auquel elle
était unie, elle était devenue si inapte a servir qu'elle n'aurait jamais été soumise au corps si elle
n'y avait pas été unie dés le départ. Une telle justification est impossible pour les démons, qui
s'insurgent sans relache contre Dieu, tout comme la nature humaine, désormais sans justification,
persiste dans l'iniquité sans repentir et, aprés sa guérison miraculeuse et manifeste (par la venue
du Christ), subit le chatiment inévitable et incessant. Ainsi, la bonté divine a voulu guérir les
souffrances humaines par ces moyens, et ce plan, d'une beauté incomparable par sa nature et la
beauté de ses ceuvres, ne devait pas échouer complétement. Puisqu'll voulait guérir la nature
humaine, une méthode de traitement fut donc déterminée, une méthode d'une beauté
incomparable, unique en son genre. |l ne pouvait en étre autrement. Il nous incombe, autant que
faire se peut, de I'étudier par le raisonnement. Ainsi, il convenait que la sagesse divine offre une
guérison identique a toute I'numanité, une guérison qui s'était répandue dans tout l'univers, afin
qu'elle puisse s'étendre non seulement aux vivants de son temps, mais aussi a ceux qui l'ont
précédée et a ceux qui vivront jusqu'a la fin des temps, et en général a toute la nature humaine.
Cette guérison ne devait pas étre totalement évidente, de peur de diminuer la valeur du bien que
représente la volonté et la foi personnelles de 'homme, ce qui diminuerait par la méme occasion la
récompense. Car il faut s'engager sans réserve envers des choses pourtant évidentes, de sorte
que pour ceux qui les suivent, cela ne témoigne ni de leur vertu ni de leur sagesse; car le refus
d'adhérer aux choses les plus évidentes est plutét caractéristique des insensés. De plus, la nature
humaine devait subir un chatiment, de peur que, sans en assumer la moindre responsabilité, elle
ne recgoive un avantage contraire a la justice divine ; car il était nécessaire que 'amour de Dieu
pour 'humanité 'emporte véritablement sur la notion de justice dans son désir méme de sauver
’homme, tout en préservant la justice divine dans le moyen du salut. Mais comment soumettre la
nature humaine tout entiére a une sanction purificatrice qui ne pouvait étre présentée d’'un seul
tenant, alors qu’il était également impossible de rassembler toutes les parties de la nature
appartenant a différentes époques ?

9. Il était donc nécessaire qu'un homme naisse, qui seul équilibrerait la nature humaine tout
entiére et qui porterait en sa personne le chatiment d0 a toute la nature. Et celui qui devait payer
une telle dette pour tous ne devait étre nullement pécheur; car sans cela, il était impossible a tout
étre humain de se libérer de I'action du péché, ce qui inclut nécessairement I'impureté ancestrale,
devenue pour nous la cause de tout mal. Ainsi, presque personne, méme le meilleur des hommes
a tous égards, ne serait digne d'étre personnellement exempt de la culpabilité qui lui était due a
cause du péché originel; et il n'était pas nécessaire que, dans l'instrument du salut de 'homme, la
bonté de Dieu céde aussi la place au mal, pour I'éliminer opportunément : de sorte qu'une partie
appartienne au mal, soit procédant de la matiere elle-méme (comme conséquence du péché
originel), soit résultant de la volonté pécheresse de 'homme —de sorte que les deux parties se
rejoignent opportunément. Mais le mal n'était point nécessaire pour servir Celui qui, dans sa plus
grande bonté, désirait sauver 'hnomme et ainsi extirper la racine du mal. Par conséquent, Celui qui
devait contrebalancer le péché de toute la nature humaine devait étre bon, d'une beauté supréme
et vertueux; et cela aurait été impossible s'il n'avait été Dieu; car Lui seul est véritablement et
infiniment bon et surpasse la beauté présente dans toute la création. Or, Dieu n'aurait pas eu a
payer la dette, il ne pouvait étre pécheur, il ne pouvait participer aux péchés de la création, ni étre
a la fois soumis au chatiment et le lever. Ainsi, Celui qui devait accomplir cela devait étre Dieu et
en méme temps Homme, non pas au sens ou le Créateur et la créature ne feraient qu'un, car cela
est impossible, mais au sens d'une seule Hypostase (Personne), ce qui est a la fois possible et ne
contredit pas le sens : car si Dieu a uni I'dme spirituelle et immortelle, incorporelle et immatérielle,
au corps matériel et mortel non par nature, mais par Hypostase, de sorte qu'ils constituent un tout
et, aprés union, une seule personne — séparés par nature —, alors pourquoi, s'll l'avait voulu,
n‘aurait-ll pas pu unir la nature créée a Lui-méme au sein d'une seule Hypostase, avec la
séparation compléte de leurs natures ? Il était nécessaire qu'ils soient unis, afin que, en tant que
véritable Homme, Il puisse souffrir pour les hommes, Lui-méme nullement obligé (de mourir), et
par sa nature comme tous les autres hommes, n'ayant aucune part au péché originel et ne portant
sur Lui, en vertu de celui-ci, aucune impureté personnelle, mais uni a la nature Divine, en vertu de
cette union, Il - en sa personne - puisse compenser pour toute I'numanité, et par Lui-méme puisse
attribuer a toute la nature humaine I'ensemble du processus de sa guérison, qui venait de Lui, et
des choses qui dépassent les pouvoirs humains pour désirer et accomplir cette guérison, Il, en tant
que Dieu, pouvait parfaitement les accomplir; et afin de proclamer la vérité sur les choses Divines,
auparavant inconnues, l'ayant exprimée par des déclarations sans pareilles, bien que prononcées
d'une maniére humaine, que seuls les hommes étaient destinés a entendre, procédant directement
des lévres de la Vérité elle-méme; et de révéler le véritable mode de vie humain a ceux qui, a

5



saint Gennade Il Scholarius

I'avenir, désirent le suivre et s'y consacrer avec zéle, en Lui, parfait et accompli d'une maniére
digne de Dieu, pour les autres, non sans Lui et non sans Sa direction, autant que possible,
comprise de la maniére qui convient, afin que ceux qui s'élévent par la foi et leur comportement a
la vraie vie de cette maniere puissent godter aux fruits de I'Economie divine; et qu'au lieu de sa
naissance humaine (ou de son existence), il puisse accomplir le dessein de IEconomie, tout
enseigner, tout accomplir et, enfin, souffrir volontairement et manifester sa gloire, digne de Dieu, a
la suite de ses souffrances — non seulement pour confirmer la vérité le concernant, mais aussi
pour montrer par ses propres actes que ceux qui souhaitent se conformer a ses souffrances
participeront avec lui a la gloire; et parce qu'il lui aurait été impossible, lorsqu'il marchait sur la
terre, de pouvoir la parcourir entierement, et que cela n'était pas nécessaire, il se servirait partout
d'imitateurs de ses actes, qui verraient tout et deviendraient non seulement des disciples, mais
aussi ses serviteurs et collaborateurs, lui-méme et par les dons de I'Esprit envoyés pour guider
leur chemin et organiser leur parole et leur vie, et, avant de partir, préparant magnifiquement tout
pour leur bien; comme pour tous les autres, étant invisible, Il agit de méme en ce sens, et a eux
(les apébtres), Il se réveéle trés clairement a Lui de toutes maniéres; et les excellents imitateurs de
Dieu, endurant la mort pour la Vérité et pour Celui qui les a envoyés, aprés l'avoir semée et
répandue avec bravoure sur toute la terre, se conformeraient eux-mémes a Celui qui les a
envoyés et disposeraient ainsi les autres a aller avec joie a la mort pour la Vérité, et attireraient
ainsi toute la terre au service du vrai Dieu et a une autre vie, rationnelle, les libérant de I'erreur du
polythéisme et de lidolatrie, et des terribles ténébres qui régnaient dans la conduite et les
enseignements des dmes humaines; De méme que les disciples eux-mémes devaient accomplir
I'ceuvre de Dieu dans leur vie, de méme aprés leur mort, ceux qui les suivraient le feraient
également, tandis que le Tout-Puissant est présent avec tous et achéve leur parcours avec eux.
Ainsi, le début d'une vie pieuse et raisonnable parmi les hommes servirait de délivrance a la
culpabilité du péché originel et inhérent a la nature, qui, de tout temps, fut a l'origine de tous les
maux. Les fidéles et ceux qui furent formés a leur maniére de vivre seraient déja capables d'étre
sauvés et, ainsi, lorsque ce péché serait miraculeusement efface, ils commenceraient a atteindre
le but qui leur avait été fixé depuis les temps anciens.

10. L'humanité avait donc besoin de l'aide divine et devait par conséquent recourir a un
instrument de salut. Ainsi, alors que de telles voies étaient tracées pour I'avenir et la vocation
prédestinée de la nature humaine, I'humanité languissait, victime de la faiblesse de certains quant
a leur esprit et leur volonté, et des intentions maléfiques des puissants, incapable de se préparer a
ces merveilles. Méme maintenant, alors qu'elles resplendissent plus que la lumiére, tous n'y
participent pas. Dieu, cependant, le sachant, ne négligea pas les hommes et, a cause de ceux qui
ne pouvaient accepter les remédes, ne jugea pas nécessaire de dédaigner ceux qui s'y
précipitaient. Lui qui est capable de préparer les hommes par d'autres moyens a recevoir ces
choses suprémes, y veilla avec le plus grand soin. C'est précisément pourquoi il inspira Moise a
entrevoir ce qui allait advenir pour le salut des hommes, et Moise prédit la venue du Messie pour
le salut du monde et son assassinat ultérieur par ceux qui lui désobéiraient. Dieu révéla cela a
d'autres prophétes aprés Moise, et ils annoncérent sa venue par écrit et oralement. Il permit a
chacun, en son temps et de différentes maniéres, de le prédire; il est impossible de tout énumérer
maintenant, cela exigerait beaucoup de mots. )

11. Ainsi, lorsque les préparatifs pour cette Economie divine, en vue de la réception (de Sa
venue) et de la foi, furent suffisamment achevés et se déroulérent comme prévu, le péché des
hommes s'accrut également, au point qu'ils se détournérent complétement de Dieu, tant par leur
mode de vie que par leurs enseignements. Il devint alors opportun de préparer des remédes pour
eux, afin que la Puissance et la Bonté de Dieu puissent étre pleinement révélées. Dieu était
disposé et capable, au milieu de I'abondance des maux de I'humanité, d'opérer sa guérison. La
situation favorable qui régnait alors sur terre y contribua également, car pour la premiere fois,
l'univers entier était soumis a un seul commandement. |l était donc naturellement plus aisé pour
les apétres de parcourir I'univers; autrement, leur progression aurait été impossible. La monarchie
visible et matérielle qui existe parmi les hommes est un signe et un prélude a la soumission future
des hommes au Dieu unique, et au fait que le culte de Dieu sera déja un et souverain parmi les
hommes, qui dans les temps anciens le pratiquaient a I'égard des créatures, et aussi — par leur
intermédiaire — a I'égard de divers démons; et a tous égards, des circonstances extérieures
favorables se sont magnifiquement conjuguées, destinées a servir I'amour divin pour I'humanité;
alors Dieu a immédiatement pris conscience de son amour pour I'humanité et de la purification de
notre nature et a accompli son plan a cet égard.

12. Puisque le Verbe de Dieu est le Créateur de nous et de ce monde entier, et que toutes
choses ont été créées par Lui, et que Lui, dans le concept d'unité selon la nature, est le seul

6



saint Gennade Il Scholarius

Createur avec le Pére et le Saint-Esprit, bien que l'acte de création Lui soit attribué de maniére
plus personnelle et exprimé par des expressions particuliéres (dans les Saintes Ecritures), il faut
raisonnablement conclure que la nature humaine doit aussi étre recréée par Lui; et Dieu le Pére
L'envoie comme Celui qui doit accomplir cette recréation; néanmoins, |l vient, avec l'intention de
I'accomplir, avec la méme autorité qui est inhérente a Celui qui L'envoie, ou plutét, Il vient, avec
l'intention de I'accomplir dans le temps, mais par prédestination divine, Il I'a déja accompli de toute
éternité, tout comme 1l a créé le monde entier de toute éternité en Lui-méme par inscription
mentale, mais hors de Lui, Il I'a créé quand Il I'a voulu, créant en méme temps le temps; Il vient
sans changer de place (car Il est partout, comme il sied a la Nature infinie) mais par
condescendance a notre humilité, et que lorsque nous I'avons corrompue et détournée de Dieu, et
dans la manifestation de Lui-méme, inconnue dans les temps anciens, et Il vient sans se séparer
du Pére et de I'Esprit, mais comme Il demeure avec eux dans la nature infinie, et que par la
propriété personnelle de 'Hypostase Il était distingué d’Eux dans I'éternité, ainsi maintenant Il est
au ciel et demeure toujours avec le Pére et I'Esprit, le seul qui assume la nature humaine, et ni
I'Hypostase du Pére ni 'Hypostase de I'Esprit ne participent avec Lui a cela, et il n’a pas été
supposé qu’elles participeraient avec Lui; et Il revét véritablement la nature humaine afin de payer
en Sa propre personne, par la souffrance volontaire pour la Vérité, la dette que les hommes
devaient, et d'ouvrir le chemin, autrefois fermé, menant a la perfection, devenant pour cela d'abord
un voyageur sur ce chemin et la Semence la plus pure de ceux qui renaissent spirituellement par
Lui et sont purifiés par la foi et le baptéme, a la place de ces malheureuses semences13, et de
monter au ciel comme précurseur de Ses vrais fruits, et d'accomplir d'autres ceuvres de cette
Economie infiniment sage, que nous pouvons comprendre a partir des saintes Ecritures et des
événements eux-mémes.

13. 1l est congu sans semence, afin que le Pur puisse porter le chatiment des impurs et
I'lnnocent celui des pécheurs, et payer la dette; mais s'il avait été coupable du péché originel, il
aurait lui-méme eu besoin de purification; car il n'était pas convenable que le Dieu trés pur s'unisse
a un tel homme (non exempt du péché originel); mais il était nécessaire que la véritable
ressemblance avec la nature naisse d'une vraie femme, par laquelle la puissance de Dieu, en tant
que Cause premiere et générale de tout, suppléerait a l'insuffisance et a l'ordre de la cause
créatrice la plus proche, c'est-a-dire la semence. Puisqu'il était nécessaire qu'll naisse sans
semence, il était nécessaire qu'une Vierge lui donne naissance, et une Vierge supérieure en vertu,
que l'origine, I'éducation, le mode de vie et la grace de Dieu avaient magnifiquement préparée a
cela, et qu'il était nécessaire, pour étre prédestinée de cette maniére et pour une ceuvre si grande,
qu'elle provienne d'une lignée a la fois sacerdotale et royale, afin que I'exaltation de ses ancétres
gomme pour elle et pour I'apparence extérieure de son fruit la modestie de leur position a un autre
égard; Elle était pauvre, et non riche, non seulement par vertu (car il est difficile, voire impossible,
humainement parlant, que la vertu et la richesse coexistent), mais aussi pour que le miracle
accompli par son intermédiaire ne paraisse pas dd a la richesse et a la gloire — car alors,
nombreux seraient ceux qui se seraient précipités pour préparer I'ceuvre, flattant 'importance (le
pouvoir) de ceux qui 'organisaient en se fondant sur leur richesse et leur position élevée ; et aussi
pour que, outre les autres miracles de Dieu, 'humilité de la Servante face au bien-étre matériel,
inhérente a sa condition, suscite un plus grand étonnement chez ceux qui I'’écoutaient avec
discernement. C’est pourquoi, compte tenu des difficultés rencontrées et de son humilité face aux
circonstances extérieures, le lieu méme de la Nativité du Christ, situé a proximité de Bethléem, et,
du fait du recensement, la grotte et la créche voisines, se sont avérés appropriés, et ainsi les
anciennes prophéties se sont accomplies. Mais d'autres événements miraculeux, tout en atténuant
I'humiliation, ne lui laissent presque aucune place, si ce n'est celle de contribuer magnifiquement a
l'accomplissement du Mystére : l'arrivée des Rois mages venus de contrées lointaines et leurs
présents, fruits de leurs recherches parmi leurs proches, les mouvements et les arréts de I'étoile
qui les guidait, les louanges des anges, et tout ce que I'Evangile relate. De plus, il était nécessaire
que la Vierge soit fiancée pour le bon déroulement du miracle, et qu'aucune place ne soit laissée a
la calomnie, méme si son fiance, incapable de comprendre le miracle et méme songeant a la
répudier, fut aussitét instruit par des annonces angéliques, auxquelles il préta ensuite attention
comme a sa propre maitresse. Il était nécessaire qu'elle soit fiancée a un époux juste, afin que
celui-ci, accomplissant le service appropri€, soit digne, par sa vertu, de le recevoir, et qu'il puisse
ainsi témoigner avec excellence de la vérité concernant ce miracle étonnant, de peur qu'un
malfaiteur, par malice et par désir de plaire aux incrédules, ne dénigre ce qui est entouré d'une
telle gloire.

14. Ainsi, avec 'Annonciation angélique, le Seigneur des anges et du monde entier, congu
— et avec cette annonce angélique vint aussi I'action de I'Esprit vivifiant qui, dans le sein de la Trés

7



saint Gennade Il Scholarius

Sainte Vierge, crée d’emblée, ame et corps, une créature spéciale, qui, dans le temps qui suivit, ne
fut pas privée de nombreux miracles correspondant a ce Miracle — ayant accompli le temps fixé de
la gestation, il nait maintenant proprement d’'une naissance visible. Car il était nécessaire que,
hormis la conception sans semence, tout le reste lui corresponde en tant que véritable Homme,
vivant et destiné a souffrir comme un homme. Et il est né, mais il nait aussi éternellement comme
le Verbe éternel, existant dés I'Esprit premier et incompréhensible a la raison; mais il nait une fois
pour toutes de la Vierge Immaculée, tant dans le temps qu’en tant que véritable Homme. Car
méme si la naissance dans le temps, de la Vierge, du corps assumé par Lui ne procéde pas selon
le concept de nature par rapport au Verbe de Dieu éternellement né, elle se déroule néanmoins
magnifiquement dans le concept d'union hypostatique. En effet, si 'Hypostase du Verbe de Dieu et
de I'homme qu'il a assumé ne forment qu'une seule Hypostase, alors nous disons a juste titre que
le Verbe de Dieu nait dans le concept d'une Hypostase composée (Dieu-Homme), bien que, dans
le concept d'une Hypostase éternelle et divine, Il ne naisse que de Dieu le Pére. Et, étant né ainsi
de la Vierge Marie, Il a recréé notre nature dans la nature humaine qu'il a assumée, accompli la
grace prédéterminée, prenant sur Lui, dans cette perception, les positions inhérentes a 'homme,
pour lesquelles il I'a assumée, et accompli d'autres ceuvres en tant que Fils de Dieu et Dieu par la
puissance divine. Ces ceuvres sont 'objet d'autres fétes, mais la source de toutes les fétes, ainsi
que leurs sujets (car la Nativité du Christ, célébrée aujourd'hui, est au centre des célébrations).
discours.

) 15. Quant aux autres sujets, comme je l'ai déja dit, le raisonnement des luminaires de
I'Eglise révéle leur grande sagesse et leur noblesse, tandis que nous, pour notre propre bien,
avons offert ce fruit d'une foi respectueuse au Sauveur et Rédempteur, né selon Sa force et sous
Sa conduite. Mais, 6 Verbe spéculatif de I'Esprit Premier et Supréme ! O Pensée Supréme,
Premier Sceau et Origine de toute pensée en Celui qui T'a congu ! O Image innée et immuable de
la Cause Unique et Premiere de tout ! O Fils unique de Ton Pére par nature et du notre par grace !
O Creéateur de ce monde entier et en particulier de la nature humaine, aprés la création de la
nature angélique et premiere ! O notre exemple, surpassant la nature, comme il sied au Créateur
et a la créature, et ressemblance et image conceptuelle de I'Esprit consubstantiel a Toi, qui T'a
donné naissance ! Tu as assumé notre nature afin d'y naitre véritablement, de restaurer en nous
limage que nous avons honteusement défigurée, de renouveler en nous la beauté de Ta
ressemblance que nous avons corrompue, de recréer ceux qui se sont égarés du droit chemin, de
donner le pouvoir de ressusciter les morts et de conduire au ciel et au spirituel ceux qui, dans la
misére, se trouvaient hors du paradis sensible (matériel, primordial), ceux qui, par la foi et les
actes, se sont efforcés d'honorer (devraient apprécier) ta miséricorde, ayant recu en Toi un
précurseur des plus beaux : et c'est pour eux et pour cette raison que Tu es né de la Vierge trés
pure. Aprés ta naissance, cependant, par le fait que Tu as grandi, progressant en stature et en
grace et émerveillant tous ceux qui Te contemplaient, et par le fait que Tu as accompli des
miracles par la suite, et par le fait que Tu as volontairement souffert pour nous, et par le fait que Tu
es ressuscite, glorifie et monté au Ciel, et que Tu as envoyé de la un autre Consolateur aux
apbtres et aux disciples, que Tu as utilisés comme instruments pour répandre Ta bienveillance sur
toute la terre et pour que ceux qui n'étaient pas entiérement corrompus puissent en godter, et pour
le salut de ceux qui se tournaient facilement vers la vie qui est en Toi — par tout cela, aprés ta
naissance, Tu as accompli et accomplis encore la limite et le dessein qui sont en Toi, cette Nativité
plus que naturelle; et Ta création a été élevée a la vraie foi et au service, libérée de la tromperie la
plus éhontée, et I'adversaire, le pére du mensonge, qui se rejouissait de nos malheurs, a été
couvert de honte. Ainsi, par ta Nativité, tu nous as régénérés par la foi et le baptéme, par lesquels
nous avons été baptisés dans ta mort et dans la liberté qui en découle. Mais par nos
transgressions personnelles et actives contre tes lois, nous sommes retournés parmi les morts.
Cependant, tu es capable de nous ranimer et de nous révéler a nouveau florissants et réceptifs a
ta grace originelle. Dans ta miséricorde, ranime-nous donc de nouveau, 6 Roi trés grand et trés
aimant envers les hommes, par une seconde source de repentance et par ta bienveillante et juste
Providence, prépare-nous a la vie qui est en toi, afin que I'ennemi de notre salut ne se réjouisse
pas si, au dernier temps, nous sommes privés de tous les dons que tu nous as accordés. Oui,
Christ Roi, trés haut ! A toi, au Pére éternel et au saint Esprit soient gloire, honneur et adoration
pour les siécles des siécles. Amen.



