
saint Gennade II Scholarius 

Homélie sur la Nativité  
de notre Seigneur Jésus Christ 

À l’attention de tous ceux qui s’intéressent à l’histoire de l’orthodoxie. Le sermon sur la Nativité de 
notre Seigneur Jésus Christ a été écrit au monastère des Précurseurs, sur le mont Ferron.  1

 1. Les plus illustres figures de l'Église du Christ, dans leurs discours magnifiques et sages, 
nous ont expliqué cette première fête et nous ont présenté son œuvre de salut pour le monde, 
œuvre qui procède de la Providence infinie de Dieu et qui, en même temps, est merveilleusement 
et sagement agencée selon les lois de la nature. Par conséquent, ni nous ni aucun autre parmi les 
personnes présentes n'est apte ni même capable de chercher à découvrir quelque chose de plus 
grand que ce qu'ont exploré les Maîtres. Cependant, par respect pour Dieu, qui nous a témoigné 
tant d'amour pour l'humanité, et nous confiant aux prières des Maîtres, nous, les plus humbles 
d'entre nous – comme il est naturel pour les plus humbles –, faisons une offrande, espérant que 
cette pieuse audace ne sera pas méprisée ni par Celui à qui nous offrons ce don, qui connaît nos 
intentions, ni par nos instructeurs, qui suivent la volonté de Dieu, comme il est naturel pour ceux 
qui sont désormais remplis de Dieu et de ce qui appartient à Dieu. 
 2. La création du monde et des premiers hommes nous est révélée dans le livre du 
merveilleux Moïse, homme d'une grande âme et d'une vie exemplaire. C'est pourquoi il fut jugé 
digne de recevoir l'inspiration divine et reconnu non seulement par les Juifs, mais aussi par les 
nations païennes, lorsque sa renommée se répandit, en raison des nombreux miracles qui se 
produisirent en sa présence et par son intermédiaire. Ce livre est également corroboré par les 
écrits des sages grecs, sur les sujets où leur raisonnement était éclairé; car aucun d'eux, à lui seul, 
ne pouvait parvenir à une conception universelle et vraie de toute chose. De leurs écrits, 
cependant, on peut tirer une défense de la vérité, émanant d'hommes véritablement intelligents et 
sages, qui la comprennent par parties et bénéficient de la coopération divine envers leurs 
intentions pieuses et sages. Ainsi, l'idée que le monde s'est créé de lui-même, opinion partagée 
par des peuples plus anciens et donc plus primitifs – opinion qui n'est pas plus insensée – est 
complètement réfutée par les sages grecs qui leur ont succédé, d'une part par leurs propres 
recherches, et d'autre part en s'inspirant de Moïse, comme le montrent les récits les concernant. 
Ils affirment qu'il existe un Créateur et un Pourvoyeur de ce monde; certains disent que le monde a 
été créé et a commencé avec le temps; d'autres, croyant à tort que le monde est éternel, affirment 
qu'il provient de Dieu, définissant ainsi clairement le concept d'un commencement unique de 
toutes choses et d'un Dieu unique, et réfutant l'erreur absurde du polythéisme. Toutefois, ils ne 
tiennent ces propos qu'aux sages, et non à la foule qu'ils craignent et qui se trouve parmi eux. 
Ainsi, même du point de vue des sages grecs, l'enseignement sacré de Moïse, qui proclame 
l'unicité de Dieu et le désigne comme Créateur du monde entier, bénéficie, comme tout le reste du 
livre de la Genèse, d'un soutien indéfectible. Il était en effet nécessaire que l'obscurcissement de 
l'esprit, survenu par le péché de nos premiers descendants, soit progressivement dissipé par la 
découverte de la sagesse divine, puis définitivement levé par la grâce de Dieu. C'est pourquoi, 
concernant l'état de bonheur originel de nos premiers parents et leur chute dans cet état 
désastreux et malheureux qui s'ensuivit, suite à la transgression des lois divines, ils l'ont présenté 
de manière détournée, ce qui est naturel, soit par ignorance de la vérité sacrée, soit par crainte 
des plus ignorants, comme cela a déjà été dit. Ainsi, certains sages du monde extérieur ont 
introduit cela à la gloire de la vérité, dont ceux qui étaient dignes d'une telle inspiration devaient 
plus tard être emplis, ayant démontré par des actes célestes qu'ils l'avaient acceptée et fait 
connaître à autrui. Cependant, il nous est possible, en tant que défenseurs de la vérité sacrée, 
d'accepter, vis-à-vis des incroyants encore ignorants, ou plutôt, par malveillance, ce qui a été dit 
par des hommes sages et vertueux du monde extérieur. Mais quant à nous-mêmes et à ceux qui, 
comme nous, sont éclairés par la lumière de la vérité, l'autorité même de l'enseignement sacré, 

 Cet ouvrage est une traduction des homélies de saint Gennade II (Georges) Scholarius (vers 1

1400-1472. Sa fête est célébrée par l’Église le 31 août). Patriarche de Constantinople, disciple et 
fils spirituel de saint Marc d’Éphèse, il fut l’un des plus remarquables théologiens orthodoxes, le 
dernier reflet rayonnant de la merveilleuse Byzance». Les homélies)de saint Gennade sont 
essentiellement des traités sur divers sujets théologiques, tant dogmatiques que moraux. Tous 
ces sermons font partie de ses œuvres choisies, que le grand saint a lui-même sélectionnées et 
recopiées de sa main.

1



saint Gennade II Scholarius 

révélée plus éclatante que le soleil par de nombreux actes et signes de la divinité et du caractère 
sacré qui y sont présents, nous suffit. Et exposer cela séparément n'entre pas dans le cadre de la 
présente tâche. 
 3. La dispersion de tous les hommes à travers le monde, qui suivit la création de leurs 
premières semences, laquelle prit un temps suffisant, comme il était naturel, et les vies existant 
parmi eux, indépendantes et anarchiques, puis la formation de royaumes dans une partie plus 
importante de la terre, d'où la race humaine prospéra pour la première fois (car dans d'autres 
parties de la terre, la dispersion de la race humaine exista très longtemps sans principes étatiques; 
et afin de laisser de côté d'autres choses, qui étaient loin d'être connues de beaucoup, tournons-
nous vers l'histoire de notre plus ancienne patrie, la Grèce, qui, sur une zone très limitée de la 
terre, était habitée par de nombreux peuples indépendants, qui n'étaient nullement entièrement 
sous une seule autorité jusqu'au temps de notre Salut, mais chacun d'eux se soumettait 
séparément à ses propres principes et lois, et par conséquent ils vivaient constamment en guerres 
civiles, bien qu'ils menassent une vie plus décente que d'autres peuples; que pouvons-nous dire 
des peuples barbares qui vivaient partout ?). Ainsi, tout cela est révélé de manière concordante 
non seulement par les histoires sacrées, mais aussi par les Grecs. 
 Ces récits sacrés, que nous possédons, témoignent magnifiquement de la sollicitude de 
Dieu à notre égard et de sa Providence. Ils racontent l'histoire d'un peuple d'une excellence 
remarquable, habitant la meilleure partie de la terre. Puisque la création de l'homme y eut lieu, 
c'est à ce peuple qu'appartient la notion de source et d'origine pour le reste du monde. Les plus 
sages d'entre nous affirment que les premiers hommes furent les Syriens et que les langues 
syriaque et hébraïque étaient parfaitement identiques. Ainsi, étant les meilleurs des hommes à 
cette époque, ils étaient par nature capables de connaître le vrai Dieu et de s'élever 
progressivement à son service. Ceci grâce à l'étincelle de connaissance naturelle présente en eux, 
que Dieu permit de conserver même après les ténèbres qui suivirent la transgression originelle, en 
vue du dessein qu'il avait pour nous. Par sa divine Providence, ils furent fortifiés à juste titre de 
bien des manières, et ainsi exaltés davantage encore. Je dis «mérité», car la bonté de Dieu, non 
sans justice, répand sa grâce sur les hommes à tous égards, grâce à laquelle ils parviennent, par 
une vie raisonnable et leur zèle, au bien-être qui leur est destiné. Ceux qui veulent bien faire 
preuve de diligence peuvent aisément reconnaître les actions de la Divine Providence, qui se sont 
manifestées d'abord envers Abraham, puis jusqu'à Moïse, et ensuite à travers de nombreuses et 
grandes actions révélées par Moïse lui-même. Toutes ces actions étaient instructives et 
constituaient en quelque sorte des leçons ou des remèdes préliminaires à l'œuvre parfaite de Sa 
sollicitude (orig. : «visite»), qu'Il accomplirait plus tard, en son temps, envers la nature humaine. Au 
même titre que ces miracles miséricordieux envers les hommes, les châtiments éducatifs, 
menaçants et annoncés, qui découlent de la vérité divine et ne sont pas immédiatement appliqués 
au repentant, ont magnifiquement démontré la puissance de Dieu et de sa Providence. Car Il a 
puni, aimé et guéri, et désiré aussi que la nature humaine soit préservée, ce qui aurait été 
impossible si elle était restée entièrement et à tous égards dans l’incrédulité. 
 4. Ainsi, lorsque toute l'œuvre de l’économie de Dieu à l'égard de l'homme, depuis les 
temps anciens jusqu'à nos jours, a été révélée sur la base de la sagesse divine et humaine et des 
récits particuliers qui en découlent, ce qui est évident pour ceux qui ont étudié cette question avec 
sagesse et diligence, en même temps avec l'aide de la grâce d'en haut, alors parler séparément 
de chacune d'elles (manifestations de la Providence divine en matière de salut du genre humain), 
comme je l'ai dit plus haut, n'est pas inclus dans la tâche présente, et il ne serait pas facile, même 
en plusieurs jours, de parler de cela, et pour vous, qui êtes présents, de l'écouter, même si nous 
ne discutions de rien d'autre; Je dois exposer tout ce qui est nécessaire pour démontrer le 
fondement rationnel de l'œuvre de la Divine Providence que nous célébrons aujourd'hui. Cette 
œuvre rayonne non seulement sur la foi pour les croyants, mais aussi sur le raisonnement 
rationnel pour ceux qui en sont capables. Pour cette raison, nous devons, bien sûr, notre plus 
grande gratitude au Dispensateur de toutes grâces, qui nous a accordé, à nous, les plus humbles 
d'entre nous, la vraie foi et sa confirmation, et qui a ajouté à Ses nombreuses et plus grandes 
grâces ce secours (à notre foi) qui découle de la raison. Ayant fixé cette tâche, nous abordons 
maintenant l'œuvre la plus grande, la plus sublime et la plus parfaite de la Providence divine 
envers les hommes, avec l'intention de Lui offrir le service que nous sommes en mesure de 
rendre, fruit de Ses dons. 
 5. Ainsi, bien que Dieu soit un par nature, il se distingue en lui par trois propriétés 
personnelles, que nous appelons Hypostases et Personnes. Ayant reçu cette compréhension, 
nous la trouvons chez le grand Moïse, ainsi que chez d'autres, bien que cela ne soit pas toujours 
clairement exprimé, et aussi chez David, le plus sage et le plus divinement inspiré. La sagesse 

2



saint Gennade II Scholarius 

extérieure (hellénique), telle une servante envers sa maîtresse, coopère avec la sagesse sacrée, 
et il n'est point de dogme plus sage et plus vrai que celui-ci, bien que pour beaucoup il ne soit pas 
facile à comprendre, car ce dogme requiert la plus grande subtilité d'un esprit sage, et pour un tel 
esprit, il est plus clair que le soleil. Admettons maintenant que Dieu lui-même nous explique 
directement cette vérité; et maintenant, comme si elle ne nous avait pas encore été révélée de 
cette manière, nous procédons à cet égard par la voie du raisonnement rationnel jusqu'à sa 
révélation. Celui qui doit naître pour nous comme le Verbe sera lui-même notre Maître inséparable 
de cette vérité et de toute autre. Je dis donc que nous devons employer la méthode du 
raisonnement cohérent (τῆς ἀκολουθίας), afin qu'aucun homme véritablement sage ne puisse 
négliger ni nier ce qui se rapporte aux deux sagesses, à savoir que Dieu est un et uni par nature, 
mais se distingue par trois hypostases, étant Esprit et possédant l'Intellect. Cela revient à dire : 
«Verbe intellectuel», ainsi que Volonté intellectuelle, c'est-à-dire du saint Esprit. Car il est 
impossible que Dieu ne soit pas Esprit, ni qu'Il ne soit ni sage ni bon, qualités qui sont les premiers 
principes et sources des autres excellences divines, et sans lesquelles aucune des autres 
perfections ne serait propre à Dieu. Il ne serait pas sage sans la présence de la Pensée la plus 
sage, ni bon sans la Volonté la plus bienveillante. La Volonté est représentée par le Bien unique, et 
la Sagesse par le Verbe intellectuel unique. Et Dieu se comprend éternellement par la pensée, car 
Il est la vérité même, et Il s'aime Lui-même pleinement, car Il est la bonté même. Se connaissant 
Lui-même, Il perçoit en Lui le Verbe éternel, et se désirant Lui-même, Il engendre l'Amour éternel. 
Ainsi, se connaissant Lui-même, Il engendre le Verbe et se comprend Lui-même dans le Verbe; 
désirant Lui-même, Il engendre l'Amour, et Il s'aime et se désire Lui-même en Lui. Ces germes et 
ces fruits de la plénitude spirituelle, co-naturels avec Lui, sont distincts de Lui, mais par nature, Ils 
sont un avec l'Esprit qui les produit. Mais ce n’est pas le moment de théologiser longuement à ce 
sujet, d’autant plus que de nombreux ouvrages des saints docteurs de l’Église, suffisamment 
étayés par la foi théologique, ont démontré avec un grand avantage (le dogme de la Sainte Trinité) 
par un raisonnement irréfutable, s’appuyant également sur le ministère des plus sages parmi ceux 
qui se trouvaient alors en Grèce, lequel ministère, par la méthode du jugement humain, a 
témoigné, de gré ou de force, en faveur de la vérité de la Trinité céleste, qui n’avait pas encore été 
clairement révélée; et nous-mêmes, dans nos livres et écrits adressés à ceux qui éprouvent des 
difficultés sur ces questions, nous en faisons souvent le sujet de notre propre raisonnement. 
 6. Quant à la ressemblance avec Dieu, l'âme humaine a été créée ainsi, autant que 
possible, et de ce fait, on peut dire que l'homme a été créé à l'image de Dieu. Ceci est confirmé 
par les livres sacrés et constitue la vérité la plus absolue. C'est pourquoi il est naturel qu'à l'époque 
où la lumière de la foi n'avait pas encore brillé, certains, grâce à l'image de Dieu qui existait en 
eux, aient été élevés à la connaissance de la Trinité céleste, même de façon obscurcissante, et 
aussi à la compréhension que la limite d'une telle âme est la communion avec Dieu et la 
connaissance directe de Lui, car il est impossible que l'âme soit créée «d'une manière ou d'une 
autre», mais, bien sûr, elle a été créée dans un but précis, et il est impossible que l'esprit ait un 
autre but que la jouissance spéculative et spirituelle; Il est plus juste de dire que la connaissance 
de la vérité est la limite qui accompagne une telle jouissance, et qu'il ne reste rien d'autre à l'âme 
diligente pour atteindre une telle perfection, sinon penser à Dieu et, par la Trinité qui existe en elle, 
s'unir à la Première et Suprême Trinité, ici comme dans un miroir, et là directement et face à face; 
et ce but pour elle, en tant que but spirituel, est naturel, cependant, il est aussi au-dessus de la 
nature, car elle doit penser d'elle-même et selon sa position à des choses qui sont pires par nature 
et qui, bien sûr, sont inférieures à elle, autour desquelles gravite, selon le mérite, la pensée 
humaine naturelle, la perception des créatures de Dieu et ce qui est devenu en accord avec elle, 
qui ne peut s'élever à la perception de l'Infini spéculatif et de la Trinité des propriétés personnelles 
qui existent en Lui, si ce n'est par sa providence divine, et elle ne pourrait recevoir la providence 
divine autrement que par son zèle à se rendre digne de la providence divine; et c'est pourquoi il 
était nécessaire de la placer dans une certaine arène de compétition, et comme quelqu'un qui 
s'était exercé et avait lutté, de la montrer digne de si grandes récompenses et couronnes, et ayant 
justement et en même temps reçu le bonheur du Créateur d'une manière sublime, et c'est 
pourquoi elle fut unie au corps et aux diverses sensations qui lui sont liées, de sorte qu'après y 
avoir vécu un court moment et l'avoir utilisé comme esclave pour un mode de vie plus élevé et 
l'avoir utilisé comme serviteur des beautés présentes en lui, ainsi que des fardeaux présents en 
lui, qui sont naturellement associés à tous les exploits et sans la présence desquels il est 
impossible de vaincre ou d'être couronné, et en résistant ainsi vaillamment à ces fardeaux, ainsi 
qu'aux embuscades et aux passions qui en naissent (du corps), qui ont pour but de conduire une 
personne à se retirer de la vie spirituelle, elle (l'âme) s'élève vers la région céleste, y recevant une 
récompense pour le zèle qu'elle a montré ici et le bonheur suprême; si toutefois elle utilise le don 

3



saint Gennade II Scholarius 

du libre arbitre à des fins contraires et pour une vie passionnée, elle sera elle-même la cause de 
tout ce qui en découlera. C'est pourquoi il était nécessaire que l'âme s'unisse au corps et, par là, 
au monde extérieur tout entier, lequel, pour résumer, est lié d'une certaine manière au corps ; mais 
il était nécessaire, par le temps et l'effort, de rendre féconde cette nature spirituelle, non pas de 
l'unir immédiatement à la perfection après une brève manifestation d'affection et de dévotion 
envers Dieu. Dans notre cas, toutes les âmes humaines n'ont pas été créées exactement comme 
les anges, qui n'ont rien en commun avec la matière, mais les commencements et les semences 
des hommes⁶ ont été créés dans l'ordre établi après la création de ce monde entier - les deux 
premiers hommes - de sorte que de leur union - de lui (le sexe masculin) comme du 
commencement productif, du sexe féminin comme du commencement matériel - naîtraient ceux 
qui leur ressemblent, et, à leur tour, d'autres comme eux, et ainsi de suite jusqu'à ce qu'il plaise à 
Dieu que la naissance des hommes ait lieu et que de ceux qui enfantent naissent des corps - de 
lui, le semeur, d'elle - celle qui nourrit la semence; et les âmes seraient insufflées après leur 
création dans des corps déjà formés et ayant assumé le rôle d'instrument de l'âme : de nouvelles 
âmes pour de nouveaux corps, créées de l'extérieur pour ceux nés par succession de parents; et 
puis les descendants restent - jusqu'à ce que, par transmission, ils ne commettent plus d'actes 
similaires, alors les parents sont emmenés dans la région céleste jusqu'à la limite déterminée pour 
eux dès le début, comme il est dit7, montant avec les âmes et avec des corps immédiatement 
changeants qui peuvent suivre les âmes. 
 7. Mais la folie des premières semences de notre nature les combla à juste titre 
d'innombrables malheurs, ainsi que tous les fruits qui en découlèrent. Car, de même que le 
bonheur était inhérent à une vie rationnelle, sa corruption était inévitablement suivie de sa perte. 
Le corps, qui avait le potentiel d'être immortel, devint mortel et mortel par essence; l'âme, au lieu 
d'être maîtresse, devint esclave; et après sa séparation d'avec le corps, au lieu d'être heureuse, 
elle devint misérable, habitant l'enfer avec les démons au lieu de demeurer au ciel avec les anges. 
Qui pourrait énumérer la multitude de malheurs auxquels elle fut soumise ? Le plan de Dieu pour 
nous fut ainsi rendu inefficace, car la perversité des semences s'était répandue à tous ceux qui 
naissaient ici-bas, comme il est naturel pour toutes les semences et tout ce qui en provient : de 
même que les purs naissent purs, les corrompus naissent des corrompus. Ainsi, le plan de Dieu 
pour les hommes ne s'est pas réalisé, dans Sa bonté, véritablement selon Son cœur et destiné à 
se réaliser à nouveau, mais il a été entravé, semble-t-il, par la dépravation des hommes, car, dans 
cette chair sur le chemin de la vie, ils ont suscité l'indignation de Dieu par leur manifestation non 
de vertu, mais de mal, et ont partout présenté le péché originel comme prétexte et origine de leurs 
péchés personnels — de sorte que le résultat corresponde au principe fondamental, et le fruit à la 
semence. Et très peu sur la terre ont suivi la loi naturelle de la bonne moralité, et même après la 
Loi mosaïque, peu y sont restés fermes, car beaucoup parmi les Juifs, à savoir la grande majorité 
d'entre eux, se sont rebellés contre elle par leurs actes, bien qu'ils se soient enorgueillis de croire 
qu'elle était divine; Il était donc nécessaire que, pour ceux qui paraissaient zélés, la sentence 
prononcée par toute la maladie de la semence soit annulée; cependant, il en allait de même pour 
les «boiteux» (ayant des lacunes) quant au zèle manifesté dans la vie : car certains, menant une 
bonne vie, ne croyaient pas, et d'autres, bien que croyants, menaient une mauvaise vie. Et une 
telle folie malveillante des hommes, ayant trouvé un complice, ou plutôt, ayant, à leur malheur, 
adopté pour eux-mêmes la perversité (le mal) de la nature qui s'était détournée de Dieu, devint 
elle-même, à son tour, sa complice dans la honte de son attitude envers le Créateur, et le malin se 
réjouissait d'être vénéré par les malheureux hommes au lieu de Dieu; Car ce n'étaient ni les cieux, 
ni les étoiles, ni les éléments que vénérait le genre humain aveuglé, ni les créatures qui lui étaient 
inférieures par nature – car même à de tels extrêmes la cécité des hommes s'était abattue – et 
ceux-là mêmes qui étaient ainsi vénérés ne se réjouissaient pas, ils ignoraient qu'ils étaient 
vénérés, et ils ne pouvaient sentir si un quelconque honneur leur était témoigné ou non – mais 
sous le couvert de toute cette création, c'était lui-même (le Malin) et la congrégation perverse qui 
l'avait suivi qui étaient vénérés. Il se réjouissait, d'une manière malicieuse et digne de se réjouir 
d'avoir accepté une telle multitude d'hommes comme complices de son propre malheur; car sa joie 
était la joie de la malice, d'une ruse excessive et de tout ce qui sied au père du mensonge et de 
tout mal. 
 8. Cependant, il était impossible que le plan de Dieu concernant la nature humaine soit 
complètement perdu9, il était donc nécessaire, pour les raisons susmentionnées, de combiner les 
principes spirituels avec les corps des hommes, puisqu'il était nécessaire de créer un esprit qui 
servirait d'indication de la plus grande bonté de Dieu, de sa sagesse et de sa puissance. L'âme 
humaine, bien qu'ayant rarement usé du corps pour la vertu – corps qui aurait pu l'aider si elle 
avait voulu faire bon usage des facultés qui lui avaient été données –, pouvait néanmoins trouver 

4



saint Gennade II Scholarius 

une justification devant la bonté divine. En effet, égarée par les embûches du corps auquel elle 
était unie, elle était devenue si inapte à servir qu'elle n'aurait jamais été soumise au corps si elle 
n'y avait pas été unie dès le départ. Une telle justification est impossible pour les démons, qui 
s'insurgent sans relâche contre Dieu, tout comme la nature humaine, désormais sans justification, 
persiste dans l'iniquité sans repentir et, après sa guérison miraculeuse et manifeste (par la venue 
du Christ), subit le châtiment inévitable et incessant. Ainsi, la bonté divine a voulu guérir les 
souffrances humaines par ces moyens, et ce plan, d'une beauté incomparable par sa nature et la 
beauté de ses œuvres, ne devait pas échouer complètement. Puisqu'Il voulait guérir la nature 
humaine, une méthode de traitement fut donc déterminée, une méthode d'une beauté 
incomparable, unique en son genre. Il ne pouvait en être autrement. Il nous incombe, autant que 
faire se peut, de l'étudier par le raisonnement. Ainsi, il convenait que la sagesse divine offre une 
guérison identique à toute l'humanité, une guérison qui s'était répandue dans tout l'univers, afin 
qu'elle puisse s'étendre non seulement aux vivants de son temps, mais aussi à ceux qui l'ont 
précédée et à ceux qui vivront jusqu'à la fin des temps, et en général à toute la nature humaine. 
Cette guérison ne devait pas être totalement évidente, de peur de diminuer la valeur du bien que 
représente la volonté et la foi personnelles de l'homme, ce qui diminuerait par la même occasion la 
récompense. Car il faut s'engager sans réserve envers des choses pourtant évidentes, de sorte 
que pour ceux qui les suivent, cela ne témoigne ni de leur vertu ni de leur sagesse; car le refus 
d'adhérer aux choses les plus évidentes est plutôt caractéristique des insensés. De plus, la nature 
humaine devait subir un châtiment, de peur que, sans en assumer la moindre responsabilité, elle 
ne reçoive un avantage contraire à la justice divine ; car il était nécessaire que l’amour de Dieu 
pour l’humanité l’emporte véritablement sur la notion de justice dans son désir même de sauver 
l’homme, tout en préservant la justice divine dans le moyen du salut. Mais comment soumettre la 
nature humaine tout entière à une sanction purificatrice qui ne pouvait être présentée d’un seul 
tenant, alors qu’il était également impossible de rassembler toutes les parties de la nature 
appartenant à différentes époques ? 
 9. Il était donc nécessaire qu'un homme naisse, qui seul équilibrerait la nature humaine tout 
entière et qui porterait en sa personne le châtiment dû à toute la nature. Et celui qui devait payer 
une telle dette pour tous ne devait être nullement pécheur; car sans cela, il était impossible à tout 
être humain de se libérer de l'action du péché, ce qui inclut nécessairement l'impureté ancestrale, 
devenue pour nous la cause de tout mal. Ainsi, presque personne, même le meilleur des hommes 
à tous égards, ne serait digne d'être personnellement exempt de la culpabilité qui lui était due à 
cause du péché originel; et il n'était pas nécessaire que, dans l'instrument du salut de l'homme, la 
bonté de Dieu cède aussi la place au mal, pour l'éliminer opportunément : de sorte qu'une partie 
appartienne au mal, soit procédant de la matière elle-même (comme conséquence du péché 
originel), soit résultant de la volonté pécheresse de l'homme –de sorte que les deux parties se 
rejoignent opportunément. Mais le mal n'était point nécessaire pour servir Celui qui, dans sa plus 
grande bonté, désirait sauver l'homme et ainsi extirper la racine du mal. Par conséquent, Celui qui 
devait contrebalancer le péché de toute la nature humaine devait être bon, d'une beauté suprême 
et vertueux; et cela aurait été impossible s'il n'avait été Dieu; car Lui seul est véritablement et 
infiniment bon et surpasse la beauté présente dans toute la création. Or, Dieu n'aurait pas eu à 
payer la dette, il ne pouvait être pécheur, il ne pouvait participer aux péchés de la création, ni être 
à la fois soumis au châtiment et le lever. Ainsi, Celui qui devait accomplir cela devait être Dieu et 
en même temps Homme, non pas au sens où le Créateur et la créature ne feraient qu'un, car cela 
est impossible, mais au sens d'une seule Hypostase (Personne), ce qui est à la fois possible et ne 
contredit pas le sens : car si Dieu a uni l'âme spirituelle et immortelle, incorporelle et immatérielle, 
au corps matériel et mortel non par nature, mais par Hypostase, de sorte qu'ils constituent un tout 
et, après union, une seule personne – séparés par nature –, alors pourquoi, s'Il l'avait voulu, 
n'aurait-Il pas pu unir la nature créée à Lui-même au sein d'une seule Hypostase, avec la 
séparation complète de leurs natures ? Il était nécessaire qu'ils soient unis, afin que, en tant que 
véritable Homme, Il puisse souffrir pour les hommes, Lui-même nullement obligé (de mourir), et 
par sa nature comme tous les autres hommes, n'ayant aucune part au péché originel et ne portant 
sur Lui, en vertu de celui-ci, aucune impureté personnelle, mais uni à la nature Divine, en vertu de 
cette union, Il - en sa personne - puisse compenser pour toute l'humanité, et par Lui-même puisse 
attribuer à toute la nature humaine l'ensemble du processus de sa guérison, qui venait de Lui, et 
des choses qui dépassent les pouvoirs humains pour désirer et accomplir cette guérison, Il, en tant 
que Dieu, pouvait parfaitement les accomplir; et afin de proclamer la vérité sur les choses Divines, 
auparavant inconnues, l'ayant exprimée par des déclarations sans pareilles, bien que prononcées 
d'une manière humaine, que seuls les hommes étaient destinés à entendre, procédant directement 
des lèvres de la Vérité elle-même; et de révéler le véritable mode de vie humain à ceux qui, à 

5



saint Gennade II Scholarius 

l'avenir, désirent le suivre et s'y consacrer avec zèle, en Lui, parfait et accompli d'une manière 
digne de Dieu, pour les autres, non sans Lui et non sans Sa direction, autant que possible, 
comprise de la manière qui convient, afin que ceux qui s'élèvent par la foi et leur comportement à 
la vraie vie de cette manière puissent goûter aux fruits de l'Économie divine; et qu'au lieu de sa 
naissance humaine (ou de son existence), il puisse accomplir le dessein de  lÉconomie, tout 
enseigner, tout accomplir et, enfin, souffrir volontairement et manifester sa gloire, digne de Dieu, à 
la suite de ses souffrances – non seulement pour confirmer la vérité le concernant, mais aussi 
pour montrer par ses propres actes que ceux qui souhaitent se conformer à ses souffrances 
participeront avec lui à la gloire; et parce qu'il lui aurait été impossible, lorsqu'il marchait sur la 
terre, de pouvoir la parcourir entièrement, et que cela n'était pas nécessaire, il se servirait partout 
d'imitateurs de ses actes, qui verraient tout et deviendraient non seulement des disciples, mais 
aussi ses serviteurs et collaborateurs, lui-même et par les dons de l'Esprit envoyés pour guider 
leur chemin et organiser leur parole et leur vie, et, avant de partir, préparant magnifiquement tout 
pour leur bien; comme pour tous les autres, étant invisible, Il agit de même en ce sens, et à eux 
(les apôtres), Il se révèle très clairement à Lui de toutes manières; et les excellents imitateurs de 
Dieu, endurant la mort pour la Vérité et pour Celui qui les a envoyés, après l'avoir semée et 
répandue avec bravoure sur toute la terre, se conformeraient eux-mêmes à Celui qui les a 
envoyés et disposeraient ainsi les autres à aller avec joie à la mort pour la Vérité, et attireraient 
ainsi toute la terre au service du vrai Dieu et à une autre vie, rationnelle, les libérant de l'erreur du 
polythéisme et de l'idolâtrie, et des terribles ténèbres qui régnaient dans la conduite et les 
enseignements des âmes humaines; De même que les disciples eux-mêmes devaient accomplir 
l'œuvre de Dieu dans leur vie, de même après leur mort, ceux qui les suivraient le feraient 
également, tandis que le Tout-Puissant est présent avec tous et achève leur parcours avec eux. 
Ainsi, le début d'une vie pieuse et raisonnable parmi les hommes servirait de délivrance à la 
culpabilité du péché originel et inhérent à la nature, qui, de tout temps, fut à l'origine de tous les 
maux. Les fidèles et ceux qui furent formés à leur manière de vivre seraient déjà capables d'être 
sauvés et, ainsi, lorsque ce péché serait miraculeusement effacé, ils commenceraient à atteindre 
le but qui leur avait été fixé depuis les temps anciens. 
 10. L'humanité avait donc besoin de l'aide divine et devait par conséquent recourir à un 
instrument de salut. Ainsi, alors que de telles voies étaient tracées pour l'avenir et la vocation 
prédestinée de la nature humaine, l'humanité languissait, victime de la faiblesse de certains quant 
à leur esprit et leur volonté, et des intentions maléfiques des puissants, incapable de se préparer à 
ces merveilles. Même maintenant, alors qu'elles resplendissent plus que la lumière, tous n'y 
participent pas. Dieu, cependant, le sachant, ne négligea pas les hommes et, à cause de ceux qui 
ne pouvaient accepter les remèdes, ne jugea pas nécessaire de dédaigner ceux qui s'y 
précipitaient. Lui qui est capable de préparer les hommes par d'autres moyens à recevoir ces 
choses suprêmes, y veilla avec le plus grand soin. C'est précisément pourquoi il inspira Moïse à 
entrevoir ce qui allait advenir pour le salut des hommes, et Moïse prédit la venue du Messie pour 
le salut du monde et son assassinat ultérieur par ceux qui lui désobéiraient. Dieu révéla cela à 
d'autres prophètes après Moïse, et ils annoncèrent sa venue par écrit et oralement. Il permit à 
chacun, en son temps et de différentes manières, de le prédire; il est impossible de tout énumérer 
maintenant, cela exigerait beaucoup de mots. 
 11. Ainsi, lorsque les préparatifs pour cette Économie divine, en vue de la réception (de Sa 
venue) et de la foi, furent suffisamment achevés et se déroulèrent comme prévu, le péché des 
hommes s'accrut également, au point qu'ils se détournèrent complètement de Dieu, tant par leur 
mode de vie que par leurs enseignements. Il devint alors opportun de préparer des remèdes pour 
eux, afin que la Puissance et la Bonté de Dieu puissent être pleinement révélées. Dieu était 
disposé et capable, au milieu de l'abondance des maux de l'humanité, d'opérer sa guérison. La 
situation favorable qui régnait alors sur terre y contribua également, car pour la première fois, 
l'univers entier était soumis à un seul commandement. Il était donc naturellement plus aisé pour 
les apôtres de parcourir l'univers; autrement, leur progression aurait été impossible. La monarchie 
visible et matérielle qui existe parmi les hommes est un signe et un prélude à la soumission future 
des hommes au Dieu unique, et au fait que le culte de Dieu sera déjà un et souverain parmi les 
hommes, qui dans les temps anciens le pratiquaient à l'égard des créatures, et aussi – par leur 
intermédiaire – à l'égard de divers démons; et à tous égards, des circonstances extérieures 
favorables se sont magnifiquement conjuguées, destinées à servir l'amour divin pour l'humanité; 
alors Dieu a immédiatement pris conscience de son amour pour l'humanité et de la purification de 
notre nature et a accompli son plan à cet égard. 
 12. Puisque le Verbe de Dieu est le Créateur de nous et de ce monde entier, et que toutes 
choses ont été créées par Lui, et que Lui, dans le concept d'unité selon la nature, est le seul 

6



saint Gennade II Scholarius 

Créateur avec le Père et le Saint-Esprit, bien que l'acte de création Lui soit attribué de manière 
plus personnelle et exprimé par des expressions particulières (dans les Saintes Écritures), il faut 
raisonnablement conclure que la nature humaine doit aussi être recréée par Lui; et Dieu le Père 
L'envoie comme Celui qui doit accomplir cette recréation; néanmoins, Il vient, avec l'intention de 
l'accomplir, avec la même autorité qui est inhérente à Celui qui L'envoie, ou plutôt, Il vient, avec 
l'intention de l'accomplir dans le temps, mais par prédestination divine, Il l'a déjà accompli de toute 
éternité, tout comme Il a créé le monde entier de toute éternité en Lui-même par inscription 
mentale, mais hors de Lui, Il l'a créé quand Il l'a voulu, créant en même temps le temps; Il vient 
sans changer de place (car Il est partout, comme il sied à la Nature infinie) mais par 
condescendance à notre humilité, et que lorsque nous l’avons corrompue et détournée de Dieu, et 
dans la manifestation de Lui-même, inconnue dans les temps anciens, et Il vient sans se séparer 
du Père et de l’Esprit, mais comme Il demeure avec eux dans la nature infinie, et que par la 
propriété personnelle de l’Hypostase Il était distingué d’Eux dans l’éternité, ainsi maintenant Il est 
au ciel et demeure toujours avec le Père et l’Esprit, le seul qui assume la nature humaine, et ni 
l’Hypostase du Père ni l’Hypostase de l’Esprit ne participent avec Lui à cela, et il n’a pas été 
supposé qu’elles participeraient avec Lui; et Il revêt véritablement la nature humaine afin de payer 
en Sa propre personne, par la souffrance volontaire pour la Vérité, la dette que les hommes 
devaient, et d'ouvrir le chemin, autrefois fermé, menant à la perfection, devenant pour cela d'abord 
un voyageur sur ce chemin et la Semence la plus pure de ceux qui renaissent spirituellement par 
Lui et sont purifiés par la foi et le baptême, à la place de ces malheureuses semences13, et de 
monter au ciel comme précurseur de Ses vrais fruits, et d'accomplir d'autres œuvres de cette 
Économie infiniment sage, que nous pouvons comprendre à partir des saintes Écritures et des 
événements eux-mêmes. 
 13. Il est conçu sans semence, afin que le Pur puisse porter le châtiment des impurs et 
l'Innocent celui des pécheurs, et payer la dette; mais s'il avait été coupable du péché originel, il 
aurait lui-même eu besoin de purification; car il n'était pas convenable que le Dieu très pur s'unisse 
à un tel homme (non exempt du péché originel); mais il était nécessaire que la véritable 
ressemblance avec la nature naisse d'une vraie femme, par laquelle la puissance de Dieu, en tant 
que Cause première et générale de tout, suppléerait à l'insuffisance et à l'ordre de la cause 
créatrice la plus proche, c'est-à-dire la semence. Puisqu'il était nécessaire qu'Il naisse sans 
semence, il était nécessaire qu'une Vierge lui donne naissance, et une Vierge supérieure en vertu, 
que l'origine, l'éducation, le mode de vie et la grâce de Dieu avaient magnifiquement préparée à 
cela, et qu'il était nécessaire, pour être prédestinée de cette manière et pour une œuvre si grande, 
qu'elle provienne d'une lignée à la fois sacerdotale et royale, afin que l'exaltation de ses ancêtres 
gomme pour elle et pour l'apparence extérieure de son fruit la modestie de leur position à un autre 
égard; Elle était pauvre, et non riche, non seulement par vertu (car il est difficile, voire impossible, 
humainement parlant, que la vertu et la richesse coexistent), mais aussi pour que le miracle 
accompli par son intermédiaire ne paraisse pas dû à la richesse et à la gloire – car alors, 
nombreux seraient ceux qui se seraient précipités pour préparer l’œuvre, flattant l’importance (le 
pouvoir) de ceux qui l’organisaient en se fondant sur leur richesse et leur position élevée ; et aussi 
pour que, outre les autres miracles de Dieu, l’humilité de la Servante face au bien-être matériel, 
inhérente à sa condition, suscite un plus grand étonnement chez ceux qui l’écoutaient avec 
discernement. C’est pourquoi, compte tenu des difficultés rencontrées et de son humilité face aux 
circonstances extérieures, le lieu même de la Nativité du Christ, situé à proximité de Bethléem, et, 
du fait du recensement, la grotte et la crèche voisines, se sont avérés appropriés, et ainsi les 
anciennes prophéties se sont accomplies. Mais d'autres événements miraculeux, tout en atténuant 
l'humiliation, ne lui laissent presque aucune place, si ce n'est celle de contribuer magnifiquement à 
l'accomplissement du Mystère : l'arrivée des Rois mages venus de contrées lointaines et leurs 
présents, fruits de leurs recherches parmi leurs proches, les mouvements et les arrêts de l'étoile 
qui les guidait, les louanges des anges, et tout ce que l'Évangile relate. De plus, il était nécessaire 
que la Vierge soit fiancée pour le bon déroulement du miracle, et qu'aucune place ne soit laissée à 
la calomnie, même si son fiancé, incapable de comprendre le miracle et même songeant à la 
répudier, fut aussitôt instruit par des annonces angéliques, auxquelles il prêta ensuite attention 
comme à sa propre maîtresse. Il était nécessaire qu'elle soit fiancée à un époux juste, afin que 
celui-ci, accomplissant le service approprié, soit digne, par sa vertu, de le recevoir, et qu'il puisse 
ainsi témoigner avec excellence de la vérité concernant ce miracle étonnant, de peur qu'un 
malfaiteur, par malice et par désir de plaire aux incrédules, ne dénigre ce qui est entouré d'une 
telle gloire. 
 14. Ainsi, avec l’Annonciation angélique, le Seigneur des anges et du monde entier, conçu 
– et avec cette annonce angélique vint aussi l’action de l’Esprit vivifiant qui, dans le sein de la Très 

7



saint Gennade II Scholarius 

Sainte Vierge, crée d’emblée, âme et corps, une créature spéciale, qui, dans le temps qui suivit, ne 
fut pas privée de nombreux miracles correspondant à ce Miracle – ayant accompli le temps fixé de 
la gestation, il naît maintenant proprement d’une naissance visible. Car il était nécessaire que, 
hormis la conception sans semence, tout le reste lui corresponde en tant que véritable Homme, 
vivant et destiné à souffrir comme un homme. Et il est né, mais il naît aussi éternellement comme 
le Verbe éternel, existant dès l’Esprit premier et incompréhensible à la raison; mais il naît une fois 
pour toutes de la Vierge Immaculée, tant dans le temps qu’en tant que véritable Homme. Car 
même si la naissance dans le temps, de la Vierge, du corps assumé par Lui ne procède pas selon 
le concept de nature par rapport au Verbe de Dieu éternellement né, elle se déroule néanmoins 
magnifiquement dans le concept d'union hypostatique. En effet, si l'Hypostase du Verbe de Dieu et 
de l'homme qu'il a assumé ne forment qu'une seule Hypostase, alors nous disons à juste titre que 
le Verbe de Dieu naît dans le concept d'une Hypostase composée (Dieu-Homme), bien que, dans 
le concept d'une Hypostase éternelle et divine, Il ne naisse que de Dieu le Père. Et, étant né ainsi 
de la Vierge Marie, Il a recréé notre nature dans la nature humaine qu'il a assumée, accompli la 
grâce prédéterminée, prenant sur Lui, dans cette perception, les positions inhérentes à l'homme, 
pour lesquelles il l'a assumée, et accompli d'autres œuvres en tant que Fils de Dieu et Dieu par la 
puissance divine. Ces œuvres sont l'objet d'autres fêtes, mais la source de toutes les fêtes, ainsi 
que leurs sujets (car la Nativité du Christ, célébrée aujourd'hui, est au centre des célébrations). 
discours. 
 15. Quant aux autres sujets, comme je l'ai déjà dit, le raisonnement des luminaires de 
l'Église révèle leur grande sagesse et leur noblesse, tandis que nous, pour notre propre bien, 
avons offert ce fruit d'une foi respectueuse au Sauveur et Rédempteur, né selon Sa force et sous 
Sa conduite. Mais, ô Verbe spéculatif de l'Esprit Premier et Suprême ! Ô Pensée Suprême, 
Premier Sceau et Origine de toute pensée en Celui qui T'a conçu ! Ô Image innée et immuable de 
la Cause Unique et Première de tout ! Ô Fils unique de Ton Père par nature et du nôtre par grâce ! 
Ô Créateur de ce monde entier et en particulier de la nature humaine, après la création de la 
nature angélique et première ! Ô notre exemple, surpassant la nature, comme il sied au Créateur 
et à la créature, et ressemblance et image conceptuelle de l'Esprit consubstantiel à Toi, qui T'a 
donné naissance ! Tu as assumé notre nature afin d'y naître véritablement, de restaurer en nous 
l'image que nous avons honteusement défigurée, de renouveler en nous la beauté de Ta 
ressemblance que nous avons corrompue, de recréer ceux qui se sont égarés du droit chemin, de 
donner le pouvoir de ressusciter les morts et de conduire au ciel et au spirituel ceux qui, dans la 
misère, se trouvaient hors du paradis sensible (matériel, primordial), ceux qui, par la foi et les 
actes, se sont efforcés d'honorer (devraient apprécier) ta miséricorde, ayant reçu en Toi un 
précurseur des plus beaux : et c'est pour eux et pour cette raison que Tu es né de la Vierge très 
pure. Après ta naissance, cependant, par le fait que Tu as grandi, progressant en stature et en 
grâce et émerveillant tous ceux qui Te contemplaient, et par le fait que Tu as accompli des 
miracles par la suite, et par le fait que Tu as volontairement souffert pour nous, et par le fait que Tu 
es ressuscité, glorifié et monté au Ciel, et que Tu as envoyé de là un autre Consolateur aux 
apôtres et aux disciples, que Tu as utilisés comme instruments pour répandre Ta bienveillance sur 
toute la terre et pour que ceux qui n'étaient pas entièrement corrompus puissent en goûter, et pour 
le salut de ceux qui se tournaient facilement vers la vie qui est en Toi – par tout cela, après ta 
naissance, Tu as accompli et accomplis encore la limite et le dessein qui sont en Toi, cette Nativité 
plus que naturelle; et Ta création a été élevée à la vraie foi et au service, libérée de la tromperie la 
plus éhontée, et l'adversaire, le père du mensonge, qui se réjouissait de nos malheurs, a été 
couvert de honte. Ainsi, par ta Nativité, tu nous as régénérés par la foi et le baptême, par lesquels 
nous avons été baptisés dans ta mort et dans la liberté qui en découle. Mais par nos 
transgressions personnelles et actives contre tes lois, nous sommes retournés parmi les morts. 
Cependant, tu es capable de nous ranimer et de nous révéler à nouveau florissants et réceptifs à 
ta grâce originelle. Dans ta miséricorde, ranime-nous donc de nouveau, ô Roi très grand et très 
aimant envers les hommes, par une seconde source de repentance et par ta bienveillante et juste 
Providence, prépare-nous à la vie qui est en toi, afin que l'ennemi de notre salut ne se réjouisse 
pas si, au dernier temps, nous sommes privés de tous les dons que tu nous as accordés. Oui, 
Christ Roi, très haut ! À toi, au Père éternel et au saint Esprit soient gloire, honneur et adoration 
pour les siècles des siècles. Amen. 

 

8


