Georges Curtesius Scholarius

SCRMODN SUR I’'ENDTREEC O¢
LA TRES SAIDTE MERE OC Oicu AU TeMmprle:

A L'OCCASION DE L'ENTREE DU SEIGNEUR,

prononcé au monastére de la Trés Sainte Mére de Dieu, dit «Glorieuse», en présence de
I'empereur Constantin et du Sénat tout entier, et publié ultérieurement

1. Il est caractéristique de la multitude, faible d'esprit et nullement capable de comprendre
le sens des choses, de croire que le bonheur humain consiste soit a étre les parents d'hommes
illustres, soit & descendre de lillustre, acceptant cela non pas tant comme un signe de vertu
possible (dont ils participent eux-mémes), mais plutdt en faisant de cette parenté la limite et les
frontiéres du bonheur. Nous convenons que ceux qui considérent la richesse, les plaisirs et les
honneurs des hommes comme le bonheur humain, et qui appellent «bienheureux» ceux qui en
jouissent a satiété, sont déja entierement attachés aux choses matérielles. Car ces gens-la non
seulement admirent ce qui est en réalité non essentiel, le plagant a la place de I'essentiel, mais ils
pervertissent I'ordre méme de la vie humaine. Et parce qu'il est difficile d'acquérir et de posséder a
la fois la vertu et les biens de cette nature, ils passent leur vie dans le vice et font tout a I'envers,
ne reculant devant rien pour satisfaire leurs convoitises. Quant a ceux qui sont, pour ainsi dire,
plus raisonnables, mais qui, en méme temps, ont une piétre opinion de la dignité humaine,
fréquenter des personnes de haut rang leur parait un grand accomplissement, voire la chose la
plus importante dans la vie. Mais la Parole de Vérité, expliquant plus clairement en quoi consiste le
bonheur et indiquant brievement I'essence de sa véritable raison d'étre : «Heureux, dit-elle, ceux
qui écoutent la parole de Dieu et la mettent en pratique.»

Il dit la méme chose, en substance, a ceux qui lui dirent que sa mére et ses fréres se
tenaient dehors, désirant le voir. Car il est clair que la femme et eux, citant la méme chose,
tiennent les mémes propos et sont animés par les mémes motivations. Notre Maitre leur donne la
méme réponse et, de la méme maniére, les éléve tous deux a la perfection dans la connaissance
du véritable bonheur. Car la femme, elle aussi, considérait la Mére de Dieu comme bénie en raison
de sa parenté avec le Seigneur Jésus Christ. Et, honorant ce lien de parenté, ils informérent Jésus
de la présence de sa mere et de ses fréres et tentérent de les faire entrer et de leur faire honneur
en les laissant passer. Mais il leur répondit avec fermeté, car ils pensaient le distraire de son action
et I'éloigner de son enseignement, croyant que, du fait de leur faveur et du respect qu'ils portaient
a leurs proches, ils avaient plus d'influence a ses yeux. Néanmoins, Il ne nie ni la bénédiction de
Celle qui L'a porté, ni leur lien de parenté, mais il convient qu'll définisse et confirme ces notions,
tout en soulignant que plus bénis et plus proches de Lui sont ceux qui écoutent sa parole et la
mettent en pratique. Car, dit-1l, il ne suffit pas d'étre apparenté par le sang, il faut aussi une affinité
spirituelle. Il n'exclut pas la Mére de la véritable parenté, pas plus qu'll ne I'exclut de la véritable
béatitude, et Il ne I'oppose pas a ceux qui se tiennent devant Lui (et comment le pourrait-il ?!) — a
Elle qui a incarné abondamment toutes les vertus humaines, avant et aprés la naissance du
Seigneur. Il dit cela pour éclairer I'entendement encore enfantin de ceux-la. Il adresse également
cette louange a sa Mére, car Il semble dire : «Elle est donc encore plus bénie, car non seulement
elle m'a porté et allaité, mais elle a aussi écouté et gardé la parole de Dieu.» C’est pourquoi elle lui
est encore plus proche : car voici, il dit a Marthe : «Tu tinquiétes et tu parles beaucoup. Mais
Marie a choisi la meilleure part, qui ne lui sera pas enlevée.» Il ne s’agit pas la de blamer ou de
condamner l'ardeur active de Marthe, mais surtout la contemplation sereine de Marie. Ton ardeur
est certes louable, dit-il, mais elle a choisi la meilleure part, inaliénable; ce fardeau du besoin te
sera un jour 6té, et la douceur de la Vérité demeurera a jamais en elle. Et en ce cas, il en est de

1 Ce sermon date de la seconde période de la vie de saint Georges Scholarius, alors qu'il était
déja moine et fervent défenseur de I'orthodoxie. Il fut prononcé en présence de I'empereur
Constantin IX Paléologue et du Sénat tout entier au monastere de la tres sainte Mere de Dieu,
puis rendu public. Selon I'éditeur du manuscrit, Mnsr., il fut prononcé entre 1449 et 1453. Jugie,
tres probablement le 21 novembre 1449. Ce texte fut imprimé pour la premiere fois par saint
Lampros dans le deuxieme volume de «Palaiologeia kai mehomnovvnotlaka», pp. 136-148, puis par
Mnsr. Jugie, dans le 19e volume de la «Patrologia Orientalis», pp. 513-525, selon le code 1289 -
Bibliotheque nationale de France. Ce texte figure également dans le premier volume des CEuvres
completes de Gennadius Scholarius. L'édition de Monseigneur Jugie est accompagnée d’une
traduction latine.

1



Georges Curtesius Scholarius

méme : «Bénis-moi, dit-il, celle qui m’a porté et allaité, parce qu’elle m’a congu et allaité; mais je te
dis qu’elle est encore plus bénie parce qu’elle s’est conformée en tout aux paroles de Dieu, sans
rien omettre de ce qui reléve de la nature humaine; et par ces paroles divines, on peut allumer en
soi le désir de la Beauté originelle® et, méme prisonnier de la chair, s’unir a elle, car d’elle émane
un rayon incessant.»

2. O Vierge Marie, Mere de Dieu par nature et par nature ! C'est a Toi que je m'adresserai
désormais ! O Femme trés pure d’ame et de corps, non seulement Fleur de toutes les femmes,
mais Fleur de toute la nature, la plus belle des fleurs. Car Tu es devenue la Racine et le
Commencement de tous ceux qui sont destinés au salut, tout comme la premiére femme fut et
devint le commencement de tous les rejetés ! Car c’est par elle que sont venus lincrédulité,
'aveuglement et les passions de la chair. Mais de Toi sont venus a ceux qui ont eu et qui ont
encore une bonne disposition : l'illumination de I'esprit, la purification et la chasteté du corps, et
'espérance ferme et certaine de la vie éternelle. O saint Temple, ou s’est accomplie
miraculeusement la réconciliation de Dieu et des hommes : la Divinité, qui a souffert de s’unir a la
création et, étant supérieure et demeurant supérieure, qui a daigné communier avec l'inférieur. Car
il semblait impossible de ne pas déifier ce qui avait été recu, ni de ne pas renier ce qui était divin.
Quel autre but pourrait avoir un tel amour pour I'humanité que d'ennoblir ainsi I'homme et de le
conduire vers un meilleur destin ? O Commencement et Introduction a I'amour du Christ ! Car en
ta personne, il convenait que I'hnomme parvienne a la perfection — avant d'étre parfait en Christ :
afin que non seulement de la plus belle chose qu'il y ait dans la nature, un Homme surgisse du
ciel, et non seulement un tel Homme corresponde a la beauté de la racine, qui ne surpasse les
autres hommes que par sa Divinité et par une vie conforme a Dieu, lui qui voulait vivre comme un
homme, précisément comme Il voulait que 'nomme vive au commencement du monde — mais
aussi, et c'est plus probable encore, que Tu donnes I'exemple a ceux qui ont choisi I'amour de la
sagesse : afin que si quelqu'un doutait des possibilités de la nature, il puisse avoir ton exemple
sous les yeux.

Car Celui qui est né de toi, s'étant abaissé jusqu'a la condition d'esclave et aux souffrances
les plus améres, inspire par ton exemple ceux qui I'ont suivi et les fortifie de nouveau par la
majesté et la puissance divines. Ceux qui, tout en croyant qu'il appartient a I'homme de suivre la
bonne volonté, auraient considéré comme contre nature que I'homme posséde la force nécessaire
pour surmonter les difficultés et accomplir de bonnes ceuvres, et que I'acquérir n'est pas chose
aisée. Sa volonté, lorsqu'il était sur terre, bien qu'étant véritablement une volonté humaine,
semblable a celle de tout homme, était néanmoins aussi la volonté de Dieu lui-méme, qui a choisi,
fagonné, exécuté et accompli par ses actes — la volonté a laquelle la puissance se manifeste en
toutes choses. Mais la tienne — choisir et accomplir ce qui est le meilleur — était un mérite
purement humain et naturel. C'est pourquoi, plus encore que pour la naissance de Dieu, le Fils a
tissé une couronne pour toi, car autrement cela aurait été davantage une bénédiction qu'un mérite.
La beauté de ta nature surpassait le don du miracle accompli en toi. Car le fait que tu t'es préparée
a cela (de devenir la Mére de Dieu), dans la mesure de Tes moyens, est ta beauté personnelle, et
te mérite louange. Quant a la grace d'en haut, a la guidance, a l'impulsion initiale et au soutien,
cela était nécessaire, car sans une effusion divine, nul ne peut rien accomplir, ni petit ni grand.
Cependant, cela n'a en rien diminué la gloire des couronnes : ni la Tienne, qui as accompli les plus
grandes choses, ni celle de ceux qui, d'une maniere ou d'une autre, ont été vertueux. Ainsi, ceux
qui désirent profiter de la parole instructive de vérité et recevoir la force d'agir peuvent ainsi
contempler ta vertu, perfectionnée par la grace de I'Incarné, nous démontrant, comme par des
théorémes, qu'en la contemplant, nous n'avons pas a désespérer de savoir si quoi que ce soit est
en notre pouvoir. En effet, nombreux sont ceux qui t'ont adoré avec ferveur et qui n'ont pas
désespéré, s'élevant jusqu'aux sommets de I'amour du Christ, louant avec joie ton excellence
absolue, fruit de ta beauté personnelle et de ta bienveillance universelle — plus grande encore,
pourrait-on dire, que la tienne. De plus, ton exemple sera une source d'inspiration pour ceux qui
luttent contre leur orgueil, car tous les hommes, de tous ages, comparés a toi, prennent
conscience de leur imperfection. Ainsi, il sera plus facile et sans honte de suivre le chemin du juste
milieu, entre le désespoir et I'insolence, comme le dit le proverbe.

3. Ainsi, comprenant par la la totalité des vertus, nous te reconnaissons et t'appelons
Vierge — «sainte de corps et d'esprit», comme dirait Paul — libre des soucis du monde, ne te
souciant que de ce qui appartient au Seigneur, surnaturellement ornée de la pureté du corps et,
apres la Nativité, demeurant hors de toute saveur sensuelle, ayant une ame inaccessible aux
nuages des pensées charnelles, ayant passé sa vie dans un état de pureté constant, pourrait-on
dire, profondément enraciné, qui est précisément ce qui est défini comme la perfection et I'essence
de la pureté virginale; en elle seule tout est contenu, et en elle rien ne manque de beau :

2



Georges Curtesius Scholarius

l'abstinence, la sobriété, la douceur, I'équanimité d'esprit, la dignité dans la modestie, le mépris de
I'argent, le dédain de la gloire éphémére, I'équilibre, la modération, I'abandon de la chair réprimée
aux travaux pénibles, I'élévation de I'esprit vers Dieu, les révélations qui guident d'en haut, et qui
suscitent encore le désir de la beauté spirituelle.

Dans ces belles vertus, demeurant au Temple, tu as pratiqué dés le commencement; et Tu
as été parfait aprés la Naissance ineffable. S'il était nécessaire d'y ajouter quelque chose, pour la
plénitude parfaite de la vertu, cela fut également accompli aprés I'Ascension du Seigneur. Et I
contempla la multitude des armées célestes, a I'image du plus grand miracle — I'Ascension de la
terre du Dieu-Homme — I'Homme resplendissant, la Mére du Dieu-Homme, accompagné des
Anges, et, de l'unanimité, placé au-dessus de tous les étres au ciel. Et le chemin auparavant
impraticable vers le ciel, aprés toi, s'ouvrit aussitdét a tous les hommes, accueillant les voyageurs
prudents et les conduisant a Dieu et a toi. Certains d'entre eux — la philosophie dans les déserts,
d'autres — endurérent les épreuves des oppresseurs pour la liberté des paroles divinement
inspirées, d'autres encore — un leadership vigilant dans les Eglises, et d'autres enfin —
accomplirent d'autres choses en signe de leur amour manifesté pour le Maitre et regurent des
récompenses a la mesure de leur mérite. Ainsi, 6 Lampe, la grace de Dieu, aprés t'avoir allumée,
ne t'a pas cachée sous le boisseau, mais t'a placée sur un chandelier, afin que de la tu puisses
briller sur le monde, te révélant de la maniére la plus utile pour l'cceuvre de I'économie
véritablement, ayant préparé ton ineffable pureté pour elle-méme comme instrument d'un amour
merveilleux pour I'humanité, t'ayant accordé le choix de servir le mystére de la recréation du
monde.

4. C’est pourquoi, dés les temps anciens, tout ce qui était nécessaire fut préparé pour toi :
et il convenait que Ta part, dés son commencement, f(t présentée comme fiable et ne manquat en
rien de ces grandes choses qui, pourrait-on dire, devaient se produire. Car si nous excluons ce
que l'on appelle communément «pauvreté», que le Maitre a préférée pour Lui-méme et pour Toi,
montrant ainsi que le combat qu’ll a mené pour nous contre I'erreur et les artisans du mal, ainsi
que la victoire, sont a attribuer directement a la puissance divine et non humaine, et honorant ainsi
la pauvreté comme I'esprit par lequel Il accorde a ceux qui Limitent des trésors au ciel et dans le
Royaume, alors tout ce qui était honorable t'accompagnait immédiatement, dés le début : la lignée
— tant sacerdotale que royale, et non pas n'importe laquelle, mais précisément celle qui, selon les
proclamations divines, fut préservée pour la naissance ineffable; la vertu des parents, admirée de
tous; la conception issue d’eux selon une promesse plus sublime, levant les obstacles de la nature
et du temps; «L’entrée au Temple a I'dge de trois ans, et la demeure divine dans le Saint des
Saints sous la supervision des excellents instructeurs — le grand prétre et '’Ange, qui contribuent a
I'épanouissement de la beauté de I'age et de la vertu — tout cela est le sujet de ce jour, ou nous
célébrons le souvenir du commencement de notre salut; les fiangailles immédiates aprés la sortie
du Temple, et une vie, a la fois de son plein gré et conforme a la Loi, plus austére encore
guauparavant; de plus, la proclamation des bénédictions que les Prophétes de Dieu ont
annoncées jadis comme venant par une telle Femme; et selon cette image — et la Conception en
Vous du Verbe Divin et de Dieu, ou plutét, la perception de ’'homme par Dieu, 'union avec lui par
hypostase, non par nature, par I'action de I'Esprit vivifiant et la puissance infinie du Trés-Haut, qui
a donné a la Vierge la capacité d’enfanter; puis la prophétie du plus grand des Prophétes, qui était
dans le sein maternel, qui sentait la présence du Seigneur porté en lui, avec le le son des voix,
comme plus tard, lui rendant témoignage et exprimant leur émerveillement, ou, mieux dit, le
premier miracle de Jésus, qui initie du sein de la Mére, qui est dans le sein du Prophéte, et comme
du tréne du Pére il a inspiré les plus anciens Prophétes, ainsi maintenant du sein de la Mére |l
recoit la fin et la cessation des Prophétes : comme ces prophéties annoncaient que le salut allait
venir et que ces révélations précédentes allaient prendre fin, ainsi lui, étant le dernier de ceux qui
ont prédit la recréation de I'homme, parle et convainc qu'elle est déja arrivée.

Je ne m'attarderai pas sur la mére du Prophéte, emplie de la présence divine, qui Te
chanta prophétiquement cette bénédiction, ni, mieux encore, comme il sied a un interpréte, sur la
signification du saut du Prophéte. Je passerai sur la Nativité et les miracles qui s'y rattachent —
sujets d'autres célébrations et d'autres discours. Tous ces honneurs que Dieu T'a prodigués, dans
la mesure ou ils relévent de la divine Providence et de sa volonté éternelle de recréer I'humanité,
nous les laisserons a la réflexion, et pour l'instant, nous les honorerons par le silence. Mais que de
telles choses aient servi Ta vertu, qu'il fOt juste de T'honorer ainsi, et qu'il fOt juste que Dieu, qui
dés le commencement a daigné restaurer I'nomme de cette maniére, soit une telle Mére; Et que le
but de tout cela était de manifester a la fois Ta trés sainte volonté de I'Esprit et Ta vie, emplie de
beauté divine, tandis qu'il convenait que Tu révéles les plus grands honneurs, et que la nature, par
toi, s'appuie sur le commencement de la réception des dons surnaturels — cela est plus clair que la

3



Georges Curtesius Scholarius

lumiére elle-méme ! Et tu t'es en vérité caché : «Ta main gauche ignore ce que fait la main droite»
(Mt 6,3), comme le dit I'Ecriture : car Dieu t'a enseigné cela, comme aux meilleurs disciples, que
leurs maitres s'efforcent d'amener a la perfection de la connaissance, afin qu'ils soient un exemple
et une aide pour les autres. Mais le Seigneur, comme je l'ai dit plus haut, a placé la Lampe sur le
chandelier en temps voulu. Et toi, en vérité, tu as rassemblé la beauté des vertus, et Il t'a amassé
des couronnes pour ton service. Car a celui qui a, il sera donné, comme |l le dit Lui-méme, Celui
qui mesure avec mesure a ceux qui possédent ce qu'll donne. A l'inverse, Il prive ceux qui croient
la posséder, mais ne I'ont pas, des raisons de leur espoir infondé et la leur reprend — ce qui est
juste. Mais a toi qui as rassemblé la plus grande beauté et manifesté une diligence exemplaire
dans les plus grandes vertus, jusqu'aux limites de la nature, Il a également mesuré avec justice, te
donnant la méme chose, n'ayant rien d'autre a offrir qu'une communion insondable avec Lui-
méme, tant dans la nature qu'll a recue de Toi que dans les dons qu'll a prodigués a la nature
humaine par Ton intermédiaire.

5. Il convient donc de te bénir pour tes progrés en tant qu'étre humain. Car Tu as accompli
le cycle complet des vertus dans les deux natures, les traversant toutes, jusqu'a la derniére, sans
que ta gloire ne diminue. Il convient aussi de te bénir pour l'aide divine qui t'a été accordée et
grace a laquelle tu as accompli de si grandes choses. De plus, tu es digne d'étre béni tant pour les
miracles accomplis sur Toi, par lesquels tu as été magnifiquement préparé au service et par
lesquels, selon une certaine séquence miraculeuse, tu as été désigné — et pour les bénédictions
que tu as transmises a travers toi a toute la nature, bénédictions dont, dans leur totalité, tu as été
orné par la vertu de la vertu fondamentale. Et puisque, entendant les paroles divines — qu'elles
soient chantées au Temple ou qu'elles aient pris racine dans Ton ame depuis la plus haute
illumination — tu as su préserver toute chose et ne rien laisser d'inachevé, tu as donc été jugé
digne de recevoir en toi, avec joie et crainte, la Parole divine qui t'est révélée, de la conserver, de
la nourrir en toi et de la faire naitre. Et ce que nous, humains, vous offrons, c'est la gratitude, qui
ne s'exprime que par des mots, dont la grace est dirigée vers nous-mémes; car aucune de nos
louanges ne peut exprimer votre mérite, et nous-mémes sommes quelque peu mieux inspirés par
les louanges de notre Bienfaitrice. Mais votre Fils et notre Maitre commun vous a béni tant par ses
paroles que par ses actes : par ses actes, en vous accordant toutes les raisons de bénir; par ses
paroles, lorsque la bénédiction que d'autres proclamaient a haute voix, confirmée par le silence, il
ajouta de lui-méme ce qui manquait a leurs paroles, mais qui contenait précisément le fondement
de beaucoup de choses, voire de presque tout. Y a-t-il quelque chose de plus glorieux qu'une telle
bénédiction ?

6. Mais avant méme le temps de la Dispensation (Incarnation), lui, «étant au
commencement le Verbe de Dieu et avec Dieu», a honoré sa Mére par des prototypes; et le
respect avec lequel les gens les entouraient contenait une indication de la vénération que les
hommes vous portent aujourd'hui. Car, comme je l'ai dit précédemment, tu es entré dans la vie
humaine comme une Lampe, puisque tu as été le premier a révéler la vertu évidente, vraie et pure,
tu as aussi rempli I'environnement méme de la Lampe de la lumiére de la justice, cette lumiére que
I'on appelle, je le dis avec beauté, la Vraie Lumiére, propre a Dieu, et par la puissance de laquelle
Il illumine mystérieusement et spirituellement tous ceux qui viennent au monde. Mais tu étais aussi
une Table et une Offrande — non pas des pains terrestres, qui produisent la vie terrestre en ceux
qui les mangent, mais du Pain descendu du ciel, dont celui qui le mange selon les rites a la vie
éternelle et ne craint pas la mort corporelle. Et ce n'est pas en toi un aspect insignifiant et matériel
qui fut consacré comme un réceptacle pour les charbons ardents qui embaument I'encens, mais
toi (toi, le Tout) apparus comme I'Encensoir supréme : car tu as ardemment allumé en Toi le désir
de I'éternité, ayant recu les dons de I'Esprit et, de 1a, empli le monde entier de son parfum; et car tu
as regu sans te consumer le Charbon de la Divinité, qui a empli les dmes des croyants du plus
beau parfum des graces spirituelles. L'Arche de la Nouvelle Alliance, tu as largement surpassé tout
ce qui existait autrefois; et la Manne pour le salut de nos ames, et tout ce qui était vénéré dans
I'ombre de la Loi, Tu es devenu pour nous, en Vérité. Ainsi, puisque tout ce qui, depuis les temps
anciens, te désignait, devait étre aboli par la révélation de la grace des choses a venir, la Loi
concernant ces choses fut résolue en relation avec toi, le Premier et I'Unique. Et ce qui était
inaccessible aux autres devint accessible et réalisable pour toi. Cependant, tu ne prenais pas tant
de plaisir a les contempler qu'a les voir te servir et se soumettre, honorés d'un plus grand honneur
par la présence parmi eux de Celle qui était leur Vérité, qui était déja apparue et qu'ils nous ont
présentée au moment opportun, comme pour Lui transférer, a leur place, la justification de leur
service.

Ta virginité, incomparable et infiniment plus sacrée que celle des autres vierges, et qui
devait se manifester par la vertu et par le miracle, correspondait naturellement aux demeures les

4



Georges Curtesius Scholarius

plus sacrées. C'est pourquoi, par tes parents, fruits les plus sacrés, tu fus introduite au Temple et
inscrite parmi les vierges. Tes parents t'offraient & Dieu avec une grace infinie, en échange de
dons réciproques, et lui rendaient sagement honneur par le don dont ils avaient eux-mémes été
honorés. Toi, outre les demeures communes des autres vierges, tu fus placée parmi les trésors du
Temple, par 'action de la Providence, qui influenga I'esprit de Zacharie et des autres Juifs, s'ils en
furent informés et y consentirent, eux-mémes inspirés d'en haut. Mais s'ils furent jugés indignes de
participer au plan (de la Dispensation), alors lui seul (Zacharie), tandis que les autres étaient dans
l'ignorance, accomplit cette innovation par une mission divine plus immeédiate.

7. Ainsi, 6 vous qui étes ici présents, assurément, nous ne manquerons jamais de temps
pour louer et honorer la Sainte Vierge. Et tout au long de I'année, comme vous le savez, notre
tache est d'honorer la Vierge et de lui offrir les louanges qu'il a été permis aux hommes de
composer, lesquelles, tissées, ont été chantées et que nous chantons sans cesse. Nous nous
disons « bienheureux » chaque jour, et nous le sommes vraiment : car nous avons un Intercesseur
et un Livre de Priéres auprés de Dieu, qui intercéde continuellement pour nous et pour le monde
entier. Nous ne devons cependant pas nous arréter la et, tout en rendant publiquement les
louanges a la femme (Luc 11,28), considérer cela comme suffisant pour Elle et pour nous. Nous
devons aller plus loin et adopter la mentalité des hommes et des sages, La louer précisément
comme Elle 'aurait souhaité, ou plutdt, comme Celui qui nous a indiqué en quoi consiste le vrai
bonheur; Et nous-mémes, grace a Elle, devons étre déclarés bienheureux, car nous suivons Son
exemple, nous qui écoutons et gardons la parole de Dieu et la mettons en pratique. Mais a présent
— pardonnez-moi de parler si franchement — je crains : n’est-ce pas précisément le contraire qui se
produit ? Si la coutume est véritablement le commencement de l'action, et si la perception et
I'expérience engendrent souvent I'’habitude, ne risquons-nous pas de devenir routiniers, de ne plus
préserver la parole de Dieu, puisque nous ne la percevons ni ne la mettons en pratique ?

Car comment la parole de Dieu se manifeste-t-elle parmi nous ? Ou est 'interpréte des lois
divines qui nous offrirait un enseignement vivant et constant, pour notre bien, un enseignement qui
suscite la honte et le remords ? Mais nous sommes saisis d’une réticence face a de tels concepts,
semblable a ces pestes qui ravagent les villes, ultime menace de Dieu. Enfin, la parole de Dieu
elle-méme s’est révélée susceptible d’étre corrompue par ceux « dont les rumeurs sont indiscrétes
», comme le dit Paul, non par conviction sincére, mais par tromperie et ruse, et par cupidité et soif
d’honneurs éphéméres, se pervertissant et se trahissant. Et lorsque Paul parlait ainsi (et il le
faisait), «non pour plaire aux hommes, mais pour plaire a Dieu»; mais maintenant, beaucoup parmi
nous, insultant le tréne de Paul par leurs mensonges, agissent tout a fait a l'inverse et parlent de
maniere a plaire non a Dieu, mais aux hommes. «Si je plaisais aux hommes», dit-il, «je ne serais
pas serviteur du Christ.» «Et comment pouvez-vous croire, recevant la gloire des hommes, et ne
recherchant pas la gloire qui vient de Dieu seul ?»

8. Que chacun considére donc ce qui découle de ceci; et voici ce qui s'ensuit : si quelqu'un
cherche a flatter ceux qui peuvent rendre grace, et souhaite obtenir leur faveur et leur gratitude, on
ne le trouve plus ni parmi les serviteurs du Christ, ni parmi ses fidéles. Hélas ! nous avons honte
de la parole de Dieu ! Nous avons honte du témoignage du Seigneur ! Grand mépris pour les
Péres; négligence du dogme des Péres, ou ignorance délibérée; violation des canons et des
ordres; absence quasi totale de toute |égalité; tout ressemble a un procés froid et sans préjuges;
censure de ceux qui suivent le droit chemin, et qui sont sérieux et réputés; on change le meilleur
pour le pire; on associe le Christ a Bélial, ou plutdét, on préfére Barabbas au Christ; tout est plongé
dans l'ignorance et les ténébres; toute la conduite des affaires est suspecte et inconvenante; et ce
qui parait sain est en réalité un piege ! «Ce que vous avez appris, regu, entendu et vu en moi,
mettez-le en pratique», s’écrie le grand Héraut de la Vérité. Mais nous sommes instruits de
doctrines étranges, et le nom de «paix» devient un prétexte plausible, semblant révéler une épée
salvatrice en matiére spirituelle, mais en réalité, il n’est guére mieux qu’une paix mortelle ! Or, Paul
dit : «Recherchez la paix avec ceux qui invoquent le Seigneur d’un cceur pur. Mais rejetez les
querelles insensées et impunies.» Car il n'est pas convenable d’avoir la paix avec ceux qui, par
partialité et par une audace dangereuse, ont tout perverti, dit-il, qui, s’appuyant sur des erreurs et
des sophismes, se sont rebellés contre I'Ecriture, les lois et les concepts les plus nécessaires —
tant qu’ils demeurent tels. Le sage doit se défaire de tout cela; de méme qu’il est nécessaire de se
tourner vers les nations, ou de garder un profond silence. Car il vaut mieux vivre parmi eux dans la
solitude et avec un ceeur pur, que de se souiller dans les ténébres labyrinthiques des disputes et
des affaires; et il vaut mieux porter du fruit parmi les étrangers que de dépérir spirituellement parmi
les siens.

9. Ah ! si seulement vous m’écoutiez, anticipant la colére de Dieu pour de tels actes ! Car si
'un de nos plus humbles fréres et compagnons de service est méprisé, un crime grave est commis

5



Georges Curtesius Scholarius

et un chatiment terrible s’ensuit. Que pouvons-nous espérer quand tant d’ames sont méprisées,
quand les lois divines sont foulées aux pieds de tant de maniéres pendant tant d’années ?! Si vous
ne faites confiance a aucun homme, si vous vous méfiez de tout conseil humain, confiez votre vie
directement au Maitre lui-méme, a ses disciples et & nos Péres qui I'ont précédé, jusqu’a hier; ou
plutét, prenez les Péres pour exemple; et que la parole du Maitre et de ses saints disciples soit
notre regle. Ceci, si nous l'offrons, guérira les iniquités que nous avons commises, mais a
condition que nous soyons fermes, que nous ne renoncions pas soudainement avant le moment
méme ou nous sommes magnifiquement scellés du sceau, abandonnant la perfection de
I'Orthodoxie. Ici (dans la Parole de Dieu), vous apprendrez avec qui rechercher la paix et
comment, quelle paix est véritable et ou se cache un poison mortel; jusqu'a quelles limites
consentir et contre quoi lutter; ou se situe la dispensation et ou se trouvent la transgression de la
loi et 'apostasie de I'Orthodoxie; quels conseillers sont dignes de confiance et lesquels ignorer; ce
que nous devons demander a Dieu et ce que nous devons faire nous-mémes; ce qui dépend de
nous, ce que nous devons faire et ce qui serait hors de notre portée; ce qu’est 'ame et ce qui en
découle, ce qu’est la chair et I'illusion du corps, qui périt avec elle; ce qui nous appartient et ce qui
nous est étranger, ce que nous ne pouvons abandonner lorsque I'un est en danger; et comment,
en faisant un excellent usage de I'un et en jouissant de l'autre, nous pouvons préserver I'un et
'autre. ]

Tout cela se trouve dans la plénitude de I'Ecriture. Vous y verrez représenté le naufrage de
ce voyage, qui, hélas, est devenu pour nous la source de tous nos maux. Vous en tirerez les
normes de prudence et de droiture, de piété et de foi, normes auxquelles, dés le commencement,
beaucoup, suivant des illusions au lieu de la vérité, ont irrité Dieu. Vous y apprendrez qui sont les
ennemis intérieurs — les passions innées — et le combat que ménent la raison et la foi contre eux,
et que si nous cédons a ces ennemis intérieurs, a ces passions, des attaques encore plus terribles
venant d’ennemis extérieurs s’abattront sur nous. Ainsi, c’est seulement en écoutant et en mettant
en pratique la parole de Dieu que nous recevrons I'’honneur d’étre apparentés a Dieu, devenant
ainsi doublement liés a Lui : d’abord, en choisissant avec zéle ce qui correspond a Sa volonté, et
ensuite, en obéissant a Ses lois et en participant de maniére mystérieuse a Sa Passion, sans plus
attacher d’'importance a cette noblesse terrestre d’'un ordre étranger et éphémére, ou, mieux
encore, d’'un terrible désordre... Et cette Rome antique, rejetant la gloire qui découle de la vertu,
sur combien de nations a-t-elle commis d’atrocités ! Cependant, nous sommes aussi liés a Dieu
d’'une autre maniére : en raison des ressemblances avec Lui, implantées en nous d’en haut; je
veux dire celles qui sont dans nos ames. Pourquoi était-il nécessaire de s’accrocher si
passionnément aux relations et a la parenté terrestres ? Heureux serons-nous lorsque, bénis non
seulement en apparence, mais aussi, porteurs des promesses les plus lumineuses, nous
monterons de ici-bas au ciel — ou réside notre véritable Béatitude, le Dieu unique en Trinité — et
demeurerons avec Lui, non par divination, mais par vision. A Lui soit la gloire éternellement. Amen.




