Saint Georges Scholarius

SERMOD SUR LA DORMITION
O¢c LA TRES SAINTE ENFADTRICE D€ OicUu
écrit et lu au monastére patriarcal du Trés-Bienheureux, lors de notre troisieme pélerinage.

1. Le début de I'année nous rappelle la Nativité de la Vierge Marie, qui marqua pour tous
les hommes le commencement de leur naissance en vérité et en esprit. Et cette fin de I'an 8 nous
fait commémorer son Repos de terre, scellant ainsi la série de fétes de la Vierge et des dons divins
qui y sont célébrés. De sorte que, comme dans une orbite perpétuelle, la Mére de Dieu le Verbe
soit pour nous la limite de notre vie physique et spirituelle. Car, selon la divine Providence, elle est
pour nous un modéle de la vie présente précisément parce qu'elle est apparue, avec Dieu, comme
la cause de la vie éternelle, tant par son service au mystére (I'Incarnation du Christ),
accomplissant ainsi le dessein d'un instrument co-naturel pour cela, que parce que, par son mode
de vie, Elle fut pour tous un modéle et une précurseure.

Ainsi, a tous les hommes, et &8 moi comme a tous les autres, cette grande joie est accordée
année aprés année; un tel bonheur est ainsi ordonné, car ceux qui ont établi les lois régissant les
fétes I'ont fait non par pur plaisir, mais plutét parce qu'ils ont tout distribué selon la correspondance
réelle des choses. Quant a moi, dés le début de ma vie adulte, parmi de nombreuses autres
graces dont Elle était la cause, Elle me permit, comme une sorte de prélude a divers exploits dans
le domaine de la littérature, et en méme temps comme fruit de I'dge adulte, de Lui dédier une
doxologie pour I'Annonciation, qui, mise en musique, fut alors chantée et récitée avec succes; et
Elle nous accorda, a nous qui avons survécu jusqu'a présent, malgré le déclin de ce genre de zéle,
une occasion propice pour cela; a savoir, ajouter mon offrande finale aprés de nombreux autres
discours que je Lui avais entre-temps présentés — comme l'apogée, il faut le supposer, de mon
zéle et de ma vie; et, selon Dieu, une action de grace envers Elle pour tout cela ! Gloire a Celui
qui, dans nos faiblesses, nos peines, nos épreuves présentes et a venir — personnelles et sociales
—, hous I'a donnée comme modeéle, exemple, source d’espérance et de prospérité, guide; non
seulement a nous, mais aussi a tous ceux qui, d'une maniére ou d’une autre, ont été témoins des
miracles qui lui sont liés; en somme, a tous les hommes, méme si tous ne souhaitent pas le voir
ouvertement. Si nous unifions cette troisieme et neuvieme offrande de notre parole, nous pouvons
affirmer que le fruit de toutes les graces divines regues par son intermédiaire (ou grace a elle) est
son ascension au ciel, que nous célébrons non plus lors d’'une joyeuse assemblée, comme
auparavant, mais lors d’'une pieuse assemblée, au nom de la piété (I'Orthodoxie), malgré les
épreuves, lors d’'une assemblée, depuis les origines, de fidéles et, également, de défenseurs (de
I'Orthodoxie).

Et puisque tout ce qui concerne son Mystére a été loué par beaucoup, ainsi que par nous-
mémes, dans nos discours précédents — dans la mesure de nos capacités, car il est impossible a
I'esprit ou a la parole humaine de le comprendre pleinement, méme si tous s'unissaient a cette fin
— et puisque, de plus, les miracles survenus pendant Sa Paque ont été magnifiquement relatés par
d'autres, nous estimons inutile de les répéter ou de les exposer differemment. Ce n'est ni 'un ni
l'autre de nos usages. Nous vous nourrirons et honorerons la féte de nouvelles offrandes, avec sa
permission et son illumination, dans I'espoir d'un bon résultat, et nous croyons qu'en honorant la
Mére de la Sagesse divine, nous devons manifester cette vénération moins par les mots que par
I'amour de la sagesse. C'est pourquoi, (dans notre sermon), nous n'ajouterons rien a ce qui a déja
été dit, ni par d'autres ni par nous-mémes. Mais s’il s’avérait nécessaire de relier notre théme du
Sacrement a un exposé général des événements, que nul ne nous reproche a juste titre d’avoir
ainsi rompu la promesse.

2. Pour tous ceux qui sont prédestinés a la vie éternelle, puisqu’ils tendent par nature et par
raison vers ce but, le point de départ naturel de ce chemin heureux est leur propre diligence, qui
accompagne leurs dons naturels, ainsi que l'instruction de leurs parents, la direction de leurs
éducateurs et de leurs enseignants, et aussi leur propre zéle et leur pratique du beau. Grace a
cela, devenus adeptes d’'une conduite belle et préparés a la pratique de la vertu, ils dirigent toute
linclination de leur volonté vers le bien, et bien que les embuscades que leur imposent les

! Le sermon suivant, comme |'indique I'inscription manuscrite, fut prononcé par saint Georges
Scholarius en aolt 1464 au mqnastére patriarcal du «Tres Bienheureux », lors de sa troisieme
prise de fonction a la téte de I'Eglise. |l est conservé dans deux manuscrits grecs de la
Bibliotheque nationale de France (n° 1289 et 192?). Il fut publié, accompagné d'une traduction
latine, dans le tome XVI de la Patrologia Orientalis (p. 570-587) par Mgr Jugi. On le trouve
également dans le tome | des CEuvres completes de Gennadius Scholarius (p. 197-210).

1



Saint Georges Scholarius

impressions (du monde sensible qui les entoure) leur soient quelque peu opposées, ils s’en
détournent, tels de petits chiens insolents, aussitét fouettés par le «baton» de la raison. «L’étape
intermédiaire pour eux est l'approche de la vie détachée que ménent ceux qui sont purifiés,
comme déja détachés du corps, dont tout le désir est tourné exclusivement vers Dieu, car ils n’ont
rien négligé qui puisse leur révéler la possibilité de se frayer un chemin vers Lui; la fin, cependant,
est la vie divine qui rayonne en eux d’en haut; ils n’entrent pas encore pleinement en communion
avec la Divinité, mais, 'ayant trouvée, autant que cela est possible pour ceux qui sont dans ce
corps, ils tournent directement leurs pensées vers la contemplation des destinées divines,
précisément parce qu’ils ont Dieu en eux et dans toute leur perception du monde, prévoyant cet
Auteur de toute chose, comme il sied a ceux qui sont divinement inspirés et comblés des dons qui
en découlent. Et ainsi, au début, ils traitaient leur corps comme un ennemi; puis ils n’en prenaient
soin, ni de son maintien en vie, que comme on prend soin de son moyen de transport ou de son
colleégue, car il devient alors obéissant et ne résiste pas a 'esprit; a la fin, ils le supportent comme
une ombre qui les accompagne, ou comme un fardeau imposé.» les enlever d'en haut, et ne plus
vivre dans le corps, mais dans I'esprit.

3. Telle est, pour autant qu'il convienne de la décrire brievement, la vie ici-bas de ces
grands hommes : un tel homme hérite nécessairement de la vie éternelle, conforme au désir de
Celui qui seul la connait parfaitement et est capable de l'accorder, tandis qu'au contraire, une
tribulation sans fin attend ceux qui ont vécu a I'encontre de cette volonté. Cette méme vie, aprés la
libération miraculeuse, Il I'accorde aussi aux corps, fondés sur les dmes, lorsque les corps sont de
nouveau unis a elles et plus heureusement unis a elles dans les conditions propres a cette vie et a
ce lieu. Mais lorsque le Verbe de Dieu, dans I'Incarnation, a assumé la nature humaine de fagon
plus naturelle, cet Homme n'a nullement suivi cette voie. Car, en tant que véritable Homme, il lui
suffisait, pour I'économie parfaite, de vivre comme un étre humain, se révélant supérieur, comme il
sied, mais vivant dans I'dme et usant du corps. Mais en tant que Fils de Dieu et Dieu lui-méme,
qui, d'une maniére plus naturelle (miraculeuse), a assumé I'homme et I'a uni a lui en une seule
personne, une maniére de vivre plus excellente que celle de 'homme — et il est impossible
d'exprimer combien plus excellente — lui correspondait; et il devait aussi communiquer a la nature
humaine qu'il avait assumée l'entrée dans cette vie éternelle, ainsi que toute la maniére de vivre
qui y correspond; c'est pourquoi notre Jésus a véritablement vécu non seulement selon I'exemple
de tous les autres hommes, mais aussi de maniére plus excellente que tout homme. Je ne parle
pas de ses miracles divins, ni de sa simple maniére de vivre, mais de l'ordre méme de cette
maniére de vivre.

Car il n'a pas atteint progressivement le sommet de la vertu; il n'a pas recherché le but fixé
ailleurs; il n'a pas atteint les plus grandes vertus convenant a celui qui est purifié par la
suppression des passions de la chair et la purification de I'dme par des actes (d'abord) plus
humbles; il n'est pas passé de la vie active a la vie contemplative de maniére stricte. Mais Il était a
la fois Homme et Possesseur de toute la vertu humaine dans son intégralité, car telle était Sa
nature prédestinée. Possédant la raison humaine, Il la posséde immuablement, et sans le combat
de la sensualité, conduisant au bien, ce qui est inhérent a Sa nature. Et Il était Lui-méme a la fois
la Fin, et immédiatement et véritablement Celui qui correspond a cette Fin.

4. |saie a prophétisé a son sujet, disant qu'avant de connaitre ou de préférer le mal, I
choisirait le bien (Is 7,16), annongant ainsi, semble-t-il, une prophétie mineure, quoique grande en
elle-méme, concernant le Mystére supréme; en réalité, et en vérité en aucune fagon, il lui aurait été
impossible de choisir le mal, tout comme il n'y avait alors rien qu'll ne sache. Et, en effet, son corps
a progressé avec I'age, mais la grace céleste était inhérente a Lui dés son enfance. Bien que son
ame fat parfaite dés sa naissance, puisque son corps grandissait avec I'age, il semblait & ceux qui
Le voyaient que sa vertu augmentait avec I'dge. Dans la mesure ou la probabilité d'un Mystére
surnaturel peut étre établie, il apparait que I'Esprit divin a créé chair en la Vierge, immédiatement
constituée comme instrument intermédiaire et déja animée. L'ame a été imprimée dans le corps
par le Verbe divin, non pas absent, en tant que Dieu, mais immédiatement et particuliérement
présent. Car telle était Sa volonté, unie a celle du Pére qui L'a envoyé. Certes, Il crée aussi
d'autres dmes dans les hommes, mais Il les introduit par l'intermédiaire d'autrui; mais en Lui-méme
et dans la chair alors unie a Lui, Il a imprimé Lui-mé&me I'ame de la Vierge.

Néanmoins, Il naquit selon la loi générale et, dés sa naissance, Il fut nourri comme le
véritable Fils de 'Homme et de I'Homme. Il grandit aussi en age; mais la perfection de son ame
était en Lui dés le sein de sa mére. Il avait besoin de la maturation de l'instrument (intermédiaire)
(c'est-a-dire la chair qu'll assuma), non pour se former ou s'exercer afin d'acquérir pureté et
sagesse, mais pour l'utiliser, né selon la loi, précisément de maniére a apaiser la confusion de
ceux qui, dés son enfance, étaient émerveillés par Son ineffable sagesse et Son intelligence. C'est

2



Saint Georges Scholarius

pourquoi il avait besoin d'une Mére, d'un Epoux et d'un Protecteur; tout cela, bien sir, était
approprié a Son corps, tant que cela était nécessaire selon la loi; et la grace d'en haut était
présente en Lui non seulement lorsqu'll passa du premier age au second, mais aussi lorsqu'll était
un nouveau-né.

5. Ainsi, dés le commencement, il vécut pleinement la vie contemplative, si bien que, dans
sa plus tendre jeunesse, il émerveilla tous par sa sagesse et ses réponses. Mais la fin de sa vie
parmi les hommes, pour laquelle il était parmi les hommes, révéla la plénitude de sa vie active. Et
chacun de ces deux modes de sa vie requiert de nombreux mots; ou plutét, aucun mot n'est
suffisant pour les décrire; pour le présent besoin, ce qui a été dit suffit. Ainsi, bien que tous les
vertueux parmi les hommes s'élévent de la vie active a la vie contemplative, car, méme imparfaits,
ils possédent néanmoins en eux l'étincelle et le germe de la perfection, de sorte que,
progressivement et avec difficulté, ils peuvent atteindre une vie plus parfaite, notre Seigneur
Jésus, étant plus excellent que I'homme, ayant immédiatement atteint la plénitude de la vie
contemplative jusqu'a la fin, n'a pas négligé la vie active a son égard. Lorsque vint le moment de
consacrer tous ses efforts au salut de I'humanité, alors, se maintenant au-dessus de la nature, Il se
consacra entiéerement a une vie active, destinée a apporter le salut a tous les autres et a Lui-méme
une gloire surnaturelle : car Il s'était abaissé a un degré si profond. Il devait étre exalté, et pour
s'étre volontairement soumis au jugement des impies, la terre, le ciel et tout ce qui existe se
soumirent a Lui et fléchirent le genou; et en portant le chatiment, étant sans péché, Il accomplit la
volonté du Verbe de Dieu, uni a Lui et au Pére qui L'a envoyé, dans la sentence exigée par la
nature elle-méme depuis des temps si anciens. Tout cela devait étre accompli par Celui qui, non
seulement en raison de la dignité convenant a la nature du Verbe de Dieu, mais aussi parce que
seule ainsi la nature pouvait étre sauvée, devait naitre sans semence. Car il était nécessaire que
le Pur intervienne en défense des impurs, en faveur des siens; 'Homme — mais celui qui
compense pour toute I'humanité, car il posséde en lui la dignité et la puissance de Dieu unies a lui.
Il était impossible a celui qui descend d'une semence de ne pas posséder aussi l'impureté
inhérente a celle-ci (le péché originel), qui, par cette méme diffusion, retombe sur tous les
hommes. Pour pouvoir intervenir en défense de tous les siens, il lui fallait une vraie Mére, et une
conception, un développement dans le sein maternel, une naissance, une alimentation, et tout ce
qui, selon la loi naturelle, convient a I'humanité. Ainsi, celui qui fut congu sans semence connut
naturellement une vie plus naturelle.

6. Naturellement, tout ce qui se rapportait au Mystére inhérent a Elle correspondait
immédiatement a elle, destinée a Lui donner naissance. Et Sa vie fut empreinte de miracles
semblables, dignes de la Mére de Dieu. Car Elle devait enfanter sans époux. Pour ceux qui La
mirent au monde, Elle résolut la honte de la stérilité et la douleur insoutenable qui surpassait tout
espoir; et avec leurs priéres, bien que trés douloureuses, la Prédestination divine avait, depuis des
temps immémoriaux, convergé. Et elle, étant Vierge, et d'une pureté d'ame et de corps absolue,
devait donner au Créateur part de sa chair — ses parents possédaient tout ce qui sied a un tel
Enfant : une lignée ancienne, des biens, et la pureté d'dme et de corps. Et Gabriel lui annonca
avec révérence les bénédictions qui lui parviendraient immédiatement du ciel — et par elle, au
monde entier — ainsi que la prospérité tant attendue du genre humain. Ses parents, par de
nombreuses révélations, savaient qu'elle serait et était leur Fruit divin, et que par elle (ou grace a
elle), Dieu voulait honorer I'humanité entiére. Zacharie, cependant, incrédule face a I'ange de Dieu
qui lui avait prédit la naissance d'un enfant dans sa vieillesse et qui, malgré sa stérilité, allait naitre
dans le ventre de sa mére et serait un précurseur, un témoin, un prophétiseur et celui qui
baptiserait I'enfant merveilleux de sa parente, fut condamné au mutisme jusqu'a ce que
I'événement se produise. Ainsi, lorsqu'Elle donna naissance, des louanges angéliques emplirent
I'air, et les Mages, aprés un long voyage et de nhombreux efforts, apportérent avec révérence des
présents a la Filiforme. Face a I'apparente pauvreté, ils furent emplis non de surprise, mais d'une
immense joie de constater que leurs espoirs, fondés sur la destinée divine, n'avaient pas été
décus. Avant méme sa naissance, des révélations divines avaient prédit Sa gloire future. D’elle
devait naitre le Saint des Saints, comme le disent Isaie et Daniel (Is 57,15; Dan 9,24); c'est
pourquoi, inspirés par le ciel, ses parents La conduisirent dans le Saint des Saints. En résumé,
tout ce qui s'accomplit miraculeusement en rapport avec Celle qui devait naitre et enfanter n'était
qu'un prélude a des miracles encore plus grands dont Celui qui s'est incarné d'Elle a entouré Sa
venue au monde, rendant la splendeur de la vérité de I'économie a la mesure de la perception
humaine. Les énumérer ne dépasserait pas le cadre de notre raisonnement ni les besoins actuels;
mais notre propos immédiat est la vie méme de la Vierge Marie, une vie qui, il convient de le dire,
était conforme a celle de Celui qui est né d'elle, et non d'un autre homme, et qu'il faut suivre et
étudier avec profit.



Saint Georges Scholarius

7. Ainsi, elle (comme son Divin Fils) n'a pas progressé graduellement vers la vertu, ni
atteint la pureté par ses propres efforts, ni un rang angélique par la seule diligence durant sa vie
terrestre, avant méme que le Seigneur des Anges ne demeure en elle. Elle était plutét un
Instrument, immédiatement préparé par Dieu pour un tel service — avant méme que le temps ne
soit venu pour ce service, qui exigeait non seulement la pureté de I'ame et du corps, mais aussi
I'age approprié de ce dernier. C'est pourquoi Celui qui devait se servir de cet Instrument a pris soin
de le préparer d'abord. Si aucune ame ne pouvait, par elle-méme, se rendre digne d'un tel service,
combien moins la nature du corps qui lui est uni le pourrait-elle.

Ainsi, non seulement Elle a coopére et prété main-forte a Sa volonté, comme c'est le cas
pour d'autres personnes vertueuses, mais, plus encore, Elle a dignement permis que la
préparation prescrite s'accomplisse en Elle, afin que son effet, selon I'état et la force donnés, soit
en toutes choses conforme a Sa volonté. Cet état, cependant, ne lui est pas devenu inhérent par
des actes accomplis en grand nombre et avec méthode sur une longue période et avec zéle, mais
il a été implanté dans sa nature par le ciel, de sorte qu'aucune trace, méme infime, de défaut
naturel ne subsiste en Elle. Et ce que la conception sans semence a donné a Celui qui est né
d'Elle, la grace divine I'a également accompli en Elle, bien que née d'une semence : et ce, de telle
sorte que chez les deux il y aurait une pureté remarquable; chez Celui qui est né d'Elle, elle serait
plus glorieuse encore, en raison de Sa nature, qui n'a aucun fondement pour l'impureté; et, comme
celle qui devait donner naissance au Trés Pur, elle devait étre d'une pureté absolue dés le départ,
bien qu'Elle et eu une raison d'impureté inhérente a sa nature.

8. Par conséquent, tout était assurément conforme a la pureté de la Mére, la premiére et la
derniére dans le degré de bonheur qui lui est inhérent dans la nature humaine : le dévouement a
Dieu; la demeure dans le Saint des Saints, seule parmi toutes les autres vierges (qui vivaient a
proximité dans les chambres des jeunes filles situées a I'extérieur), en accomplissement des
prototypes qui s'y trouvaient et qui lui servaient de prototypes; une merveilleuse maniére de vivre
dans des lieux sacrés; l'observation des anges eux-mémes; la perfection de I'dame, s'élevant avec
la croissance du corps; s'élevant non pas de l'activité a la contemplation, non pas de l'auto-
purification a I'état de purification atteinte, non pas de I'état de mercenaires a I'état de fils, non pas
d'une soumission instable a Dieu — a l'inébranlable et a I'éternel; Non, pour Elle, I'ascension
s'exprimait par degrés d'amour et par des illuminations célestes, éclairant toujours davantage Son
ame, vouée a l'amour divin, tandis que son corps, uni a une telle dme, jouissait d'une vie
entiérement donnée par elle et, de ce fait, sans causer le moindre désagrément, car le plus pur
était uni au plus pur et la servait. Je vais maintenant exposer brievement : Son départ pieux du
Temple, alors que le moment du sacrement pour lequel Elle se préparait approchait, ses fiancgailles
avec Celui qui, en temps voulu, la servirait, elle et le sacrement, et prendrait grand soin d'Elle et de
ceux qui douteraient des miracles étonnants qui s'accomplissaient en Elle, ayant été depuis
longtemps éclairé a cette fin. Elle ne fut pas consternée a la vue de Gabriel, ni n'exprima de doute
quant a I'exagération des proclamations, contrairement a Zacharie, qui, pour un événement moins
étonnant, était grand prétre et ancien, et lui-méme habitué aux visions et aux apparitions d'anges.
Apreés la Nativité, le soin ardent que la Mére et Servante du Fils engendré prodiguait a son égard,
soin digne du Fils et de Dieu, marqua pour Elle, qui jusque-la s'était vouée a la contemplation et y
était habituée, le début d'une vie active. Ce travail, cependant, n'était ni un ajout a la
contemplation, ni un soustraction a celle-ci. Car non pour Elle-méme, non pour le bien d'autrui par
Sa médiation, non par soumission a la nature, non par simple amour du prochain, mais —
résolument et constamment, par amour — Elle servait le Maitre. Avec Lui, elle était sans cesse en
communion avec Lui et avec Celui qui lui est apparu, Elle était unie. Et, servant corporellement,
avec joie, d'une sincérité et d'une ferveur absolues — en un mot, sacrées —, Elle endura les travaux
qui suivirent, en particulier ceux de I'exil, annoncés depuis longtemps par les prophétes.

9. Puisque notre Maitre était occupé par les travaux de I'économie et n'était plus beaucoup
aupres de sa Mére, celle-ci, tout en se conformant aux travaux et aux soucis de son Fils et Maitre,
bien que séparée de lui, collaborait avec lui par ses priéres et en réfléchissant a ce que donnerait
cette ceuvre nouvelle et extraordinaire. Ainsi, méme si elle n'était pas physiquement avec lui, elle
demeurait plus prés de lui d'une maniére exaltée et divine, jusqu'a son apparition au Crucifié; et
lors de sa Résurrection et de son Ascension, elle se réjouit avec ceux qui le contemplaient. Les
travaux des disciples sur leurs chemins étaient magnifiquement partagés avec elle dans une vie
d'une grande sagesse, vécue avec modestie, en accord avec la Passion du Fils et de Dieu. De
méme qu'll s'y est soumis volontairement, Elle, par amour pour Lui, les a vaillamment endurées,
non seulement pour que, ayant regu la premiére sanctification et étant ainsi sanctifiee davantage
par une telle communion avec Dieu, Elle puisse jouir des bénédictions célestes plus que toute
autre, mais aussi par justice, afin de ne pas oublier ce que d'autres avaient accompli avec zéle. Et

4



Saint Georges Scholarius

si son Fils et Dieu, qui a légitimé pour les hommes le chemin de la vie céleste, devait étre le
premier a I'accomplir et, par Son exemple, a montrer qu'il était le plus facile pour ceux qui, a cause
de ses exigences, hésitaient en vain, comment aurait-Elle, possédant la grace supréme, pu
négliger sa contribution, ne pas rendre grace pour Son élection plus naturelle, ou ne pas révéler
par ses actes, comme |l I'a révélé, la loi du Trés-Aimé aux autres, et en particulier aux femmes,
afin que la nature féminine ne soit en rien en reste par rapport aux exploits des hommes, ayant en
Elle un tel Guide ? En réalité, elle lutta tant pour la piété que pour l'acquisition de la vertu,
coopérant et s'efforgant de lui ressembler autant que possible. Ainsi, ce qui lui appartenait avant la
conception et la naissance (du Fils divin) était un don de grace céleste qui la sanctifiait, et cela
était nécessaire en raison de son besoin, sans aucun effort de sa part, dans sa sanctification
naturelle pour une telle participation a Dieu. Mais ses vertus actives (comme nous I'avons montré
plus haut) étaient les efforts qu'elle a endurés aprés tout cela — entierement en accord avec l'ordre
divin, afin que, par conséquent, elle soit digne du service (prédestiné et confié a elle); mais le fait
qu'elle ait pu étre prédestinée au service précisément a cause de ces efforts (futurs) n'exclut
nullement qu'elle puisse étre pleinement digne de ce service par elle-méme (c'est-a-dire sans
aucun effort de sa part).

10. Ainsi, lorsqu'elle, languissant dans le Fils divin, s'apprétait a partir — et ce, bien plus que
Paul, qui désirait la délivrance, comme il est évident, car elle était unie au Christ d'une maniére
bien plus divine et intime, et avait atteint ici le summum de la vertu, tandis que Paul était contraint
de multiplier ses couronnes par la prolongation de sa prédication —, méme ce qui concernait son
départ fut agencé en harmonie avec toute sa vie, a savoir : la prescience qu'elle avait de
l'accomplissement imminent de son désir; la maladie, qui, proportionnellement, préparait le temps
avant son départ, a la fois pour la démonstration du merveilleux amour de la sagesse qui I'habitait,
et pour le bien de ceux qui I'entouraient étroitement tandis qu'elle se préparait a la mort; I'extase
des apdbtres a sa vue depuis le ciel, d'une telle distance, qui leur apporta, ainsi qu'a elle, une si
grande joie; le cantique de son départ, mélé de douleur et de joie; les louanges des anges,
chantant avec elle tandis qu'elle montait au ciel, emplissant l'air et pénétrant par les oreilles
jusqu'au cceur de ceux qui étaient alors présents; Les miracles du corps saint du défunt; son
inhumation dans la terre avec révérence et crainte; I'absence du corps mort tant attendu; non sans
signification, retiré d'ici, afin que le corps qui a donné chair a Dieu puisse avoir un destin plus
grand.

Dieu seul connait son destin; nous autres humains, chacun a notre maniére, le
conjecturons. Certains disent, par exemple, que ce corps sacré fut transféré dans ce qui fut jadis le
Paradis sur terre, ou I'on attend le Second Avénement du Christ; et qu'il ne ressuscitera pas alors
comme les autres corps, car il doit demeurer exactement dans le méme état, sans aucun
changement, tel qu'il était immédiatement aprés la mort; mais qu'il lui suffira ensuite de reprendre
vie. D'autres, cependant, soutiennent qu'il reprit vie le troisieme jour aprés la mort, lorsque I'ame
(de la Mére de Dieu) redescendit du ciel en lui et, ayant connu le changement et la transformation
attendus des corps qui ressusciteront (au Second Avénement du Christ), fut emportée au ciel avec
I'ame. Nous adhérons nous-mémes a cette opinion, plus raisonnable et tout a fait plausible. Les
proclamations de la proximité qu'elle avait avec lui la-bas, qui suivirent et par lesquelles le Maitre
honora sa Mére terrestre — quel mot pourrait les exprimer ?!

11. Quant a sa bienveillance envers les hommes, ainsi qu'a sa sollicitude pour ceux qui
L'invoquent ici avec révérence, nul ne saurait en douter; et que presque tout Lui soit possible
grace a l'assurance qu'Elle a devant Celui qui peut I'accorder, est confirmé par les actes. Car qui,
parmi ceux qui se sont pieusement adressés a Elle, est reparti insatisfait ?

Quelle cité, quel peuple, quelle famille, ayant désespéré de l'aide humaine, n'a pas éte,
d'une maniére ou d'une autre, délivré de tout danger menacgant ? A ceux qui se tournent vers Elle
et, tels un sarment suppliant, apportent le repentir de leurs péchés, qui, sinon Elle, est la Garante
et la Protectrice des ames qui reviennent repentantes a la crainte et a I'amour divins ? Qui d'autre,
dans les nombreux malheurs de la vie, est le Havre et le Refuge ? A qui, aprés le Créateur de
toute chose, la terre entiére rend-elle grace, si ce n'est peut-étre a ceux qui ne connaissent méme
pas le Créateur, car ils s'aveuglent volontairement pour ne pas voir la lumiére ?

12. Désormais au ciel, Elle unit en Elle les rangs des ames bienheureuses, et méme les
anges, partageant tous les dons précieux de la grace divine, présents individuellement a chaque
rang de saints. Ayant surpasseé tous les autres en mesure (de ces dons) et étant abondamment
ornée des vertus de tous, Elle fut immédiatement élevée au-dessus de tous les rangs. Comment
pourrait-Elle ne pas étre infiniment plus grande que ceux qui vivaient dans I'humilité et la
purification de la chair, sans connaitre le moindre confort, dans les déserts, Elle qui fut sanctifiée
avant de tels combats, et qui les accomplit ensuite avec une telle beauté que, méme sans

5



Saint Georges Scholarius

l'illumination initiale, Elle aurait légitimement conservé la suprématie sur tous les ascétes qui
choisissaient une telle voie ?

Le martyre, orné de la transcendance de I'amour, qui consiste a donner joyeusement sa vie
pour I'étre aimé et qui fréle le danger évident de la mort, est une caractéristique de ceux qui
subissent le martyre pour la vérité. Mourir volontairement et quotidiennement par haine du corps et
par des labeurs prolongés pour acqueérir I'amour sacré n'est pas moins un acte digne des saints.
Ainsi, de tels hommes sont d'excellents martyrs en temps de paix, méme s'ils n'ont pas I'occasion
de I'étre face a la persécution; mais si I'heure est venue, ils ne reculent pas devant le martyre au
sens le plus profond du terme. Et qui oserait nier que la Vierge Marie était, de tous les hommes, la
plus prompte a choisir la mort pour la vérité, si, par rapport a la vérité, pour son Gardien comme
pour elle-méme, manifester ce martyre en temps de paix, dont nous avons parlé plus haut,
revenait a témoigner d'une admiration sans bornes pour la sagesse — un martyre en lequel elle n'a
rien a envier aux premiers ?

Il est parfaitement clair que le sacerdoce et la dignité qu'il incarne correspondent en tout
point & Elle, a laquelle elle est liée par une chaine ininterrompue de générations, nourrie au
temple, y menant une vie particuliére et imprégnant son dme de ce qui s'y accomplissait, afin de
transcender les images qu'il contenait — et qui donna naissance au Trés-Haut Prétre, lequel s'offrit
lui-méme en sacrifice pour la création.

Les prophétes, cependant, lui sont infiniment inférieurs — non seulement parce qu'Elle fut la
cause de leur cessation, parce que Son apparition marqua la limite et la fin des prophéties, mais
aussi parce que, en tant que Prophétesse, Elle fut chantée par les prophétes eux-mémes et
révélée comme telle par les faits, précisément lorsqu'Elle annonga que toutes les générations La
béniraient et que la plus grande ceuvre de la Divine Providence allait s'accomplir pour les autres,
grace a laquelle Elle-méme serait exaltée par la puissance divine. Et pour les apétres, Elle était,
bien sir, la Maitresse, s'étant placée a leur rang non par un concours de circonstances, mais par
vertu, et aussi parce qu'Elle était la Mére du Maitre commun, qui désirait se revétir de I'image d'un
serviteur. C'est pourquoi, tout au long de leur vie terrestre, ils La placérent a la téte de I'histoire
(évangélique) de I'économie (la recréation de I'humanité), et lorsqu'Elle quitta la terre, ils
accomplirent leur devoir envers le Maitre; car, ne pouvant étre présents a sa mort ni a ses
funérailles, saisis de crainte pour leur vie et pour d'autres raisons liées a I'‘économie, ils
accomplirent alors leur service envers sa Mére, avec l'aide de la grace divine qui, bien qu'ils
n'eussent pu le faire de leur plein gré, les conduisit miraculeusement vers Elle.

13. Si les rangs des bienheureux, transférés de la terre au sein des puissances angéliques,
sont placés parmi les rangs angéliques supérieurs, c'est-a-dire au-dessus des rangs inférieurs non
seulement des hommes, mais aussi des anges eux-mémes, et si cela est vrai pour tous, du
premier au dernier, alors il est naturel que la Vierge Marie, placée au ciel au-dessus des hommes,
soit également placée au-dessus des puissances angéliques, avec lesquelles sont placés les
rangs des bienheureux de la terre; et elle est placée au premier rang, et de facon significativement
plus excellente (que toutes les puissances angéliques). Et c'est un grand don de Dieu envers les
hommes et il a un fondement trés raisonnable. Car les bienheureux, qui appartiennent au huitiéme
rang des anges — afin qu'ils aient eux-mémes un rang semblable parmi leurs semblables — sont
plus bienheureux que tous les anges du neuviéme rang, les surpassant, sinon par les dons de leur
nature, du moins par le don du bonheur supréme et surnaturel, puisqu'il a été établi que, par
nature, les étres incorporels sont supérieurs aux ames créées ici-bas avec leurs corps. Etil n'y a
rien d'anormal a ce que les hommes bienheureux soient répartis en rangs a la fois en proportion
de lI'amour de la sagesse qu'ils ont manifesté ici (dans la vie terrestre) et conformément aux dons
divins ajoutés a cet amour de la sagesse; et il n'y a rien d'injuste a ce que les rangs des
bienheureux soient numeérotés parmi les rangs angéliques, puisque les hommes divins disent que
le but méme de la création de 'homme par Dieu était de remplacer les anges déchus. Car j'admets
que les dmes ici purifiées de toute matiére, par le zéle investi d'un grand labeur, ne sont pas moins
dignes que celles qui, par nature, ont recu de Dieu la grace de n'avoir rien en commun avec le
corps; et quant au degré (de cet état de béatitude), je crois qu'il correspond a la catégorie du
bonheur supréme surnaturel, dont j'ai déja parlé. Deés lors, devrions-nous nous étonner si ce qui
vaut pour les autres bienheureux les uns par rapport aux autres s'applique également a Elle, qui
est au-dessus de tous les bienheureux; et que, par conséquent, en vertu des dons de grace qui
surpassent ceux de tous, Elle soit placée au-dessus de tous, et méme au-dessus du premier, dans
le rang duquel elle se trouve ? — Car si elle, en tant que servante de Dieu, devait avoir une place
parmi Ses serviteurs et Ses créations, alors, en tant que Mére de Dieu, qui, conformément aux
dons regus ici-bas, a regu la-bas une plénitude de bonheur encore plus grande, il convenait qu'Elle
occupe et ait la premiére place parmi les créations les plus exaltées.

6



Saint Georges Scholarius

14. Mais le temps est venu de louer la Mére de Dieu, bien qu'aucun mot ne soit assez fort
pour cela; car Elle, imitant I'amour divin pour I'numanité, détermine sa faveur non selon nos
mérites, mais selon nos bonnes intentions. Lorsque la féte actuelle requiert les hymnes
d'ouverture, alors, en effet, toutes les chorales de fidéles du monde entier les chantent; et comme
alors, lorsqu'Elle quitta ce Vase sacré (c'est-a-dire son corps) pour un court instant, car il lui aurait
été impossible de s'y réunir si Elle ne s'en était d'abord séparée; ce qui s'applique également, de
maniére équivalente, au Maitre de tous; pourquoi, bien qu'll fit sans péché, Il porta le chatiment de
ceux qui ont péché, pourquoi aussi |l mourut, bien qu'll fat plus fort que la mort, parce qu'll n'était
pas issu d'une semence; car, avec les premiers principes de I'humanité, nous participons a toute
autre rétribution, ainsi qu'a celle qui consiste en la mort, puisque la rétribution suit le péché; Et
ainsi, comme alors le chant fut tissé de tout : du visage sacré des apétres; de la multitude des
croyants qui lui offrirent une sépulture sainte; de I'assemblée des anges : certains recevant avec
révérence de son corps son ame, semblable a eux et égale aux anges, d'autres venant a sa
rencontre, d'autres I'accompagnant dans une héate incompréhensible propre aux esprits, d'autres
préparant les portes du ciel, d'autres lui cédant le passage, entrant pour la présence la plus
immeédiate auprés de Dieu; ainsi maintenant, emplissant le monde entier, au-dessus et au-
dessous, la création de Dieu, demeurant dans le souvenir de ce jour, en fait le sujet d'hymnes en
I'honneur de la Bienfaitrice. Nous n'avons toutefois insisté que sur un seul de ces louanges : nous
avons présenté la grace divine extraordinaire (surnaturelle) manifestée en la Bienheureuse et
I'exercice de la vertu qui I'accompagne, en quoi Elle est incomparable — tout comme Jésus, qui
rayonnait d'Elle, ayant regu de Sa nature humaine, I'a rendue digne, autant que faire se pouvait, de
Son accueil. Nous avons ensuite proclamé tout ce qui La concernait et ce qui s'est formé autour
d'Elle, que nous chantons non seulement aujourd'hui mais aussi chaque jour, en nous souvenant
de Sa vie terrestre et de Son glorieux Repos; de Son audace au ciel, des espérances que nous
placons en Elle et des dons qu'Elle dispense, par lesquels Elle répond aux pieuses espérances —
afin qu'aprés Dieu, Elle soit pour nous «Tout». Que chacun Lui offre les louanges qu'il peut, mais
pour nous, comme il convient, il suffisait de montrer son état béni, surpassant tous les hommes,
tant dans sa vie que dans son repos, entierement donné par Dieu, puis fortifié par ses efforts
personnels, et ainsi accomplir notre tache, énoncée dans la préface; et, voici, par sa permission,
cette tache a été accomplie. A

15. Mais, 6 Vierge Marie, Mére du Fils de Dieu ! O parure du genre humain, merveille des
anges, beauté de toute la création, couronne de virginité, couronne de sérénité, Image fidéle de
Dieu, Reine trés miséricordieuse ! Acceptez maintenant ce don nouveau, le dernier en ces temps
de la fin, de ma part, moi qui suis un ver devant Vous, offert par Votre permission, en
accomplissement de mon désir le plus sincére. Et présentez-nous a Dieu, implorant Sa
miséricorde dans un repentir sincére. Priez-Le de bien vouloir nous épargner pour Lui et pour
Vous, mais non pour nous-mémes et notre indignité. Car il ne suffit pas qu'aprés avoir désobéi
sans vergogne a un tel Pére et Maitre, nous revenions a la prudence. Le bien que nous faisons
n'est qu'un faible paiement d'une dette immense, méme s'il n'est pas rendu inutile ou dévalué par
quelque autre manquement. L'impudence dans la violation des lois divines, cependant, demeure
une offense absolument irréparable. Telle serait la loi de la justice. Mais la miséricorde du
Créateur, qui surpasse toute intelligence, méme le paiement imparfait de la dette est comptabilisé
dans le bilan des péchés, et a un degré si grand, a un degré si complétement surnaturel, que le
Trés-Haut lui-méme est intervenu en notre faveur — en envoyant sur terre son Verbe toujours
présent et coexistant, qui devait mourir pour les hommes qui, jusque-la, avaient été pervers envers
Lui — non pas pour mourir au sens ou le Verbe de Dieu Lui-méme a été soumis a la mort : la nature
humaine, inconcevablement recue de toi, devait mourir, ce que Dieu a regu et uni a Lui-méme, y
ayant consenti, ou plutét, Il 'a désiré Lui-méme et 'avait désiré depuis longtemps, ce a quoi la
nature humaine, existant en Lui, a également consenti, pour cette raison, et a été recue par Dieu.

16. 1l nous suffit véritablement de prier pour cela seul, car en cela seul tout est contenu.
Quant a l'autre (c'est-a-dire la délivrance de notre patrie des Turcs), pour laquelle nous implorons
tous ensemble jour aprés jour, nous nous en remettons au jugement divin et au vétre. Car vous ne
pouvez Lui demander ce que vous savez qu'll ne vous accordera pas. C'est pourquoi vous
n'agissez plus maintenant, comme vous le faisiez auparavant, en réponse a nos priéres. Cela ne
doit pas étre attribué a votre négligence a notre égard, mais plutét au fait que vous ne manifestez
aucune préoccupation et ne freinez pas le cours des événements, car vous étes satisfait de la
décision divine a notre égard, décision que vous savez conforme a nos mérites. Car il ne peut étre
caché ni a vous, ni a Dieu Lui-méme, dans quelle mesure nos actes correspondent a nos
demandes, et quelle décision la balance du jugement le plus philanthropique rendra quant a leur
concordance ou leur incohérence.



Saint Georges Scholarius

17 Car il ne nous suffit pas d’approcher, de demander et de supplier, mais il faut poser un
fondement d’ceuvres, par lequel, nous détournant de nos folies passées et avec contrition, nous
pourrons plaire a celui qui est capable d’accorder en réponse a nos demandes.

Ainsi, il fut un temps ou Toi, avec Dieu, accordais un meilleur destin a notre patrie et a tout
notre peuple; c'était alors que nous respections Ses lois. Puis nous avons commencé a nous
égarer (ou a « perdre la raison »), et c'est pourquoi, par le Jugement Céleste, nous avons été
chatiés par des épreuves. Tu as délivré des dangers menagants ceux qui se sont de nouveau
tournés vers toi et ont joint a leurs priéres une correction morale, aussitot confirmée par des actes
et de nombreuses promesses pour l'avenir. Mais lorsque le mal en nous s'est accru et que les
malheurs mérités se sont abattus avec une sévérité accrue, comment considérer a juste titre les
derniers malheurs ? N'auraient-ils pas pu étre véritablement les derniers si nous avions
immeédiatement désiré nous repentir sincérement et examiner et éliminer les causes de ces
malheurs ? Nous, au contraire, si nous n'avions pas osé auparavant commettre le mal, nous
I'avons maintenant ajouté a celui-ci, et ainsi nous avons bu la coupe de la colére finale, et par nos
cris vains, nous ne l'avons pas adoucie, mais nous avons irrité Dieu davantage encore.

18. Si donc Il a permis que nous, qui étions alors vivants, soyons tués, parce que nous
avions si méchamment et de toutes maniéres attristé I'Auteur de la vie en nous; si, avec nous, Il a
aussitét abandonné ceux qui nous ont suivis, alors quel espoir y a-t-il d'une résurrection, puisque
nous ne sentons méme pas que nous sommes morts ? Ou, plutét, selon un jugement sain et
juste : quel malheur extréme ne devrions-nous pas (encore) attendre de cette juste succession de
malheurs qui se sont abattus sur nous, s'il ne reste encore qu'une partie des maux extrémes ?
Nous ne vous dérangerons plus, ni Dieu, a ce sujet (c'est-a-dire au sujet du salut de notre patrie),
nous contentant de ses desseins; Mais, conscients de notre propre valeur et de celle de ceux qui
nous entourent, nous n'aspirons plus a rien de plus. Toutefois, nous ne le nourrissons que dans la
mesure ou nous apprenons de I'exemple extraordinaire et rare du verset 20 : ne jamais perdre
espoir en Dieu, mort pour les pécheurs. Nous prions seulement pour qu'll nous rappelle
rapidement a Lui, car nous sommes épuisés : épuisés par l'amour seul face aux malheurs
communs, et par l'insouciance d'autrui; épuisés par le constat de la totale perversion spirituelle de
I'hnumanité, indigne des dons de Dieu et des Tiens, digne seulement de nos péchés, a cause
desquels, comme chacun sait, nous avons été privés de toutes les bénédictions et méme, hélas,
conduits a la mort. Accueillez-moi donc dans la piété paternelle ('orthodoxie) et la vertu connues
de Dieu et de Vous, méme si elles demeurent cachées aux hommes. C'est pourquoi, aprés notre
premiére demande, nous prions Dieu par ton intermédiaire, afin qu'a Lui soient gloire et adoration
de la part de tous les étres, pour I'éterniteé. Amen.



