
Saint Georges Scholarius

Sermon sur la Dormition  

de la très sainte Enfantrice de Dieu  1

écrit et lu au monastère patriarcal du Très-Bienheureux, lors de notre troisième pèlerinage. 

 1. Le début de l'année nous rappelle la Nativité de la Vierge Marie, qui marqua pour tous 
les hommes le commencement de leur naissance en vérité et en esprit. Et cette fin de l'an 8 nous 
fait commémorer son Repos de terre, scellant ainsi la série de fêtes de la Vierge et des dons divins 
qui y sont célébrés. De sorte que, comme dans une orbite perpétuelle, la Mère de Dieu le Verbe 
soit pour nous la limite de notre vie physique et spirituelle. Car, selon la divine Providence, elle est 
pour nous un modèle de la vie présente précisément parce qu'elle est apparue, avec Dieu, comme 
la cause de la vie éternelle, tant par son service au mystère (l'Incarnation du Christ), 
accomplissant ainsi le dessein d'un instrument co-naturel pour cela, que parce que, par son mode 
de vie, Elle fut pour tous un modèle et une précurseure. 
 Ainsi, à tous les hommes, et à moi comme à tous les autres, cette grande joie est accordée 
année après année; un tel bonheur est ainsi ordonné, car ceux qui ont établi les lois régissant les 
fêtes l'ont fait non par pur plaisir, mais plutôt parce qu'ils ont tout distribué selon la correspondance 
réelle des choses. Quant à moi, dès le début de ma vie adulte, parmi de nombreuses autres 
grâces dont Elle était la cause, Elle me permit, comme une sorte de prélude à divers exploits dans 
le domaine de la littérature, et en même temps comme fruit de l'âge adulte, de Lui dédier une 
doxologie pour l'Annonciation, qui, mise en musique, fut alors chantée et récitée avec succès; et 
Elle nous accorda, à nous qui avons survécu jusqu'à présent, malgré le déclin de ce genre de zèle, 
une occasion propice pour cela; à savoir, ajouter mon offrande finale après de nombreux autres 
discours que je Lui avais entre-temps présentés – comme l'apogée, il faut le supposer, de mon 
zèle et de ma vie; et, selon Dieu, une action de grâce envers Elle pour tout cela ! Gloire à Celui 
qui, dans nos faiblesses, nos peines, nos épreuves présentes et à venir – personnelles et sociales 
–, nous l’a donnée comme modèle, exemple, source d’espérance et de prospérité, guide; non 
seulement à nous, mais aussi à tous ceux qui, d’une manière ou d’une autre, ont été témoins des 
miracles qui lui sont liés; en somme, à tous les hommes, même si tous ne souhaitent pas le voir 
ouvertement. Si nous unifions cette troisième et neuvième offrande de notre parole, nous pouvons 
affirmer que le fruit de toutes les grâces divines reçues par son intermédiaire (ou grâce à elle) est 
son ascension au ciel, que nous célébrons non plus lors d’une joyeuse assemblée, comme 
auparavant, mais lors d’une pieuse assemblée, au nom de la piété (l’Orthodoxie), malgré les 
épreuves, lors d’une assemblée, depuis les origines, de fidèles et, également, de défenseurs (de 
l’Orthodoxie). 
 Et puisque tout ce qui concerne son Mystère a été loué par beaucoup, ainsi que par nous-
mêmes, dans nos discours précédents – dans la mesure de nos capacités, car il est impossible à 
l'esprit ou à la parole humaine de le comprendre pleinement, même si tous s'unissaient à cette fin 
– et puisque, de plus, les miracles survenus pendant Sa Pâque ont été magnifiquement relatés par 
d'autres, nous estimons inutile de les répéter ou de les exposer différemment. Ce n'est ni l'un ni 
l'autre de nos usages. Nous vous nourrirons et honorerons la fête de nouvelles offrandes, avec sa 
permission et son illumination, dans l'espoir d'un bon résultat, et nous croyons qu'en honorant la 
Mère de la Sagesse divine, nous devons manifester cette vénération moins par les mots que par 
l'amour de la sagesse. C'est pourquoi, (dans notre sermon), nous n'ajouterons rien à ce qui a déjà 
été dit, ni par d'autres ni par nous-mêmes. Mais s’il s’avérait nécessaire de relier notre thème du 
Sacrement à un exposé général des événements, que nul ne nous reproche à juste titre d’avoir 
ainsi rompu la promesse. 
 2. Pour tous ceux qui sont prédestinés à la vie éternelle, puisqu’ils tendent par nature et par 
raison vers ce but, le point de départ naturel de ce chemin heureux est leur propre diligence, qui 
accompagne leurs dons naturels, ainsi que l’instruction de leurs parents, la direction de leurs 
éducateurs et de leurs enseignants, et aussi leur propre zèle et leur pratique du beau. Grâce à 
cela, devenus adeptes d’une conduite belle et préparés à la pratique de la vertu, ils dirigent toute 
l’inclination de leur volonté vers le bien, et bien que les embuscades que leur imposent les 

 Le sermon suivant, comme l'indique l'inscription manuscrite, fut prononcé par saint Georges 1

Scholarius en août 1464 au monastère patriarcal du «Très Bienheureux », lors de sa troisième 
prise de fonction à la tête de l'Église. Il est conservé dans deux manuscrits grecs de la 
Bibliothèque nationale de France (n° 1289 et 192?). Il fut publié, accompagné d'une traduction 
latine, dans le tome XVI de la Patrologia Orientalis (p. 570-587) par Mgr Jugi. On le trouve 
également dans le tome I des Œuvres complètes de Gennadius Scholarius (p. 197-210).

1



Saint Georges Scholarius

impressions (du monde sensible qui les entoure) leur soient quelque peu opposées, ils s’en 
détournent, tels de petits chiens insolents, aussitôt fouettés par le «bâton» de la raison. «L’étape 
intermédiaire pour eux est l’approche de la vie détachée que mènent ceux qui sont purifiés, 
comme déjà détachés du corps, dont tout le désir est tourné exclusivement vers Dieu, car ils n’ont 
rien négligé qui puisse leur révéler la possibilité de se frayer un chemin vers Lui; la fin, cependant, 
est la vie divine qui rayonne en eux d’en haut; ils n’entrent pas encore pleinement en communion 
avec la Divinité, mais, l’ayant trouvée, autant que cela est possible pour ceux qui sont dans ce 
corps, ils tournent directement leurs pensées vers la contemplation des destinées divines, 
précisément parce qu’ils ont Dieu en eux et dans toute leur perception du monde, prévoyant cet 
Auteur de toute chose, comme il sied à ceux qui sont divinement inspirés et comblés des dons qui 
en découlent. Et ainsi, au début, ils traitaient leur corps comme un ennemi; puis ils n’en prenaient 
soin, ni de son maintien en vie, que comme on prend soin de son moyen de transport ou de son 
collègue, car il devient alors obéissant et ne résiste pas à l’esprit; à la fin, ils le supportent comme 
une ombre qui les accompagne, ou comme un fardeau imposé.» les enlever d'en haut, et ne plus 
vivre dans le corps, mais dans l’esprit. 
 3. Telle est, pour autant qu'il convienne de la décrire brièvement, la vie ici-bas de ces 
grands hommes : un tel homme hérite nécessairement de la vie éternelle, conforme au désir de 
Celui qui seul la connaît parfaitement et est capable de l'accorder, tandis qu'au contraire, une 
tribulation sans fin attend ceux qui ont vécu à l'encontre de cette volonté. Cette même vie, après la 
libération miraculeuse, Il l'accorde aussi aux corps, fondés sur les âmes, lorsque les corps sont de 
nouveau unis à elles et plus heureusement unis à elles dans les conditions propres à cette vie et à 
ce lieu. Mais lorsque le Verbe de Dieu, dans l'Incarnation, a assumé la nature humaine de façon 
plus naturelle, cet Homme n'a nullement suivi cette voie. Car, en tant que véritable Homme, il lui 
suffisait, pour l'économie parfaite, de vivre comme un être humain, se révélant supérieur, comme il 
sied, mais vivant dans l'âme et usant du corps. Mais en tant que Fils de Dieu et Dieu lui-même, 
qui, d'une manière plus naturelle (miraculeuse), a assumé l'homme et l'a uni à lui en une seule 
personne, une manière de vivre plus excellente que celle de l'homme – et il est impossible 
d'exprimer combien plus excellente – lui correspondait; et il devait aussi communiquer à la nature 
humaine qu'il avait assumée l'entrée dans cette vie éternelle, ainsi que toute la manière de vivre 
qui y correspond; c'est pourquoi notre Jésus a véritablement vécu non seulement selon l'exemple 
de tous les autres hommes, mais aussi de manière plus excellente que tout homme. Je ne parle 
pas de ses miracles divins, ni de sa simple manière de vivre, mais de l'ordre même de cette 
manière de vivre. 
 Car il n'a pas atteint progressivement le sommet de la vertu; il n'a pas recherché le but fixé 
ailleurs; il n'a pas atteint les plus grandes vertus convenant à celui qui est purifié par la 
suppression des passions de la chair et la purification de l'âme par des actes (d'abord) plus 
humbles; il n'est pas passé de la vie active à la vie contemplative de manière stricte. Mais Il était à 
la fois Homme et Possesseur de toute la vertu humaine dans son intégralité, car telle était Sa 
nature prédestinée. Possédant la raison humaine, Il la possède immuablement, et sans le combat 
de la sensualité, conduisant au bien, ce qui est inhérent à Sa nature. Et Il était Lui-même à la fois 
la Fin, et immédiatement et véritablement Celui qui correspond à cette Fin. 
 4. Isaïe a prophétisé à son sujet, disant qu'avant de connaître ou de préférer le mal, Il 
choisirait le bien (Is 7,16), annonçant ainsi, semble-t-il, une prophétie mineure, quoique grande en 
elle-même, concernant le Mystère suprême; en réalité, et en vérité en aucune façon, il lui aurait été 
impossible de choisir le mal, tout comme il n'y avait alors rien qu'Il ne sache. Et, en effet, son corps 
a progressé avec l'âge, mais la grâce céleste était inhérente à Lui dès son enfance. Bien que son 
âme fût parfaite dès sa naissance, puisque son corps grandissait avec l'âge, il semblait à ceux qui 
Le voyaient que sa vertu augmentait avec l'âge. Dans la mesure où la probabilité d'un Mystère 
surnaturel peut être établie, il apparaît que l'Esprit divin a créé chair en la Vierge, immédiatement 
constituée comme instrument intermédiaire et déjà animée. L'âme a été imprimée dans le corps 
par le Verbe divin, non pas absent, en tant que Dieu, mais immédiatement et particulièrement 
présent. Car telle était Sa volonté, unie à celle du Père qui L'a envoyé. Certes, Il crée aussi 
d'autres âmes dans les hommes, mais Il les introduit par l'intermédiaire d'autrui; mais en Lui-même 
et dans la chair alors unie à Lui, Il a imprimé Lui-même l'âme de la Vierge. 
 Néanmoins, Il naquit selon la loi générale et, dès sa naissance, Il fut nourri comme le 
véritable Fils de l'Homme et de l'Homme. Il grandit aussi en âge; mais la perfection de son âme 
était en Lui dès le sein de sa mère. Il avait besoin de la maturation de l'instrument (intermédiaire) 
(c'est-à-dire la chair qu'Il assuma), non pour se former ou s'exercer afin d'acquérir pureté et 
sagesse, mais pour l'utiliser, né selon la loi, précisément de manière à apaiser la confusion de 
ceux qui, dès son enfance, étaient émerveillés par Son ineffable sagesse et Son intelligence. C'est 

2



Saint Georges Scholarius

pourquoi il avait besoin d'une Mère, d'un Époux et d'un Protecteur; tout cela, bien sûr, était 
approprié à Son corps, tant que cela était nécessaire selon la loi; et la grâce d'en haut était 
présente en Lui non seulement lorsqu'Il passa du premier âge au second, mais aussi lorsqu'Il était 
un nouveau-né.  
 5. Ainsi, dès le commencement, il vécut pleinement la vie contemplative, si bien que, dans 
sa plus tendre jeunesse, il émerveilla tous par sa sagesse et ses réponses. Mais la fin de sa vie 
parmi les hommes, pour laquelle il était parmi les hommes, révéla la plénitude de sa vie active. Et 
chacun de ces deux modes de sa vie requiert de nombreux mots; ou plutôt, aucun mot n'est 
suffisant pour les décrire; pour le présent besoin, ce qui a été dit suffit. Ainsi, bien que tous les 
vertueux parmi les hommes s'élèvent de la vie active à la vie contemplative, car, même imparfaits, 
ils possèdent néanmoins en eux l'étincelle et le germe de la perfection, de sorte que, 
progressivement et avec difficulté, ils peuvent atteindre une vie plus parfaite, notre Seigneur 
Jésus, étant plus excellent que l'homme, ayant immédiatement atteint la plénitude de la vie 
contemplative jusqu'à la fin, n'a pas négligé la vie active à son égard. Lorsque vint le moment de 
consacrer tous ses efforts au salut de l'humanité, alors, se maintenant au-dessus de la nature, Il se 
consacra entièrement à une vie active, destinée à apporter le salut à tous les autres et à Lui-même 
une gloire surnaturelle : car Il s'était abaissé à un degré si profond. Il devait être exalté, et pour 
s'être volontairement soumis au jugement des impies, la terre, le ciel et tout ce qui existe se 
soumirent à Lui et fléchirent le genou; et en portant le châtiment, étant sans péché, Il accomplit la 
volonté du Verbe de Dieu, uni à Lui et au Père qui L'a envoyé, dans la sentence exigée par la 
nature elle-même depuis des temps si anciens. Tout cela devait être accompli par Celui qui, non 
seulement en raison de la dignité convenant à la nature du Verbe de Dieu, mais aussi parce que 
seule ainsi la nature pouvait être sauvée, devait naître sans semence. Car il était nécessaire que 
le Pur intervienne en défense des impurs, en faveur des siens; l'Homme – mais celui qui 
compense pour toute l'humanité, car il possède en lui la dignité et la puissance de Dieu unies à lui. 
Il était impossible à celui qui descend d'une semence de ne pas posséder aussi l'impureté 
inhérente à celle-ci (le péché originel), qui, par cette même diffusion, retombe sur tous les 
hommes. Pour pouvoir intervenir en défense de tous les siens, il lui fallait une vraie Mère, et une 
conception, un développement dans le sein maternel, une naissance, une alimentation, et tout ce 
qui, selon la loi naturelle, convient à l'humanité. Ainsi, celui qui fut conçu sans semence connut 
naturellement une vie plus naturelle. 
 6. Naturellement, tout ce qui se rapportait au Mystère inhérent à Elle correspondait 
immédiatement à elle, destinée à Lui donner naissance. Et Sa vie fut empreinte de miracles 
semblables, dignes de la Mère de Dieu. Car Elle devait enfanter sans époux. Pour ceux qui La 
mirent au monde, Elle résolut la honte de la stérilité et la douleur insoutenable qui surpassait tout 
espoir; et avec leurs prières, bien que très douloureuses, la Prédestination divine avait, depuis des 
temps immémoriaux, convergé. Et elle, étant Vierge, et d'une pureté d'âme et de corps absolue, 
devait donner au Créateur part de sa chair – ses parents possédaient tout ce qui sied à un tel 
Enfant : une lignée ancienne, des biens, et la pureté d'âme et de corps. Et Gabriel lui annonça 
avec révérence les bénédictions qui lui parviendraient immédiatement du ciel – et par elle, au 
monde entier – ainsi que la prospérité tant attendue du genre humain. Ses parents, par de 
nombreuses révélations, savaient qu'elle serait et était leur Fruit divin, et que par elle (ou grâce à 
elle), Dieu voulait honorer l'humanité entière. Zacharie, cependant, incrédule face à l'ange de Dieu 
qui lui avait prédit la naissance d'un enfant dans sa vieillesse et qui, malgré sa stérilité, allait naître 
dans le ventre de sa mère et serait un précurseur, un témoin, un prophétiseur et celui qui 
baptiserait l'enfant merveilleux de sa parente, fut condamné au mutisme jusqu'à ce que 
l'événement se produise. Ainsi, lorsqu'Elle donna naissance, des louanges angéliques emplirent 
l'air, et les Mages, après un long voyage et de nombreux efforts, apportèrent avec révérence des 
présents à la Filiforme. Face à l'apparente pauvreté, ils furent emplis non de surprise, mais d'une 
immense joie de constater que leurs espoirs, fondés sur la destinée divine, n'avaient pas été 
déçus. Avant même sa naissance, des révélations divines avaient prédit Sa gloire future. D’elle 
devait naître le Saint des Saints, comme le disent Isaïe et Daniel (Is 57,15; Dan 9,24); c'est 
pourquoi, inspirés par le ciel, ses parents La conduisirent dans le Saint des Saints. En résumé, 
tout ce qui s'accomplit miraculeusement en rapport avec Celle qui devait naître et enfanter n'était 
qu'un prélude à des miracles encore plus grands dont Celui qui s'est incarné d'Elle a entouré Sa 
venue au monde, rendant la splendeur de la vérité de l'économie à la mesure de la perception 
humaine. Les énumérer ne dépasserait pas le cadre de notre raisonnement ni les besoins actuels; 
mais notre propos immédiat est la vie même de la Vierge Marie, une vie qui, il convient de le dire, 
était conforme à celle de Celui qui est né d'elle, et non d'un autre homme, et qu'il faut suivre et 
étudier avec profit.  

3



Saint Georges Scholarius

 7. Ainsi, elle (comme son Divin Fils) n'a pas progressé graduellement vers la vertu, ni 
atteint la pureté par ses propres efforts, ni un rang angélique par la seule diligence durant sa vie 
terrestre, avant même que le Seigneur des Anges ne demeure en elle. Elle était plutôt un 
Instrument, immédiatement préparé par Dieu pour un tel service – avant même que le temps ne 
soit venu pour ce service, qui exigeait non seulement la pureté de l'âme et du corps, mais aussi 
l'âge approprié de ce dernier. C'est pourquoi Celui qui devait se servir de cet Instrument a pris soin 
de le préparer d'abord. Si aucune âme ne pouvait, par elle-même, se rendre digne d'un tel service, 
combien moins la nature du corps qui lui est uni le pourrait-elle. 
 Ainsi, non seulement Elle a coopéré et prêté main-forte à Sa volonté, comme c'est le cas 
pour d'autres personnes vertueuses, mais, plus encore, Elle a dignement permis que la 
préparation prescrite s'accomplisse en Elle, afin que son effet, selon l'état et la force donnés, soit 
en toutes choses conforme à Sa volonté. Cet état, cependant, ne lui est pas devenu inhérent par 
des actes accomplis en grand nombre et avec méthode sur une longue période et avec zèle, mais 
il a été implanté dans sa nature par le ciel, de sorte qu'aucune trace, même infime, de défaut 
naturel ne subsiste en Elle. Et ce que la conception sans semence a donné à Celui qui est né 
d'Elle, la grâce divine l'a également accompli en Elle, bien que née d'une semence : et ce, de telle 
sorte que chez les deux il y aurait une pureté remarquable; chez Celui qui est né d'Elle, elle serait 
plus glorieuse encore, en raison de Sa nature, qui n'a aucun fondement pour l'impureté; et, comme 
celle qui devait donner naissance au Très Pur, elle devait être d'une pureté absolue dès le départ, 
bien qu'Elle eût eu une raison d'impureté inhérente à sa nature.  
 8. Par conséquent, tout était assurément conforme à la pureté de la Mère, la première et la 
dernière dans le degré de bonheur qui lui est inhérent dans la nature humaine : le dévouement à 
Dieu; la demeure dans le Saint des Saints, seule parmi toutes les autres vierges (qui vivaient à 
proximité dans les chambres des jeunes filles situées à l'extérieur), en accomplissement des 
prototypes qui s'y trouvaient et qui lui servaient de prototypes; une merveilleuse manière de vivre 
dans des lieux sacrés; l'observation des anges eux-mêmes; la perfection de l'âme, s'élevant avec 
la croissance du corps; s'élevant non pas de l'activité à la contemplation, non pas de l'auto-
purification à l'état de purification atteinte, non pas de l'état de mercenaires à l'état de fils, non pas 
d'une soumission instable à Dieu – à l'inébranlable et à l'éternel; Non, pour Elle, l'ascension 
s'exprimait par degrés d'amour et par des illuminations célestes, éclairant toujours davantage Son 
âme, vouée à l'amour divin, tandis que son corps, uni à une telle âme, jouissait d'une vie 
entièrement donnée par elle et, de ce fait, sans causer le moindre désagrément, car le plus pur 
était uni au plus pur et la servait. Je vais maintenant exposer brièvement : Son départ pieux du 
Temple, alors que le moment du sacrement pour lequel Elle se préparait approchait, ses fiançailles 
avec Celui qui, en temps voulu, la servirait, elle et le sacrement, et prendrait grand soin d'Elle et de 
ceux qui douteraient des miracles étonnants qui s'accomplissaient en Elle, ayant été depuis 
longtemps éclairé à cette fin. Elle ne fut pas consternée à la vue de Gabriel, ni n'exprima de doute 
quant à l'exagération des proclamations, contrairement à Zacharie, qui, pour un événement moins 
étonnant, était grand prêtre et ancien, et lui-même habitué aux visions et aux apparitions d'anges. 
Après la Nativité, le soin ardent que la Mère et Servante du Fils engendré prodiguait à son égard, 
soin digne du Fils et de Dieu, marqua pour Elle, qui jusque-là s'était vouée à la contemplation et y 
était habituée, le début d'une vie active. Ce travail, cependant, n'était ni un ajout à la 
contemplation, ni un soustraction à celle-ci. Car non pour Elle-même, non pour le bien d'autrui par 
Sa médiation, non par soumission à la nature, non par simple amour du prochain, mais – 
résolument et constamment, par amour – Elle servait le Maître. Avec Lui, elle était sans cesse en 
communion avec Lui et avec Celui qui lui est apparu, Elle était unie. Et, servant corporellement, 
avec joie, d'une sincérité et d'une ferveur absolues – en un mot, sacrées –, Elle endura les travaux 
qui suivirent, en particulier ceux de l'exil, annoncés depuis longtemps par les prophètes. 
 9. Puisque notre Maître était occupé par les travaux de l'économie et n'était plus beaucoup 
auprès de sa Mère, celle-ci, tout en se conformant aux travaux et aux soucis de son Fils et Maître, 
bien que séparée de lui, collaborait avec lui par ses prières et en réfléchissant à ce que donnerait 
cette œuvre nouvelle et extraordinaire. Ainsi, même si elle n'était pas physiquement avec lui, elle 
demeurait plus près de lui d'une manière exaltée et divine, jusqu'à son apparition au Crucifié; et 
lors de sa Résurrection et de son Ascension, elle se réjouit avec ceux qui le contemplaient. Les 
travaux des disciples sur leurs chemins étaient magnifiquement partagés avec elle dans une vie 
d'une grande sagesse, vécue avec modestie, en accord avec la Passion du Fils et de Dieu. De 
même qu'Il s'y est soumis volontairement, Elle, par amour pour Lui, les a vaillamment endurées, 
non seulement pour que, ayant reçu la première sanctification et étant ainsi sanctifiée davantage 
par une telle communion avec Dieu, Elle puisse jouir des bénédictions célestes plus que toute 
autre, mais aussi par justice, afin de ne pas oublier ce que d'autres avaient accompli avec zèle. Et 

4



Saint Georges Scholarius

si son Fils et Dieu, qui a légitimé pour les hommes le chemin de la vie céleste, devait être le 
premier à l'accomplir et, par Son exemple, à montrer qu'il était le plus facile pour ceux qui, à cause 
de ses exigences, hésitaient en vain, comment aurait-Elle, possédant la grâce suprême, pu 
négliger sa contribution, ne pas rendre grâce pour Son élection plus naturelle, ou ne pas révéler 
par ses actes, comme Il l'a révélé, la loi du Très-Aimé aux autres, et en particulier aux femmes, 
afin que la nature féminine ne soit en rien en reste par rapport aux exploits des hommes, ayant en 
Elle un tel Guide ? En réalité, elle lutta tant pour la piété que pour l'acquisition de la vertu, 
coopérant et s'efforçant de lui ressembler autant que possible. Ainsi, ce qui lui appartenait avant la 
conception et la naissance (du Fils divin) était un don de grâce céleste qui la sanctifiait, et cela 
était nécessaire en raison de son besoin, sans aucun effort de sa part, dans sa sanctification 
naturelle pour une telle participation à Dieu. Mais ses vertus actives (comme nous l'avons montré 
plus haut) étaient les efforts qu'elle a endurés après tout cela – entièrement en accord avec l'ordre 
divin, afin que, par conséquent, elle soit digne du service (prédestiné et confié à elle); mais le fait 
qu'elle ait pu être prédestinée au service précisément à cause de ces efforts (futurs) n'exclut 
nullement qu'elle puisse être pleinement digne de ce service par elle-même (c'est-à-dire sans 
aucun effort de sa part).  
 10. Ainsi, lorsqu'elle, languissant dans le Fils divin, s'apprêtait à partir – et ce, bien plus que 
Paul, qui désirait la délivrance, comme il est évident, car elle était unie au Christ d'une manière 
bien plus divine et intime, et avait atteint ici le summum de la vertu, tandis que Paul était contraint 
de multiplier ses couronnes par la prolongation de sa prédication —, même ce qui concernait son 
départ fut agencé en harmonie avec toute sa vie, à savoir : la prescience qu'elle avait de 
l'accomplissement imminent de son désir; la maladie, qui, proportionnellement, préparait le temps 
avant son départ, à la fois pour la démonstration du merveilleux amour de la sagesse qui l'habitait, 
et pour le bien de ceux qui l'entouraient étroitement tandis qu'elle se préparait à la mort; l'extase 
des apôtres à sa vue depuis le ciel, d'une telle distance, qui leur apporta, ainsi qu'à elle, une si 
grande joie; le cantique de son départ, mêlé de douleur et de joie; les louanges des anges, 
chantant avec elle tandis qu'elle montait au ciel, emplissant l'air et pénétrant par les oreilles 
jusqu'au cœur de ceux qui étaient alors présents; Les miracles du corps saint du défunt; son 
inhumation dans la terre avec révérence et crainte; l'absence du corps mort tant attendu; non sans 
signification, retiré d'ici, afin que le corps qui a donné chair à Dieu puisse avoir un destin plus 
grand. 
 Dieu seul connaît son destin; nous autres humains, chacun à notre manière, le 
conjecturons. Certains disent, par exemple, que ce corps sacré fut transféré dans ce qui fut jadis le 
Paradis sur terre, où l'on attend le Second Avènement du Christ; et qu'il ne ressuscitera pas alors 
comme les autres corps, car il doit demeurer exactement dans le même état, sans aucun 
changement, tel qu'il était immédiatement après la mort; mais qu'il lui suffira ensuite de reprendre 
vie. D'autres, cependant, soutiennent qu'il reprit vie le troisième jour après la mort, lorsque l'âme 
(de la Mère de Dieu) redescendit du ciel en lui et, ayant connu le changement et la transformation 
attendus des corps qui ressusciteront (au Second Avènement du Christ), fut emportée au ciel avec 
l'âme. Nous adhérons nous-mêmes à cette opinion, plus raisonnable et tout à fait plausible. Les 
proclamations de la proximité qu'elle avait avec lui là-bas, qui suivirent et par lesquelles le Maître 
honora sa Mère terrestre — quel mot pourrait les exprimer ?!   
 11. Quant à sa bienveillance envers les hommes, ainsi qu'à sa sollicitude pour ceux qui 
L'invoquent ici avec révérence, nul ne saurait en douter; et que presque tout Lui soit possible 
grâce à l'assurance qu'Elle a devant Celui qui peut l'accorder, est confirmé par les actes. Car qui, 
parmi ceux qui se sont pieusement adressés à Elle, est reparti insatisfait ? 
 Quelle cité, quel peuple, quelle famille, ayant désespéré de l'aide humaine, n'a pas été, 
d'une manière ou d'une autre, délivré de tout danger menaçant ? À ceux qui se tournent vers Elle 
et, tels un sarment suppliant, apportent le repentir de leurs péchés, qui, sinon Elle, est la Garante 
et la Protectrice des âmes qui reviennent repentantes à la crainte et à l'amour divins ? Qui d'autre, 
dans les nombreux malheurs de la vie, est le Havre et le Refuge ? À qui, après le Créateur de 
toute chose, la terre entière rend-elle grâce, si ce n'est peut-être à ceux qui ne connaissent même 
pas le Créateur, car ils s'aveuglent volontairement pour ne pas voir la lumière ?  
 12. Désormais au ciel, Elle unit en Elle les rangs des âmes bienheureuses, et même les 
anges, partageant tous les dons précieux de la grâce divine, présents individuellement à chaque 
rang de saints. Ayant surpassé tous les autres en mesure (de ces dons) et étant abondamment 
ornée des vertus de tous, Elle fut immédiatement élevée au-dessus de tous les rangs. Comment 
pourrait-Elle ne pas être infiniment plus grande que ceux qui vivaient dans l'humilité et la 
purification de la chair, sans connaître le moindre confort, dans les déserts, Elle qui fut sanctifiée 
avant de tels combats, et qui les accomplit ensuite avec une telle beauté que, même sans 

5



Saint Georges Scholarius

l'illumination initiale, Elle aurait légitimement conservé la suprématie sur tous les ascètes qui 
choisissaient une telle voie ? 
 Le martyre, orné de la transcendance de l'amour, qui consiste à donner joyeusement sa vie 
pour l'être aimé et qui frôle le danger évident de la mort, est une caractéristique de ceux qui 
subissent le martyre pour la vérité. Mourir volontairement et quotidiennement par haine du corps et 
par des labeurs prolongés pour acquérir l'amour sacré n'est pas moins un acte digne des saints. 
Ainsi, de tels hommes sont d'excellents martyrs en temps de paix, même s'ils n'ont pas l'occasion 
de l'être face à la persécution; mais si l'heure est venue, ils ne reculent pas devant le martyre au 
sens le plus profond du terme. Et qui oserait nier que la Vierge Marie était, de tous les hommes, la 
plus prompte à choisir la mort pour la vérité, si, par rapport à la vérité, pour son Gardien comme 
pour elle-même, manifester ce martyre en temps de paix, dont nous avons parlé plus haut, 
revenait à témoigner d'une admiration sans bornes pour la sagesse – un martyre en lequel elle n'a 
rien à envier aux premiers ? 
 Il est parfaitement clair que le sacerdoce et la dignité qu'il incarne correspondent en tout 
point à Elle, à laquelle elle est liée par une chaîne ininterrompue de générations, nourrie au 
temple, y menant une vie particulière et imprégnant son âme de ce qui s'y accomplissait, afin de 
transcender les images qu'il contenait – et qui donna naissance au Très-Haut Prêtre, lequel s'offrit 
lui-même en sacrifice pour la création. 
 Les prophètes, cependant, lui sont infiniment inférieurs – non seulement parce qu'Elle fut la 
cause de leur cessation, parce que Son apparition marqua la limite et la fin des prophéties, mais 
aussi parce que, en tant que Prophétesse, Elle fut chantée par les prophètes eux-mêmes et 
révélée comme telle par les faits, précisément lorsqu'Elle annonça que toutes les générations La 
béniraient et que la plus grande œuvre de la Divine Providence allait s'accomplir pour les autres, 
grâce à laquelle Elle-même serait exaltée par la puissance divine. Et pour les apôtres, Elle était, 
bien sûr, la Maîtresse, s'étant placée à leur rang non par un concours de circonstances, mais par 
vertu, et aussi parce qu'Elle était la Mère du Maître commun, qui désirait se revêtir de l'image d'un 
serviteur. C'est pourquoi, tout au long de leur vie terrestre, ils La placèrent à la tête de l'histoire 
(évangélique) de l'économie (la recréation de l'humanité), et lorsqu'Elle quitta la terre, ils 
accomplirent leur devoir envers le Maître; car, ne pouvant être présents à sa mort ni à ses 
funérailles, saisis de crainte pour leur vie et pour d'autres raisons liées à l'économie, ils 
accomplirent alors leur service envers sa Mère, avec l'aide de la grâce divine qui, bien qu'ils 
n'eussent pu le faire de leur plein gré, les conduisit miraculeusement vers Elle.  
 13. Si les rangs des bienheureux, transférés de la terre au sein des puissances angéliques, 
sont placés parmi les rangs angéliques supérieurs, c'est-à-dire au-dessus des rangs inférieurs non 
seulement des hommes, mais aussi des anges eux-mêmes, et si cela est vrai pour tous, du 
premier au dernier, alors il est naturel que la Vierge Marie, placée au ciel au-dessus des hommes, 
soit également placée au-dessus des puissances angéliques, avec lesquelles sont placés les 
rangs des bienheureux de la terre; et elle est placée au premier rang, et de façon significativement 
plus excellente (que toutes les puissances angéliques). Et c'est un grand don de Dieu envers les 
hommes et il a un fondement très raisonnable. Car les bienheureux, qui appartiennent au huitième 
rang des anges – afin qu'ils aient eux-mêmes un rang semblable parmi leurs semblables – sont 
plus bienheureux que tous les anges du neuvième rang, les surpassant, sinon par les dons de leur 
nature, du moins par le don du bonheur suprême et surnaturel, puisqu'il a été établi que, par 
nature, les êtres incorporels sont supérieurs aux âmes créées ici-bas avec leurs corps. Et il n'y a 
rien d'anormal à ce que les hommes bienheureux soient répartis en rangs à la fois en proportion 
de l'amour de la sagesse qu'ils ont manifesté ici (dans la vie terrestre) et conformément aux dons 
divins ajoutés à cet amour de la sagesse; et il n'y a rien d'injuste à ce que les rangs des 
bienheureux soient numérotés parmi les rangs angéliques, puisque les hommes divins disent que 
le but même de la création de l'homme par Dieu était de remplacer les anges déchus. Car j'admets 
que les âmes ici purifiées de toute matière, par le zèle investi d'un grand labeur, ne sont pas moins 
dignes que celles qui, par nature, ont reçu de Dieu la grâce de n'avoir rien en commun avec le 
corps; et quant au degré (de cet état de béatitude), je crois qu'il correspond à la catégorie du 
bonheur suprême surnaturel, dont j'ai déjà parlé. Dès lors, devrions-nous nous étonner si ce qui 
vaut pour les autres bienheureux les uns par rapport aux autres s'applique également à Elle, qui 
est au-dessus de tous les bienheureux; et que, par conséquent, en vertu des dons de grâce qui 
surpassent ceux de tous, Elle soit placée au-dessus de tous, et même au-dessus du premier, dans 
le rang duquel elle se trouve ? – Car si elle, en tant que servante de Dieu, devait avoir une place 
parmi Ses serviteurs et Ses créations, alors, en tant que Mère de Dieu, qui, conformément aux 
dons reçus ici-bas, a reçu là-bas une plénitude de bonheur encore plus grande, il convenait qu'Elle 
occupe et ait la première place parmi les créations les plus exaltées. 

6



Saint Georges Scholarius

 14. Mais le temps est venu de louer la Mère de Dieu, bien qu'aucun mot ne soit assez fort 
pour cela; car Elle, imitant l'amour divin pour l'humanité, détermine sa faveur non selon nos 
mérites, mais selon nos bonnes intentions. Lorsque la fête actuelle requiert les hymnes 
d'ouverture, alors, en effet, toutes les chorales de fidèles du monde entier les chantent; et comme 
alors, lorsqu'Elle quitta ce Vase sacré (c'est-à-dire son corps) pour un court instant, car il lui aurait 
été impossible de s'y réunir si Elle ne s'en était d'abord séparée; ce qui s'applique également, de 
manière équivalente, au Maître de tous; pourquoi, bien qu'Il fût sans péché, Il porta le châtiment de 
ceux qui ont péché, pourquoi aussi Il mourut, bien qu'Il fût plus fort que la mort, parce qu'Il n'était 
pas issu d'une semence; car, avec les premiers principes de l'humanité, nous participons à toute 
autre rétribution, ainsi qu'à celle qui consiste en la mort, puisque la rétribution suit le péché; Et 
ainsi, comme alors le chant fut tissé de tout : du visage sacré des apôtres; de la multitude des 
croyants qui lui offrirent une sépulture sainte; de l'assemblée des anges : certains recevant avec 
révérence de son corps son âme, semblable à eux et égale aux anges, d'autres venant à sa 
rencontre, d'autres l'accompagnant dans une hâte incompréhensible propre aux esprits, d'autres 
préparant les portes du ciel, d'autres lui cédant le passage, entrant pour la présence la plus 
immédiate auprès de Dieu; ainsi maintenant, emplissant le monde entier, au-dessus et au-
dessous, la création de Dieu, demeurant dans le souvenir de ce jour, en fait le sujet d'hymnes en 
l'honneur de la Bienfaitrice. Nous n'avons toutefois insisté que sur un seul de ces louanges : nous 
avons présenté la grâce divine extraordinaire (surnaturelle) manifestée en la Bienheureuse et 
l'exercice de la vertu qui l'accompagne, en quoi Elle est incomparable – tout comme Jésus, qui 
rayonnait d'Elle, ayant reçu de Sa nature humaine, l'a rendue digne, autant que faire se pouvait, de 
Son accueil. Nous avons ensuite proclamé tout ce qui La concernait et ce qui s'est formé autour 
d'Elle, que nous chantons non seulement aujourd'hui mais aussi chaque jour, en nous souvenant 
de Sa vie terrestre et de Son glorieux Repos; de Son audace au ciel, des espérances que nous 
plaçons en Elle et des dons qu'Elle dispense, par lesquels Elle répond aux pieuses espérances – 
afin qu'après Dieu, Elle soit pour nous «Tout». Que chacun Lui offre les louanges qu'il peut, mais 
pour nous, comme il convient, il suffisait de montrer son état béni, surpassant tous les hommes, 
tant dans sa vie que dans son repos, entièrement donné par Dieu, puis fortifié par ses efforts 
personnels, et ainsi accomplir notre tâche, énoncée dans la préface; et, voici, par sa permission, 
cette tâche a été accomplie. 
 15. Mais, ô Vierge Marie, Mère du Fils de Dieu ! Ô parure du genre humain, merveille des 
anges, beauté de toute la création, couronne de virginité, couronne de sérénité, Image fidèle de 
Dieu, Reine très miséricordieuse ! Acceptez maintenant ce don nouveau, le dernier en ces temps 
de la fin, de ma part, moi qui suis un ver devant Vous, offert par Votre permission, en 
accomplissement de mon désir le plus sincère. Et présentez-nous à Dieu, implorant Sa 
miséricorde dans un repentir sincère. Priez-Le de bien vouloir nous épargner pour Lui et pour 
Vous, mais non pour nous-mêmes et notre indignité. Car il ne suffit pas qu'après avoir désobéi 
sans vergogne à un tel Père et Maître, nous revenions à la prudence. Le bien que nous faisons 
n'est qu'un faible paiement d'une dette immense, même s'il n'est pas rendu inutile ou dévalué par 
quelque autre manquement. L'impudence dans la violation des lois divines, cependant, demeure 
une offense absolument irréparable. Telle serait la loi de la justice. Mais la miséricorde du 
Créateur, qui surpasse toute intelligence, même le paiement imparfait de la dette est comptabilisé 
dans le bilan des péchés, et à un degré si grand, à un degré si complètement surnaturel, que le 
Très-Haut lui-même est intervenu en notre faveur – en envoyant sur terre son Verbe toujours 
présent et coexistant, qui devait mourir pour les hommes qui, jusque-là, avaient été pervers envers 
Lui – non pas pour mourir au sens où le Verbe de Dieu Lui-même a été soumis à la mort : la nature 
humaine, inconcevablement reçue de toi, devait mourir, ce que Dieu a reçu et uni à Lui-même, y 
ayant consenti, ou plutôt, Il l’a désiré Lui-même et l’avait désiré depuis longtemps, ce à quoi la 
nature humaine, existant en Lui, a également consenti, pour cette raison, et a été reçue par Dieu. 
 16. Il nous suffit véritablement de prier pour cela seul, car en cela seul tout est contenu. 
Quant à l'autre (c'est-à-dire la délivrance de notre patrie des Turcs), pour laquelle nous implorons 
tous ensemble jour après jour, nous nous en remettons au jugement divin et au vôtre. Car vous ne 
pouvez Lui demander ce que vous savez qu'Il ne vous accordera pas. C'est pourquoi vous 
n'agissez plus maintenant, comme vous le faisiez auparavant, en réponse à nos prières. Cela ne 
doit pas être attribué à votre négligence à notre égard, mais plutôt au fait que vous ne manifestez 
aucune préoccupation et ne freinez pas le cours des événements, car vous êtes satisfait de la 
décision divine à notre égard, décision que vous savez conforme à nos mérites. Car il ne peut être 
caché ni à vous, ni à Dieu Lui-même, dans quelle mesure nos actes correspondent à nos 
demandes, et quelle décision la balance du jugement le plus philanthropique rendra quant à leur 
concordance ou leur incohérence.  

7



Saint Georges Scholarius

 17 Car il ne nous suffit pas d’approcher, de demander et de supplier, mais il faut poser un 
fondement d’œuvres, par lequel, nous détournant de nos folies passées et avec contrition, nous 
pourrons plaire à celui qui est capable d’accorder en réponse à nos demandes. 
 Ainsi, il fut un temps où Toi, avec Dieu, accordais un meilleur destin à notre patrie et à tout 
notre peuple; c'était alors que nous respections Ses lois. Puis nous avons commencé à nous 
égarer (ou à « perdre la raison »), et c'est pourquoi, par le Jugement Céleste, nous avons été 
châtiés par des épreuves. Tu as délivré des dangers menaçants ceux qui se sont de nouveau 
tournés vers toi et ont joint à leurs prières une correction morale, aussitôt confirmée par des actes 
et de nombreuses promesses pour l'avenir. Mais lorsque le mal en nous s'est accru et que les 
malheurs mérités se sont abattus avec une sévérité accrue, comment considérer à juste titre les 
derniers malheurs ? N'auraient-ils pas pu être véritablement les derniers si nous avions 
immédiatement désiré nous repentir sincèrement et examiner et éliminer les causes de ces 
malheurs ? Nous, au contraire, si nous n'avions pas osé auparavant commettre le mal, nous 
l'avons maintenant ajouté à celui-ci, et ainsi nous avons bu la coupe de la colère finale, et par nos 
cris vains, nous ne l'avons pas adoucie, mais nous avons irrité Dieu davantage encore. 
 18. Si donc Il a permis que nous, qui étions alors vivants, soyons tués, parce que nous 
avions si méchamment et de toutes manières attristé l'Auteur de la vie en nous; si, avec nous, Il a 
aussitôt abandonné ceux qui nous ont suivis, alors quel espoir y a-t-il d'une résurrection, puisque 
nous ne sentons même pas que nous sommes morts ? Ou, plutôt, selon un jugement sain et 
juste : quel malheur extrême ne devrions-nous pas (encore) attendre de cette juste succession de 
malheurs qui se sont abattus sur nous, s'il ne reste encore qu'une partie des maux extrêmes ? 
Nous ne vous dérangerons plus, ni Dieu, à ce sujet (c'est-à-dire au sujet du salut de notre patrie), 
nous contentant de ses desseins; Mais, conscients de notre propre valeur et de celle de ceux qui 
nous entourent, nous n'aspirons plus à rien de plus. Toutefois, nous ne le nourrissons que dans la 
mesure où nous apprenons de l'exemple extraordinaire et rare du verset 20 : ne jamais perdre 
espoir en Dieu, mort pour les pécheurs. Nous prions seulement pour qu'Il nous rappelle 
rapidement à Lui, car nous sommes épuisés : épuisés par l'amour seul face aux malheurs 
communs, et par l'insouciance d'autrui; épuisés par le constat de la totale perversion spirituelle de 
l'humanité, indigne des dons de Dieu et des Tiens, digne seulement de nos péchés, à cause 
desquels, comme chacun sait, nous avons été privés de toutes les bénédictions et même, hélas, 
conduits à la mort. Accueillez-moi donc dans la piété paternelle (l'orthodoxie) et la vertu connues 
de Dieu et de Vous, même si elles demeurent cachées aux hommes. C'est pourquoi, après notre 
première demande, nous prions Dieu par ton intermédiaire, afin qu'à Lui soient gloire et adoration 
de la part de tous les êtres, pour l'éternité. Amen.  

8


